
Mira Miladinović Zalaznik – Dean Komel 
(Eds. | Hrsg.)

Europe at the Crossroads of Contemporary World
100 Years after the Great War

Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt
100 Jahre nach dem Großen Krieg



1

Europe at the Crossroads of Contemporary World
Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt



3

Mira Miladinović Zalaznik – Dean Komel (Eds. | Hrsg.)

Europe at the Crossroads of Contemporary World
100 Years after the Great War

Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt
100 Jahre nach dem Großen Krieg



4

The work is published within the research program P6-0341, the research project J7-
8283, and the infrastructure program I0-0036 executed by the Institute Nova Revija 
for the Humanities (INR; Ljubljana, Slovenia), and financially supported by the 
Slovenian Research Agency (ARRS; Ljubljana, Slovenia).
 
Die Publikation erscheint im Rahmen des Forschungsprogramms P6-0341, 
Forschungsprojekts J7-8283 und Infrastrukturprogramms I0-0036 des Instituts 
Nova Revija für Humanwissenschaften (INR; Ljubljana, Slowenien), die von 
der Slowenischen Forschungsagentur (ARRS; Ljubljana, Slowenien) finanziell 
unterstützt werden. 

CIP - Kataložni zapis o publikaciji 
Narodna in univerzitetna knjižnica, Ljubljana 
 
316.7(4)(082) 
 
    EUROPE at the Crossroads of Contemporary World : 100 Years after the Great 
War ; Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt : 100 Jahre nach dem 
Großen Krieg / Mira Miladinović Zalaznik and, Dean Komel (Eds., Hrsg.). - Lju-
bljana : Inštitut Nove revije, 2020. - (Zbirka Forhum) 
 
ISBN 978-961-7014-23-5 
1. Miladinović Zalaznik, Mira 
COBISS.SI-ID 33180675



5

Table of Contents | Inhaltsverzeichnis

Foreword
Vorwort
Tomaž Zalaznik – Dean Komel 

The Legacy of History and the Understanding 
of Contemporary World | Das Vermächtnis der 
Geschichte und das Verständnis der Gegenwart

Harald Heppner 
Rückblicke auf die Zukunft. Europa und sein Südosten

Malachi Haim Hacohen
The Habsburg Monarchy and the Future of Europe

Éamonn Ó Ciardha
Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and the 
Europe, 1918–2018

The Diversity in the Common | Die Verschiedenheit 
im Gemeinsamen

Adriano Fabris
Patterns of Identity for a Multicultural Europe

Dragan Prole
Witness of the Future. Dušan Vasiljev and the European 
Turning Points in 2018

9
13

19

31

49

71

81



6

Gertrude Cepl-Kaufmann
Eskapismus und Integration. Kulturmuster im schwierigen 
Prozess regionaler, nationaler und europäischer 
Kulturtransfers in der Zeit nach 1945 bis in die Gegenwart. 
Konnotationen zu Carl Zuckmayers Drama Des Teufels 
General

Elmar Bordfeld
Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im Dialog 
der Meinungen

From Stories to History | Von Geschichten zur 
Geschichte

Roland Duhamel
1918: Untergang des Abendlandes?

Mira Miladinović Zalaznik
Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo. 
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar 

Tatiana Shchyttsova
Emotional Legitimacy of National Consciousness and 
Literary Imagination (in the Belarusian Context) 

Zoltán Szendi
Europa an Scheidewegen. 
Fragen der kulturellen Identität – literarische Fallbeispiele 

Table of Contents | Inhaltsverzeichnis 

99

115

127

147

165

181



7

The Prospects of Globalization and the Horizons of 
Humanism | Die Perspektiven der Globalisierung 
und die Horizonte des Humanismus

Bernhard Waldenfels
Europa unter dem Druck der Globalisierung

Anđelko Milardović
Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 

Marco Russo
Humanism Reloaded

Dean Komel
Ein Jahrhundert der Krise. Europa und der Geist der 
Philosophie

The Crossroads of Politics, Power, and Authority | 
Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität  

Erhard Busek
Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität. 
Die Basis für Europa heute und für die Zukunft 

Jan Brousek
Das Scheitern der Demokratie als Scheitern herkömmlicher 
Konzepte von Verbindlichkeit

Mihael Brejc
Policy Requires Good and Capable People

Table of Contents | Inhaltsverzeichnis 

197

231

243

257

275

283

299



8

Oh, Europe! | Ach, Europa!

Andrzej Wierciński
Learning toward Understanding the Tradition that We Are

Ion Copoeru
Is Europe’s Constitutionalism an Answer to the Problem 
of Violence?

Werner Wintersteiner
„Europa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen sein. 
Oder es wird nicht sein.“ Acht Thesen für ein Europa der 
Zukunft

Tomaž Zalaznik
Die Mimikry des Verbrechens

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren

Name Register | Namensregister

337

351

371

385

391

315



9

Foreword

Today, more than 100 years after the end of the First World War, 
Europe stands at the crossroads that burden it immensely, and at 
the same time somewhat hinder planning and deciding for its futu-
re. This is not the case only in regard to the state of affairs within 
the EU, but also to the circumstances defining its global position. 
Therefore, the conference intends to question our relation to the 
past and critically reassess it in the perspective of a common fu-
ture.

Precisely the questioning, which takes the past into account and 
nevertheless remains oriented towards the future, draws within 
the countries and institutions of the EU attention to concrete po-
litical, economic, scientific, social, and cultural connotations and 
challenges. On the one hand, it can be presupposed—even hoped 
for—that Europe needs a fundamental humanistic reconsideration. 
On the other hand, we are confronted with opposing opinions clai-
ming such a reconsideration to be obsolete and without real effect 
in the constellation of contemporary world. Yet, the denial of the 
European idea emerging solely from the acceptance of the state 
of affairs ultimately leads to a situation, wherein we have found 
ourselves now: namely, in face of concrete European political si-
tuation we do not possess the necessary or at least clear guiding 
lines for orientation.

Re-examining the question what comprises the sense of con-
temporary Europe, we must take into consideration the funda-
mental values, which have through history been established as the 
Europeanness of the continent. These are: European cultural and 
linguistic differences, the abundance of artistic and intellectual 
tradition, individual freedom, social justice, religious tolerance, as 



10

well as political efforts for the effectuation of democratic proces-
ses in the countries, which have in the last century suffered under 
totalitarian and authoritarian regimes, and which today still wish 
to continue with the process of overcoming the traumatic past un-
der variously changed social-political circumstances.

Perspectives regarding future existence and development of ot-
herness within Europe cannot be surrendered to the melting-pot 
of uniformities of identity. Thus, we are confronted with an ex-
ceptional interpretive complexity, because historical experience 
among European nations is very diverse, although certain common 
characteristics can be elaborated. We are, therefore, obligated to 
strive for an overcoming of mainly extremely painful past through 
the disclosure of novel perspectives.

The actual situation of Europe characterized by the flow of fu-
gitives and migrants, the security issued associated with such a 
situation, the persisting economic crisis, which still plagues many 
European countries, and, furthermore, the manifold degrees of de-
velopment among the countries within Europe, as well as the con-
flicts on its margins and borders calls for an honest and thorough 
social discussion amongst intellectuals.

Against such a background, the well-founded question arises 
whether an outlook for development based predominantly on the 
techno-scientific accomplishments would also take into account 
the care for human dignity and interpersonal solidarity as key ele-
ments of the European lifeworld within the worldwide challenges 
of the new globalization.

Today, Europe is at an important turning point regarding the 
formation of its own future. For this reason, there exists a great 
demand for debates bringing together competent representatives 
of miscellaneous disciplines (from the human and social to the 
economic sciences) and political decision-makers in the search for 
solutions capable of founding the future of Europe.

Through history established and operative humanistic funda-
mental values could most excellently ground the future of Euro-

Foreword



11

pe and “Post-Europe” (Jan Patočka). Such values cannot be taken 
for granted, their preservation and reinforcement are a civilization 
duty that should not be evaded, wherefore it is necessary—quoting 
the old Aristotelian conviction—to act in accordance with virtue.

In conclusion, we would like to cordially thank the German-
Italian Centre for the European Dialogue Villa Vigoni (Loveno di 
Menaggio, Italy) for the fruitful cooperation with the FORhUM, 
Forum for the Humanities (Ljubljana, Slovenia), which had essen-
tially enabled the publication of this monograph. We also thank all 
the members of the FORhUM who have contributed to the present 
volume.

Tomaž Zalaznik
Dean Komel

Foreword



12



13

Vorwort

Europa befindet sich gute 100 Jahre nach Ende des Großen Krieges 
an Scheidewegen, die es sowohl stark beanspruchen als auch bei 
Planungen und Entscheidungen für die Zukunft aufhalten. Das ist 
nicht nur in Bezug auf Sachverhalte innerhalb der EU der Fall, 
sondern auch in Bezug auf Verhältnisse, die seine globale Posi-
tion bestimmen. Aus diesem Anlass wird auch unser Verhältnis der 
Vergangenheit gegenüber hinterfragt, das aus der Perspektive einer 
gemeinsamen Zukunft kritisch beleuchtet gehört. 

In den Ländern und Institutionen innerhalb der EU weist ge-
rade solches Hinterfragen, das die Vergangenheit berücksichtigt 
und doch zukunftsorientiert bleibt, auf konkrete politische, wirt-
schaftliche, wissenschaftliche, soziale und kulturelle Bedeutungen 
und Ansprüche hin. Wir nehmen einerseits an, ja, erhoffen es ge-
radezu, dass Europa eine grundlegende geisteswissenschaftliche 
Überlegung für notwendig erachtet. Andererseits werden wir mit 
dem entgegengesetzten Standpunkt konfrontiert, dass eine solche 
Überlegung obsolet und ohne reale Wirkung innerhalb der Kon
stellationen der gegenwärtigen Welt sei. Doch das Ablehnen der 
Europa-Idee, die aus alleiniger Akzeptanz des realen Tatbestands 
erfolgen sollte, würde zu einer Situation führen, in der wir uns 
zurzeit schon befinden: Nämlich, wir finden uns in der konkreten 
europäischen politischen Situation ohne eine nötige oder wenigs-
tens klare Leitlinie und ohne Orientierung wieder. 

In den Überlegungen darüber, was den Sinn des zeitgenössi-
schen Europas ausmacht, müssen wir jene Grundwerte berück-
sichtigen, welche sich in der Geschichte als das Europäische des 
Kontinents herausgebildet haben. Das sind Europas kulturelle und 
sprachliche Differenzen, der Reichtum seiner künstlerischen und 



14

intellektuellen Überlieferung, individuelle Freiheit, gesellschaft-
liche Gerechtigkeit, religiöse Toleranz wie auch politische Be-
strebungen nach demokratischen Prozessen in jenen Ländern, in 
denen im vorigen Jahrhundert totalitäre und autoritäre Herrschaf-
ten regiert haben; und eben das wollen sie mitunter unter verschie-
denen sozio-politischen Umständen auch heute immer noch tun. 

Die Perspektiven einer künftigen Existenz und Entwicklung 
der Andersartigkeit innerhalb Europas dürfen wir nicht einem 
Schmelztiegel der Identitäts-Uniformierung überlassen. In diesem 
Sinne stehen wir einer außerordentlich interpretativen Komplexi-
tät gegenüber, da historische Erfahrungen der europäischen Völker 
sehr unterschiedlich sind, wobei man ungeachtet dessen auf einige 
gemeinsame Merkmale verweisen kann. Dies verpflichtet uns, uns 
zu bemühen, die meist äußerst schmerzhafte Vergangenheit mittels 
der Öffnung von neuen Perspektiven zu bewältigen.

Die aktuelle Lage Europas, die vom Zulauf von Flüchtlingen 
und Emigranten gekennzeichnet ist, sowie Sicherheitsprobleme, 
die diese Situation mit sich bringt, die nach wie vor existente Wirt-
schaftskrise, in der sich die Länder Europas befinden, ferner unter-
schiedliche Entwicklungsstufen der Länder innerhalb Europas und 
Konflikte an seinen Rändern bzw. Grenzen verlangen nach einer 
aufrichtigen und gründlichen gesellschaftlichen Intellektuellen-
Diskussion. 

In diesem Zusammenhang stellt sich die begründete Frage, 
ob neben den Entwicklungsaussichten, gestützt in erster Linie 
auf techno-wissenschaftlichen Errungenschaften, auch die Sorge 
um die Menschenwürde und zwischenmenschliche Solidarität als 
Schlüsselelemente der europäischen Lebenswelt innerhalb einer 
weltweiten Herausforderung der neuen Globalisierung im Auge 
behalten wird. 

Europa befindet sich heute bei der Gestaltung der eigenen Zu-
kunft an einem wichtigen Wendepunkt. Aus diesem Grund besteht 
ein großer Bedarf an Diskussionen, in denen kompetente Vertreter 
verschiedener Bereiche (von den Geisteswissenschaften bis hin 

Vorwort



15

zur Ökonomie) und politische Entscheidungsträger nach Lösun-
gen suchen, die die Zukunft Europas begründen könnten.

In der Geschichte etablierte und wirkende humanistische 
Grundwerte könnten am exzellentesten die Zukunft Europas und 
„Nach-Europas“ (Jan Patočka) begründen. Diese Werte sind nicht 
selbstverständlich, ihre Aufrechterhaltung und Durchsetzung ist 
eine zivilisatorische Pflicht, der wir uns ausdrücklich stellen müs-
sen, wofür es aber nötig ist – um uns hier auf das alte Aristotelische 
Bekenntnis zu stützen –, zu wirken im Einklang mit der Tugend.

Abschließend bedanken wir uns herzlich beim Deutsch-Italie-
nischen Zentrum für den Europäischen Dialog Villa Vigoni (Lo-
veno di Menaggio, Italien) für die fruchtbare Zusammenarbeit 
mit dem FORhUM, Forum für Humanwissenschaften (Ljubljana, 
Slowenien), die die Herausgabe dieser Monographie ermöglicht 
hat. Unser Dank gilt auch allen Mitgliedern des FORhUM für ihre 
Beiträge im vorliegenden Band.

Tomaž Zalaznik
Dean Komel

Vorwort



16



17

The Legacy of History and the Understanding of 
Contemporary World

 
Das Vermächtnis der Geschichte und das Verständnis der 

Gegenwart



18



19

Harald Heppner

Rückblicke auf die Zukunft
Europa und sein Südosten

Abstract: The occident was in the happy position to develop its future perspectives 
quite autonomously during several centuries. At the same time, Europe’s South East 
(Balkans) did not have the same chances; therefore, since the beginning of the 18th 
century, the population did not have any other real options, but to assume the Western 
models, which were strange for the society. 

Keywords: Europe, South East, future, review, process

Kraft des unstillbaren Bedürfnisses nach Selbstvergewisserung denkt und 
handelt der Mensch nach vorne, d.h. in die Zukunft, doch kann er nicht 
vorhersehen, was ihm und seinen Nachfahren bevorsteht. Die Angehöri-
gen der historischen Fachdisziplinen haben den Vorteil, über diesen Wis-
sensvorsprung zu verfügen, d.h. mittels der Forschung zu erfahren, was 
bis heran zu ihrer eigenen Lebenszeit in der Vergangenheit aufeinander 
folgte. Die Fachleute vermögen demnach, einst entwickelte Perspektiven 
über die Zukunft zu rekonstruieren, unterschätzen bei der Beurteilung 
früherer Zeitalter jedoch zuweilen, dass die Zeitgenossen noch nicht über 
denselben Wissenshorizont wie sie verfügen konnten.

Grundzüge der Entwicklung des so genannten europäischen Westens

Der europäische Westen (Okzident) ist das Resultat unzähliger Fakto-
ren, die sich im Lauf des Mittelalters entwickelt haben. Dazu haben 



20

gehört: die Kommunikation (unzählige Heereszüge, Pilgerfahrten, 
Handelsbeziehungen, politisch-diplomatische und kirchliche Tref-
fen), der Austausch von Ideen (theologisch-philosophische Diskurse, 
Kunststile, Ernährungsgewohnheiten), diverse Organisationstransfers 
(Ordensregeln, Stadtrechts-Filiationen) und technische Errungen-
schaften (Buchdruck, interkontinentale Navigation usw.). Die über 
Jahrhunderte anhaltende Vernetzung innerhalb des Okzidents führte 
dazu, als Bezeichnung für diesen Betriebsraum den Namen Europa 
zu wählen.1

Die Humanisten gingen noch einen Schritt weiter und stellten 
Europa nicht nur den anderen, damals bekannten Kontinenten gegen-
über (bekannten wie Asien und Afrika, dem neu entdeckten Kontinent 
Amerika), sondern auch gegenüber der entrückten Vergangenheit 
(Antike). Sie taten dies nicht aus antiquarischem Interesse, sondern 
um daraus innovativen Nutzen zu ziehen, d.h. eine neue Zeit anzu-
denken. Der geistige Zugang zur Zukunft sollte versachlicht, und den 
kosmischen Bezugspunkten (Gott) sollte der Mensch gegenüberge-
stellt werden. Derartige Einsichten und Postulate waren allerdings 
nur machbar dank materieller Prosperität, urbaner Lebensbedingun-
gen, zumindest begrenzter religiöser Toleranz und eines beträchtlich 
angehäuften Wissens über die Welt.2

Europa als Name für eine Aktionsgemeinschaft war damals noch 
nicht vorhanden, denn das Programm der Humanisten enthielt viel 
Sprengstoff: Neben die Kategorie Gott war der Mensch gesetzt wor-
den; neben den Glauben wurde das Wissen gestellt; zur Vision der 
einen allgültigen und ewigen Weltordnung kam das Ringen um Viel-
falt und die daraus ableitbare Erfordernis nach Anpassung bzw. Tole-
ranz. Zur standardisierten Versorgung durch natürliche Rohstoffe und 

1    Schilling, Heinz: Die neue Zeit (Geschichte Europa III). Siedler Verlag: Ber-
lin 1999, 515–522; Heppner, Harald: „Europa-Bilder und ihre theoretischen 
Grundlagen“. In: Michels, Georg (Hrsg.): Auf der Suche nach einem Phantom? 
Widerspiegelungen Europas in der Geschichtswissenschaft. Nomos Verlagsge-
sellschaft: Baden 2003, 21–44. 

2     Van Doren, Charles: Geschichte des Wissens. Birkhäuser Verlag: Basel ‒ Boston 
‒ Berlin 1996, 173‒220.

Harald Heppner



21

klassisches Handwerk gesellten sich ab dem 16. Jahrhundert frühe 
Formen der industriellen Produktion und die Verstetigung kapitalisti-
scher Prinzipien. Die konfessions-, sozial- und wirtschaftspolitischen 
Konflikte im 16. und 17. Jahrhundert, die viel Gewalt freisetzten, be-
legen, wie schwierig es geworden war, sich unter den neu angedach-
ten Grundlagen auf die Zukunft einzustellen.3

Für das vorliegende Thema sehr wichtig wurde das 18. Jahrhun-
dert, denn das Bündel von Maßnahmen, die unter dem Namen Auf-
klärung bekannt geworden sind, regten den Okzident zu Anpassungen 
an4: Die Zukunft sollte nicht mehr nur partiell, sondern ganzheitlich 
und nachhaltig gestaltet werden, womit das Moment intendierter 
Unumkehrbarkeit ins Spiel kam. Die Gestaltung der Zukunft sollte 
zumindest theoretisch allen Individuen ermöglicht werden, und die 
Chance der Mitverantwortung breiterer Gesellschaftsschichten an 
der Gestaltung der Zukunft sollte im Wege des Konstitutionalismus 
rechtlich gesichert werden. Unabhängig von dieser anspruchsvollen 
Vision bildete sich jedoch die Pentarchie der Großmächte (Großbri-
tannien, Frankreich, die Österreichische Monarchie, Russland und 
Preußen) heraus, die ambitioniert waren, die Verantwortung für Euro-
pa in ihre Hand zu nehmen. Während sich auf lokaler und regionaler 
Ebene somit eine langsam in Gang kommende Suche nach Öffnung 
zugunsten von Vielfalt abzeichnete, verfestigte sich auf kontinentaler 
Ebene ein gegenläufiger Prozess: Einige wenige Regierungen ent-
schieden über das Schicksal aller europäischen Länder (siehe Wiener 
Kongress 1814/15, Pariser Kongress 1856, Berliner Kongress 1878). 
Der Südosten war von der Mitgestaltung und Mitverantwortung in 
dieser Langzeitentwicklung ausgeschlossen geblieben.5

3      Scott, Hamis (ed.): The Oxford Handbook of Early Modern European History, 
1350 – 1750. Vol I.: Peoples and Place.  Oxford University Press: Oxford 2015.

4      Schulze, Hagen: Phoenix Europa. Die Moderne. Von 1740 bis heute. Siedler Ver-
lag: Berlin 1998, 51–88; Geier, Manfred: Aufklärung. Das europäische Projekt. 
Rowohlt Verlag: Hamburg 2012, passim.

5     Im Überblick bei Reinhard, Wolfgang: Geschichte der Staatsgewalt. Eine ver-
gleichende Verfassungsgeschichte Europas von den Anfängen bis zur Gegen-
wart. Verlag C. H. Beck: München 2000, 377–381.

Rückblicke auf die Zukunft



22

Alternative Entwicklungslinien in Europas Südosten

Den Südosten Europas im vorliegenden Zusammenhang betrifft die 
Welt der Orthodoxie bzw. Denk- und Organisationsmuster, die vom 
byzantinischen Konstantinopel teils ausgingen, teils von dort rezi-
piert wurden. Trotz des Vorhandenseins gewisser Kontakte zur Au-
ßenwelt sind die mittelalterlichen Staaten am Balkan eine eigene Welt 
geblieben, die auch untereinander keine vergleichbaren Beziehungen 
pflegte wie dies zeitgleich im Westen der Fall war. Ab dem 14. Jahr-
hundert schob sich über diesen Schauplatz die islamisch-militärisch 
geprägte Herrschaft des Osmanischen Reiches, die schließlich sogar 
in die lateinisch-westkirchliche Welt vordrang ‒ im 16. Jahrhundert in 
Ungarn und Kroatien, im 17. Jahrhundert, wenn auch nur kurzfristig, 
in das zu Polen gehörige Podolien (heute ein Teil der Südwestukrai-
ne). Dieser Umstand führte je nach Region und Herrschaftsdauer zu 
einer sich bis zu zwanzig Generationen erstreckenden Abkoppelung 
von der zu Europa werdenden westlichen Welt, bedeutete Stagnation 
auf einem spätmittelalterlichen Niveau bis ins 19. oder gar 20. Jahr-
hundert und die Unmöglichkeit, die sehr komplexen Vorgänge der 
Reformation und der Aufklärung aufzunehmen und in den eigenen 
Erfahrungshorizont einzuarbeiten.6

Den Anstoß zur späteren Europäisierung des Südostens liefer-
te paradoxerweise die osmanische Regierung im Jahr 1683, als sie 
einen Feldzug gegen Wien führte und verlor, da nun eine halb logi-
sche, halb zufällige Dynamisierung erfolgte, die in zweierlei Rich-
tungen ging – einerseits in Richtung Abbau der Unterentwicklung 
im Donau- und Karpatenraum durch die Politik des Wiener Hofes, 
und andererseits in Richtung Verfestigung des osmanischen Sys-
tems in den Balkanländern. Auch die wiederholten Angriffe Russ-
lands gegen die Türken lösten damals noch keine fundamentalen 

6      Clewing, Konrad und Oliver Jens Schmitt (Hrsg.): Geschichte Südosteuropas. 
Vom frühen Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pustet: Regensburg 2011, 
passim; Calic, Marie-Janine: Südosteuropa. Weltgeschichte einer Region. Ver-
lag C. H. Beck: München 2016, passim.

Harald Heppner



23

Reformen aus, sondern verstärkten die Beharrung auf dem anachro-
nistisch gewordenen System.

Die Lebensbedingungen im Osmanischen Reich brachten mit 
sich, dass die adeligen Oberschichten der Serben, Bosnier, Bulgaren 
und teilweise auch der Griechen verschwanden, indem sie teils auf-
gesogen wurden, teils umkamen oder abwanderten; hierdurch konnte 
die Gesellschaft in jenem Einzugsgebiet im Spätmittelalter und in der 
frühen Neuzeit keine Erfahrungen mit der für die Entwicklung der 
westlichen Welt wichtigen höfischen Kultur sammeln. Hierdurch fiel 
auch der wechselhaft verlaufende Diskurs zwischen Staatsmacht und 
Ständen wie im Westen weg, aus dem mittelfristig das Modell des 
konstitutionellen Staates hervorging. Außerdem hatte die Gesellschaft 
im Osmanischen Reich ohne ein mit westlichen Mustern vergleich-
bares Stadtrecht nicht die Möglichkeit, eine bürgerliche Mittelschicht 
aufzubauen, die sich für den Prozess der Demokratisierung als un-
verzichtbar erwies; hiermit mangelte es an einer ausreichend starken 
Trägerschicht für unternehmerisches und intellektuelles Denken. Da-
rüber hinaus fand kein politischer Diskurs zwischen oben und unten 
zugunsten von Reformen statt, wodurch sich unter den christlichen 
Untertanen über die Sultane nach und nach das Bild einer fernen und 
desinteressierten Staatsspitze herausbilden musste. Zudem gerieten 
die Nichtmuslime nie in die Situation, alternative Varianten zu west-
lich-europäischen Modellen zu konzipieren bzw. zu testen.  

Einstige Optionen für die Zukunft 

Der Bevölkerung im Südosten7 standen ab dem frühen 18. Jahrhun-
dert fünf Optionen für ihre Zukunft offen: Die bleibende Zugehörig-
keit zur osmanischen Ökumene, die Integration in einen benachbar-
ten christlichen Staat, die Hinnahme externer politischer Oktrois, die 

7    Vgl. die Angaben zu den einzelnen Einzugsgebieten bei Schmitt, Oliver Jens und 
Michael Metzeltin (Hrsg.): Das Südosteuropa der Regionen. Verlag der Öster-
reichischen Akademie der Wissenschaften: Wien 2015.

Rückblicke auf die Zukunft



24

Akzeptanz von außen verordneten Reformen und die Sezession auf 
ethno-regionaler Basis.

Die erste Option galt für alle Muslime bis zum Untergang des 
Osmanischen Reiches, aber auch für alle Nichtmuslime, solange ih-
nen die Hoffnung blieb, mit Konstantinopel zu einem Abkommen zu 
gelangen, d.h. je nach Schauplatz bis zum frühen 19. oder gar bis 
zum frühen 20. Jahrhundert. Diese Option bedeutete das Verharren 
in überkommenen Mustern, denn so sehr es den Nichtmuslimen (Ser-
ben, Bulgaren usw.) innerhalb der osmanischen Ökumene um mehr 
konfessionelle und regionale Freiheit ging, strebten sie nicht nach ei-
ner radikalen Abkehr von der Tradition (Kapitalisierung, Industriali-
sierung, Demokratisierung). Der gravierende Mangel einer aktiv und 
konstruktiv an der Zukunft arbeitenden staatlichen Ordnungsmacht 
im Interesse der Volkswohlfahrt führte am Balkan daher zur Verfes-
tigung von nicht-staatlich legitimierten Rechtspraktiken (Klientelis-
mus, Korruption), deren Erbe bis in die Gegenwart beobachtbar ist.8

Die zweite Option9 hatten diejenigen Rumänen und Serben, die 
zu Ende des 17. und im Lauf des 18. Jahrhunderts in die Habsburger-
monarchie oder auf venezianischen Boden gelangten. Jene Variante 
des Schicksals bedeutete die schrittweise erfolgende Integration in 
fremde Staatswesen, die das Erfordernis nach Kompromissen mit 
dem Staatsganzen (Anpassung) ebenso enthielt wie die Chance auf 
die Bewahrung eigener Werte (Konfessionsnationalität, Sprachent-
wicklung). Diese Option bot in beschränktem Maß auch die Chance, 
in die Reformprozesse nicht nur passiv, sondern auch aktiv eingebun-
den zu werden.

8   Van Moers, Wim: „Krise, Stabilisierung und Integratiuon: Südosteuropäische 
Politik-Geschichte nach Ende des Sozialismus“. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): 
Geschichte Südosteuropas, 739–768.

9    Roth, Harald und Oliver Jens Schmitt: „Im Zeichen imperialer Herrschaft; das 
christlich beherrschte Südosteuropa in der Frühen Neuzeit“. In: Clewing, Schmitt 
(Hrsg.): Geschichte Südosteuropas, 296–344.

Harald Heppner



25

Die dritte Option10 hing an Konzepten Russlands bzw. Frankreichs, 
die nicht nur darauf hinausliefen, die politische Landkarte zu verändern, 
sondern auch innovative Effekte zu erzielen. Das so genannte Griechi-
sche Projekt (1782) von Zarin Katharina II. sah vor, die orthodoxen 
Territorien am Balkan aus dem Verbund des Osmanischen Reiches he-
rauszulösen und von griechischen Monarchen mit Sitz in Konstanti-
nopel regieren zu lassen. Jenes Konstrukt sollte als eine Art russischer 
Satellitenstaat fungieren. Die von Frankreich intendierte und von Russ-
land mitgetragene Republik der Ionischen Inseln (1797–1815) hatte die 
Aufgabe, diesen Teil des venezianischen Erbes zu einer Art Pilotprojekt 
für die Zukunft Griechenlands zu machen, während die artverwandten 
zeitnah eingerichteten Illyrische Provinzen (1809–1813) nicht nur den 
Zweck hatten, den habsburgischen Herrschaftskomplex zu schwächen, 
sondern auch eine frühe Form südslawischer Eigenstaatlichkeit zu ent-
falten. Diese nur virtuellen bzw. nur episodisch realisierten Ansätze 
bedeuteten im weitesten Sinn des Wortes zwar Integration in Europa 
(in einem westlichen Sinn), enthielten aber keine nennenswerte Mit-
sprache der betroffenen Bevölkerung. 

Die vierte Option11 stellt das Organische Reglement (1834) dar, das 
– von Russland nach dem Vertrag von Edirne (1829) initiiert – das Ziel 
verfolgte, die Moldau und Walachei als traditionelle Vasallenländer der 
Osmanen zu modernisieren. Zu dieser Variante gehört jedoch auch die 
Politik der Großmächte, der Hohen Pforte im Lauf des 19. Jahrhunderts 
mehrfach Reform-Dekrete zugunsten der Christen aufzunötigen. Deren 
Gelingen in den Provinzen hing jedoch allemal von der Bereitschaft 
der Regional- bzw. Lokalbehörden ab, die Vorgaben der Obrigkeit tat-
sächlich zu respektieren. Auch diese Variante sah keine substanzielle 
Mitsprache der betroffenen christlichen Bevölkerung vor.

10   Sundhaussen, Holm: „Südosteuropäische Gesellschaft und Kultur vom Beginn 
des 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts“. In: Clewing, Schmitt 
(Hrsg.): Geschichte Südosteuropas, 345–431; Clewing, Konrad: „Staaten-
system und innerstaatliches Agieren im multiethnischen Raum: Südosteuropa 
im langen 19. Jahrhundert“. In:  Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Südost-
europas, 432–543.

11     Ibid., passim.

Rückblicke auf die Zukunft



26

Die fünfte Option12 waren schließlich alle Nationen des Südostens 
angehalten zu ergreifen – in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts die 
Serben und Griechen, in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts die 
Montenegriner, Rumänen und Bulgaren, und zu Anfang des 20. Jahr-
hunderts die Albaner und Türken. Alle diese Nationen entschieden 
sich jedoch, voneinander getrennte nationale Einzelstaaten anzupei-
len anstatt einen postosmanischen Staatenbund oder gar Bundestaat 
zu bilden. Mangelnde Erfahrung im Umgang mit der Organisation 
eines modernen Staates sowie fehlende Ressourcen ließen alle diese 
neu-europäischen Staaten (Originalbezeichnung aus dem 19. Jahr-
hundert) von Anfang an in eine politisch, wirtschaftlich und kulturell 
extreme Abhängigkeit vom Ausland geraten.

Ausblick

Der Südosten war im europäischen Westen zwar immer bekannt, doch 
fehlt es bis zur Gegenwart an der Verankerung breit angelegten Wissens 
und an Erfahrung im Umgang mit den Menschen jener Länder. Außer-
dem mangelt es auch noch immer an der Bereitschaft, andere Wege des 
Umganges zu pflegen als aus der Überzeugung westlich-europäischer 
Überlegenheit. Dabei spielt unterschwellig noch immer eine Rolle, dass 
diese ehemaligen Neu-Europäer Slawen, Rumänen, Griechen, Albaner 
oder Türken sind, mit denen die romanischen und germanischen Natio-
nen im Okzident nicht wie untereinander mehr als tausend Jahre Zeit 
gehabt hatten, sich zusammenzuraufen bzw. Gemeinsamkeiten zu ent-
wickeln. Trotz heutzutage weitgehend säkularer Rahmenbedingungen 
spielt auch noch immer eine Rolle, dass sowohl die westlichen als auch 
die östlichen Kirchen auf ihren historisch gewachsenen Positionen ver-
harren und, wenn überhaupt, nur mit Vorbehalten aufeinander zugehen.

Europa als Wertegemeinschaft ist, wie skizziert wurde, das Er-
gebnis innerokzidentaler Langzeitentwicklungen. Je mehr der Druck 

12     Ibid., passim.

Harald Heppner



27

durch die Globalisierung wächst, gibt es zwei Optionen ‒ die Öffnung 
gegenüber dem Südosten zwecks Verstärkung der kontinentalen Ge-
meinschaft oder die Beharrung auf traditionell okzidentalen Positio-
nen. Im ersten Fall könnte der Südosten mittelfristig Teil des größeren 
Ganzen werden, im anderen Fall verbleibt er ein halbexterner, stra-
tegisch unsicherer Appendix. Europa als politische Aktionsgemein-
schaft (Europäische Union) agiert pragmatischer und hat zugunsten 
wirtschafts- und sicherheitspolitischer Ziele Teile des Südostens be-
reits integriert (Griechenland, Rumänien, Bulgarien, Kroatien) bzw. 
für den „Westbalkan“ weitere Schritte der Integration in Aussicht ge-
stellt.

Eine nicht unwesentliche Rolle spielt dabei Russland. Russland 
hat in der Vergangenheit immer dann auf den Südosten aus- bzw. zu-
rückgegriffen, wenn es seinen eigenen politischen Bedürfnissen ent-
sprach; eine historisch gewachsene und verlässliche Solidarität ist 
jedoch nicht zu beobachten. Russland ist seit dem Spätmittelalter in 
continuo (!) auf der Suche nach sich selbst und versucht, seine Eigen-
heiten, die aus westlicher Perspektive überwiegend als Defizite ein-
gestuft werden, durch selektives Kopieren westlicher Vorbilder (vgl. 
Peter d. Große, Alexander II.), durch militante Abschottung (vgl. 
Nikolaus I., Sowjetunion) und durch eine aggressive Außenpolitik 
(18.‒21. Jh.) zu kompensieren. Eine Lösung für das Verhältnis Russ-
lands zu Europa kann erst vorliegen, wenn dieselben Ziele erreicht 
sind, wie sie der Südosten auch noch vor sich hat.

Mangels eigener alternativer und tragfähiger Zukunftskonzep-
te und angesichts der teils erbetenen, teils nicht erbetenen Hilfe vor 
und nach der Sezession von Seiten des europäischen Westens blieb 
dem Südosten keine andere Option als Teil Europas zu werden. Diese 
Option sah aber keine Schonfrist im Interesse äußeren und inneren 
Nachreifens vor, sondern die Unvermeidbarkeit von innerer Spal-
tung (radikale Linke versus radikale Rechte), von blutiger Rivalität 
der Staaten untereinander und von anhaltender Fremdbestimmung. 
Damit der Südosten nicht nur pro forma, sondern auch kognitiv und 
emotional ein Teil der Wesensgemeinschaft Europa werden kann, be-

Rückblicke auf die Zukunft



28

darf es mehrerer Voraussetzungen: Die Grundlage für die Zukunft ist 
ein stabiles inneres Gefüge jedes einzelnen Staates, d.h. die Glaub-
würdigkeit des Rechtssystems, eine differenzierte Sozialstruktur und 
ökonomischer Erfolg. Nationale bzw. imperiale Mythen, bei denen 
z.T. endlos weit zurückliegende Kapitel der Geschichte immer noch 
oder wieder eine tragende Argumentation zugewiesen bekommen, 
liefern keinen konstruktiven Ausgang in die Zukunft. Ergo: Es bedarf 
nicht des Schlussstriches im gegenseitigen Aufrechnen von tatsäch-
lich oder vermeintlich erlittenem Unrecht, sondern eines zielstrebi-
gen Miteinanders zugunsten von prosperierender Zusammenarbeit. 
Die Europäische Union darf sich der Aufgabe nicht entziehen, den 
Ländern des Südostens zu helfen, um als Referenzrahmen für die Zu-
kunft nicht unglaubwürdig zu werden.

Wenn die Führungsschichten in den Ländern des europäischen 
Südostens weniger darauf warteten, das Heil mittels des Westens zu er-
langen, sondern sich aktiv in den Dienst einer gemeinsamen europäischen 
Zukunft zu stellen, bekämen sie mehr operatives Gewicht und könnten 
dazu beitragen, die Spielregeln in Europa via facti mitzubestimmen und 
nicht nur de jure mitzutragen, wie dies innerhalb der EU der Fall ist.

Bibliographie

Calic, Marie-Janine: Südosteuropa. Weltgeschichte einer Region. 
Verlag C. H. Beck: München 2016.

Clewing, Konrad und Oliver Jens Schmitt (Hrsg.): Geschichte Südos-
teuropas. Vom frühen Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pus-
tet: Regensburg 2011.

Clewing, Konrad: „Staatensystem und innerstaatliches Agieren im 
multiethnischen Raum: Südosteuropa im langen 19. Jahrhun-
dert“. In:  dies. (Hrsg.): Geschichte Südosteuropas. Vom frühen 
Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pustet: Regensburg 2011, 
432–543.

Harald Heppner



29

Geier, Manfred: Aufklärung. Das europäische Projekt. Rowohlt Ver-
lag: Hamburg 2012.

Heppner, Harald: „Europa-Bilder und ihre theoretischen Grundla-
gen“. In: Michels, Georg (Hrsg.): Auf der Suche nach einem Phan-
tom? Widerspiegelungen Europas in der Geschichtswissenschaft. 
Nomos Verlagsgesellschaft: Baden 2003, 21–44.

Reinhard, Wolfgang: Geschichte der Staatsgewalt. Eine vergleichen-
de Verfassungsgeschichte Europas von den Anfängen bis zur Ge-
genwart. Verlag C. H. Beck: München 2000.

Roth, Harald und Oliver Jens Schmitt: „Im Zeichen imperialer 
Herrschaft; das christlich beherrschte Südosteuropa in der Frühen 
Neuzeit“. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Südosteuro-
pas, 296–344.

Scott, Hamis (ed.): The Oxford Handbook of Early Modern European 
History, 1350–1750. Vol I.: Peoples and Place. Oxford University 
Press: Oxford 2015.

Schilling, Heinz: Die neue Zeit (Geschichte Europa III). Siedler Ver-
lag: Berlin 1999. 

Schmitt, Oliver Jens und Michael Metzeltin (Hrsg.): Das Südosteuro-
pa der Regionen. Verlag der Österreichischen Akademie der Wis-
senschaften: Wien 2015.

Schulze, Hagen: Phoenix Europa. Die Moderne. Von 1740 bis heute 
(Geschichte Europa IV). Siedler Verlag: Berlin 1998. 

Sundhaussen, Holm: „Südosteuropäische Gesellschaft und Kultur 
vom Beginn des 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhun-
derts“. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Südosteuropas, 
345–431.

Van Doren, Charles: Geschichte des Wissens. Birkhäuser Verlag: Ba-
sel ‒ Boston ‒ Berlin 1996.

Van Moers, Wim: „Krise, Stabilisierung und Integratiuon: Südost-
europäische Politik-Geschichte nach Ende des Sozialismus“. In: 
Clewing, Schmitt (Hrsg.):  Geschichte Südosteuropas, 739–768.

Rückblicke auf die Zukunft





31

Malachi Haim Hacohen

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe

Abstract: For the EU to overcome populist nationalism, it must ground Europeanism 
in history. This essay explores the significance of the Habsburg Monarchy’s pluralist 
imperial legacy for Europe. It shows the origins of the contemporary understanding 
of national and cultural identification in fin-de-siècle socialist proposals for recon-
ciling Austria-Hungary’s nationalities through federalism and personal national au-
tonomy.

Keywords: Austria-Hungary, Europe, federalism, imperial pluralism, socialism

Europe is in crisis. Participants in the “Europe at the Crossroads of 
the Contemporary World” conference, in the beautiful Villa Vigoni on 
Lake Como in September 2018, agreed as much. They had, however, 
no solution. One hundred years after the Great War, the end of which 
the Conference commemorated, participants sensed that Europe was 
coming apart at the seams, captured by hatred of “foreigners” and fears 
of “waves of refugees,” possessed by nasty populist nationalism, remi-
niscent of Europe’s darkest past. A melancholic sense of drifting envel-
oped Villa Vigoni. Participants felt as helpless as the 1930s statesmen 
who had overseen the disintegration of interwar Europe. “We can only 
dream,” said former Austrian Vice-Chancellor Erhard Busek, one of 
Europe’s grand men. A manifesto of thirty prominent European intel-
lectuals, issued a few months after the conference, strived to invigorate 
the European fighting spirit. “Fight for Europe—or the wreckers will 
destroy it,” it enjoined.1 But how does one fight for Europe?

1           The Guardian (January 25, 2019), https://www.theguardian.com/commentis-



32

Dedication to the European idea is not enough. Any countervailing 
force against populist nationalism must be rooted in the European 
past and be authentic, i.e., grounded in local traditions and memories 
that bind people to Europe. Fledgling European federalism has never 
taken a place in people’s hearts because they could not track it in their 
own social environment or cultural memories. Continental pluralist 
imperial traditions, specifically those associated with the Habsburg 
Monarchy, may still strike resonances among Central Europeans, but 
neither conservatives nor (of course) socialists use them strategically 
to promote Europe. This is unfortunate because they provide a cultur-
al repository that can be productively deployed to advance the pros-
pect of the European project.

This essay seeks to explore the pluralist imperial legacy of 
Austria-Hungary as a European resource. It will unveil surprising 
affinities between imperial pluralism and Austrian social-democracy, 
and urge that pro-Europe forces, conservatives and socialists alike, 
find in the imperial legacy the grounding for a European platform that 
may win progressive cosmopolitan youth. After all, the Greens, too, 
need a longue durée view of European history. The essay provides 
one answer to the question the Villa Vigoni conference failed to ad-
dress: What is to be done?

Post-Nationalist Perspectives on Austria-Hungary

Historians have recently revised the view of Austria-Hungary as an 
obsolete multinational monarchy living on borrowed time in the na-
tional age. They depict a modernizing society and economy, guided, 
on the Austrian side, by an enlightened bureaucracy, effecting on the 
eve of World War I a series of political compromises that advanced 
equal rights for the nationalities. National protest and demonstrations 
were not anti-imperial in character but intended to effect alternative 

free/2019/jan/25/fight-europe-wreckers-patriots-nationalist.

Malachi Haim Hacohen



33

arrangements that would change the balance of power within the mon-
archy. Late nineteenth-century Europe consisted not of nation-states 
but of nationalizing empires, and Austria-Hungary was not so much 
of an anomaly.2 But for the war, the imperial order could well have 
survived. Indeed, for post-nationalists, late imperial Austria provides 
a model of a federalist constitution that reflects a multilayered work-
ing of sovereignty, precisely of the kind necessary for a multinational 
federal Europe.

Imperial Federalism: Austrian Visions of Supranationalism

Austria-Hungary confronted similar challenges to contemporary 
Europe in envisioning a supranational federalist order in an age of 
nationalization and demographic change. In Austria-Hungary, a fed-
eralist constitution and imperial governance encouraged political 
and cultural pluralism, and allowed minorities to nationalize within 
the imperial framework. The instruments of Habsburg imperial rule, 
the Verwaltung and officer corps, were multiethnic and multilingual. 
The court cultivated an imperial ethos, presenting the Monarchy as 
embodying a supranational ideal. Nationalization was taking place 
all over but, unlike other empires, Austria-Hungary federalized and 
pluralized rather than advanced a uniform national culture. Imperial 
patriotism constrained any hegemonic nationalism and provided an 
alternative to it. Empire could not nationalize without undermining 
its own foundations. Austria-Hungary was nationalizing against the 
imperial will.

Nationalization made premodern imperial ideals look modern and 
cosmopolitan. The imperial state-conception became consciously 
supranational. Competing visions of imperial reform circulated in 
fin-de-siècle Austria, from the court and bureaucracy to the socialists 

2         Stefan Berger and Alexei Miller, eds., Nationalizing Empires (Budapest: CEU 
Press, 2014).

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



34

to the different minorities: Their common denominator was plural-
ism. The Emperor was popular among Austria-Hungary’s minorities, 
who were seeking protection against hegemonic nationalism. Tradi-
tional Jews’ attachment to the Emperor is legendary, but they were 
not the only ones. The idea of a federalist empire that would enable 
the Slavs to organize as a third major imperial constituent beside the 
Germans and Hungarians remained alive until World War I.3 Crown 
Prince Rudolph’s monumental ethnography of the imperial peoples, 
The Austro-Hungarian Monarchy in Words and Images, a twenty-four 
volume illustrated guidebook, published in German and Hungarian 
between 1886 and 1902, gave expression to a multicultural view of 
the Empire.4 Empire and Emperor alike became supranational almost 
by default.5

The most pronounced supranational vision, however, belonged to 
the socialists. Neither historians nor the socialists themselves have 
recognized, any time after 1918, just how embedded the socialists 
were in the imperial order. They had no love for Franz Joseph, but 
they were emphatic that Austria-Hungary was viable. The Empire 
created an integrated economic market, protected its national mi-
norities against autocratic Russia, and presaged the universal order 
of humankind.6 The party’s federalist structure replicated the impe-
rial one and its constituency was multinational: The “little interna-

3         Andreas Moritsch, ed., Der Austroslavismus (Vienna: Böhlau, 1996).
4         James Shedel, “The Elusive Fatherland: Dynasty, State, Identity and the Kron-

prinzenwerk,” in Inszenierungen des kollektiven Gedächtnisses: Eigenbilder, 
Fremdbilder, ed. Moritz Csáky and Klaus Zeyringer (Innsbruck: Studien Ver-
lag, 2002), 70–82.   

5    To defend the Austrian Sonderweg, Austrian sociologists undertook a major 
rethinking of the state. My student Thomas (Tevye) Prendergast is completing 
a dissertation at Duke University on the emergence of Austrian sociology as a 
counter-nationalist project, aiming to sustain imperial pluralism and a multi-
national state in a nationalizing age: In Defense of Empire: Austrian Sociology 
and the European Nation-State, 1870–1914.

6           Karl Renner, Die Nation als Rechtsidee und die Internationale (Vienna: Verlag 
des Vereines in Kommission bei Ignaz Brand, 1914).

Malachi Haim Hacohen



35

tional,” socialists called the party. They alone developed a federalist 
plan for Austria-Hungary and a modern rationale for its existence as a 
multinational state. Their 1899 Brünn program proposed turning the 
Monarchy into a democratic multinational federation (Nationalitä-
ten-Bundesstaat) that would grant individuals non-territorial cultural 
autonomy based on their declared national affiliation. “Personal na-
tional autonomy” became the Austrian socialists’ solution to the Mon-
archy’s nationalities problem.7 Ironically, it also became, in the long 
run, a blueprint for post-national European nationality. For the EU in 
its heyday, subjective cultural affinity purportedly mattered most in 
determining national affiliation.

Contemporary Europe has emerged with a federalist future in 
mind, and national identification imagined as cultural and exterritori-
al. If Austrians could see the image of this Europe in their old Empire, 
they would find a home in Europe. If Europeans could see the EU 
grounded in Europe’s pluralist past, old and young alike might feel 
less anxious about the multiethnic European landscape.

The Imperial Legacy in the Interwar Years

The collapse of the continental empires—Austrian, German, Otto-
man, and Russian—in the aftermath of World War I constituted a cae-
sura for imperial federalism. Austria-Hungary was disbanded in the 
name of national self-determination, the nation(alizing) state became 
the European norm, and national sovereignty seemed sacrosanct. Yet, 
bringing Europe’s ethnocultural mosaic into conformity with the eth-

7      Synopticus [Karl Renner], Staat und Nation: Staatsrechtliche Untersuchung 
über die möglichen Principien einer Lösung und die juristischen Voraussetzun-
gen eines Nationalitäten-Gesetzes (Vienna: Josef Dietl, 1899); Rudolf Springer 
[Karl Renner], Der Kampf der Österreichischen Nationen um den Staat (Leip-
zig: Deuticke, 1902); Otto Bauer, The Question of Nationalities and Social De-
mocracy, ed. Ephraim J. Nimni, trans. Joseph O’Donnell (1907; Minneapolis: 
University of Minnesota Press, 2000).

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



36

nonational principle proved a gargantuan (and eventually genocidal) 
task. The interwar nationalizing states were almost as ethnically di-
verse as the disbanded Empire. The Versailles Minority Treaties tried 
to confront the challenge of defending “national” minorities in sover-
eign states. Their failure, and the inability to manage ethnic and cultural 
diversity in the European nation-state, precipitated World War II.8

During the interwar years, the European mosaic still resisted the 
new political boundaries. Imperial commercial and intellectual net-
works persisted in the Danube basin in defiance of national econ-
omy and culture well into the 1930s. Austrian Danubian trade far 
exceeded in volume German-Austrian exchange.9 The Vienna 
Circle of philosophers expanded across international borders. In Vi-
enna and Prague’s literary cafés, Jewish writers still pretended that 
Austria-Hungary never fell apart. Continuous efforts were made to 
find new European international frameworks to mediate among the 
nation-states, highlight their shared economy and culture, and, above 
all, settle minority issues. In the Danube region, such efforts neces-
sarily invoked the imperial legacy. By the 1930s, the efforts reached 
a stalemate. The onset of the global economic depression brought to 
power National Socialism in Germany and clerical fascist dictator-
ships in Austria and East Central Europe, and accelerated the eth-
nonationalization of economy and culture. The European crisis, it 
became clear, would only be resolved through conflict, exclusion, 
deportation, and, once World War II broke out, mass murder.

In the aftermath of World War I, Austria-Hungary was considered 
almost universally a dismal failure. The Monarchy, and especially the 
Emperor, were blamed for the disastrous war. The Austrian socialists 
staged an abrupt break with the imperial past. They expressed deep 

8          Carole Fink, Defending the Rights of Others: The Great Powers, the Jews, and 
International Minority Protection (New York: Cambridge University Press, 
2004).

9     Andreas Weigl, “Beggar-Thy-Neighbour vs. Danube Basin Strategy: Habsburg 
Economic Networks in Interwar Europe,” Religions 7 (2016): 129, https://www.
mdpi.com/2077-1444/7/11/129 (accessed July 24, 2019).

Malachi Haim Hacohen



37

hostility to the Habsburg legacy, and became the nation-state party 
par excellence. Yet, they did not think that Austria was viable as a 
nation-state, and the 1848 dream of a democratic Greater Germany 
resurged. Socialist support for German unification became axiomatic. 
The socialists suspended their call for unification only after the Nazis 
had come to power. When the Anschluss came in March 1938, they 
accepted it unhappily as a fait accompli. If they previously had no 
choice but to be multinational under the Empire, the socialists now 
had no choice but to opt for German nationalism.

Paneuropa was the first major movement for European unity.10 
Its architect, the Count of Coudenhove-Kalergi (1894–1972), was 
an aristocrat descending from multiethnic origins. Paneuropa repre-
sented an amalgam of old imperial supranationalism and new inter-
nationalism. Coudenhove-Kalergi sketched out a “United States of 
Europe,” excluding Britain and Russia, a federal state with a single 
currency, custom union, two-house parliament, and a unified judicia-
ry that would protect the plurality of national cultures and languages. 
Paneuropa became a broad international movement. Intellectuals, 
artists, and politicians across the political spectrum joined, from Al-
bert Einstein to Thomas Mann, to Pablo Picasso. The three-day con-
gress in Vienna in October 1926 had two thousand participants, and 
attracted a few heads of states. A series of congresses and economic 
conferences followed, the last in 1936. As long as European unity 
remained only a distant prospect, Paneuropa could keep nationalists 
and pacifists, Catholics and socialists together. Its reality check came 
in 1930, when former French Premier Aristide Briand proposed to the 
League of Nations a European federation. The Germans and Austri-
ans countered by proposing a German-Austrian customs union, and 
both plans came to naught. Paneuropa’s success was symptom of a 
disease that it could not cure.

10    Anita Ziegerhofer, Botschafter Europas: Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi 
und die Paneuropa-Bewegung in den zwanziger und dreißiger Jahren (Vienna: 
Böhlau, 2004).

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



38

When the collapse of the interwar order became evident in the 
1930s, nostalgia set in for the Empire, especially among Jewish 
writers, who bemoaned the loss of the golden imperial age.11 Jewish 
memory of imperial Austria ranged from Stefan Zweig’s Vienna to 
Franz Werfel’s Prague to Asher Barash, Joseph Roth, and Soma Mor-
genstern’s Galicia, and from liberal Europeanism to Austro-romanti-
cism, from Zionism to multiculturalism. The common denominator 
of the divergent imperial models offered by Jewish writers was their 
pluralism and their search for protection for minorities. On the eve of 
World War II, the disintegration of Austria-Hungary was widely ac-
knowledged to have been a disaster, and the imperial legacy seemed 
again vital.

The early years of World War II saw reemergence of federalist 
schemes for postwar Central Europe among the Western powers and the 
governments-in-exile in London. Those converged, however, with mad 
schemes for postwar ethnonationalization and population transfers. The 
Moscow Declaration of April 1943, which stipulated the restoration of 
a small independent Austria, made it clear that the Allies would restore 
the discredited nation-state system in Europe, and consider no Central 
European federation that would build on the imperial legacy. The Aus-
trian socialists now had to give up on Greater Germany and re-envision 
the nation-state as a small Austria. Federalism and empire parted way, 
at least in continental Europe, with federalism converging with the na-
tion-state system to form new European projects. The imperial federal-
ist legacy was lost. In the postwar era, “empire” quickly became a pejo-
rative term, associated with humanity’s darkest chapters. The idea that 
empire might be the historical norm and had something to recommend 
itself, remained a taboo until the twenty-first century. Austria-Hungary 
survived only in the literary imagination.

11     Claudio Magris, Der habsburgische Mythos in der modernen österreichischen 
Literatur (1963; Vienna: Paul Zsolnay Verlag, 2000).

Malachi Haim Hacohen



39

The Postwar Years: Ethnonational Europe and the EU

The Holocaust and postwar ethnic cleansing turned Central Europe into 
a conglomerate of ethnonational states as it had never before been in his-
tory. The Iron Curtain fell in its midst splitting it between the Soviet and 
western camps, and its culture lost its multicultural vitality. The econom-
ic infrastructure lay in ruin. Rebuilding Europe became an international 
project that was carried on separately in the west and in the east. Whether 
under the auspices of the Marshall Plan or the Soviets, it affirmed the 
ethnonational state as the basic unit: The western welfare state and the 
eastern communist economy alike were nation-state projects. The inter-
national military alliances, NATO, and the Warsaw Pact, reflected Eu-
rope’s loss of global control, and assumed the European states’ inability 
to defend themselves, but they sanctioned the new ethnonational borders. 
When Western European collaboration restarted, it reflected the initia-
tive of Christian democratic statesmen from the borderlands of Germany, 
France, and Italy. The European Economic Community first and the Eu-
ropean Union later emerged as projects of economic collaboration trans-
lated into politics. European discourse and culture never converged into 
a political culture that could support the new Europe. 

In the postwar years, the Habsburg legacy seemed irrelevant. It was 
virtually proscribed in communist Eastern Europe and had but few 
advocates in the West. Central European intellectual networks were 
shattered. The remigrés, predominantly Jewish, who either returned to 
Central Europe, or chose to settle in Western Europe, were best posi-
tioned to rebuild international cultural relations. Many had childhood 
memories of Austria-Hungary, and most had been active in interwar 
German-speaking international networks. However nostalgic they may 
have been about their youth, only an Austrian contingent made it their 
mission to reclaim the imperial legacy. They had no hope of providing a 
blueprint for a future Europe but, by the 1980s, they shaped celebrated 
visions of Central Europe grounded in the imperial legacy.

Postwar Austria was the single major imperial territory to remain, 
as a neutral state, on the western side of the Iron Curtain. Its post-

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



40

war leaders were determined to detach Austria from Germany, but 
they did not quite know what to make of the imperial legacy. Postwar 
school textbooks, literary histories, museum exhibitions, and debates 
on “Austrian culture” all suggest that Austrians encountered difficul-
ties in forming a national historical narrative.12 They remembered 
both the Monarchy and the First Republic as failures. The First Re-
public failed to negotiate the transition from empire to nation-state, 
and Austrians now lived with this failure’s result—a small disgraced 
nation-state on the outskirts of the West, seeking to free itself from 
the Allies’ military occupation and rebuild its economy, surrounded 
from three sides by communist countries. What were Austrians to do 
with the imperial past?

Communist Viktor Matejka stated in 1945 that no historical mod-
el existed for a new Austria.13 The socialists took this seriously and 
reaffirmed their hostility to the Habsburgs. The conservatives, in con-
trast, repeatedly referred to Austria’s imperial past but were incapa-
ble of forging a relationship between pluralist past and nationalist 
present. The Austrian remigrés provided a solution. They redefined 
the imperial legacy as multinational and Central European, and fore-
grounded German-Jewish writers as quintessentially Austrian, there-
by conceptualizing a literary tradition setting Austria apart from Na-
tional Socialism. The postwar Viennese politico-cultural magazine, 
Forum, joined Hermann Broch, Franz Kafka, Karl Kraus, Joseph 
Roth, Arthur Schnitzler, Franz Werfel, and Stefan Zweig to Hugo von 
Hofmannsthal, Robert Musil, Rainer Maria Rilke, and Georg Trakl, 
shaping a literary sphere in Central Europe with centers in Vienna and 
Prague, but one which extended all the way to Galicia.14 The émigrés 

12    Douglas Patrick Campbell, The Shadow of the Habsburgs: Memory and Natio-
nal Identity in Austrian Politics and Education, 1918–1955 (Ph.D. Diss., Uni-
versity of Maryland, 2006); Wolfgang Kos, Eigenheim Österreich: Zu Politik, 
Kultur und Alltag nach 1945 (Vienna: Sonderzahl, 1994).

13     Viktor Matejka, Was ist österreichische Kultur? (Vienna: Selbstverlag des Ver-
fassers, 1945).

14         Forvm: Österreichische Monatsblätter für kulturelle Freiheit, 1954–65. Reprin-

Malachi Haim Hacohen



41

anchored the twentieth-century writers in classical nineteenth-century 
Austrian figures, such as Franz Grillparzer, Johann Nestroy, and Adal-
bert Stifter, and joined them also to twentieth-century ethno-cultural 
hybrids, like Fritz von Herzmanovsky-Orlando and Alexander Ler-
net-Holenia, who embodied the old cosmopolitan aristocracy. Their 
Central Europe was a permeable and expandable Literaturraum, Ger-
man-speaking yet multiethnic, reaching to Brody with Joseph Roth 
and to Czernowitz with Paul Celan, enabling different nationalities 
to belong without violating borders. The remigrés emulated the old 
socialist proposals for extra-territorial nationality. Without ever in-
tending such a feat, they brought together Central Europe’s imperi-
al past and its future in a post-national search for cultural heritage. 
Constructing an Austrian national narrative, they turned the eternal 
outsiders, the Jewish intelligentsia, into the embodiment of Europe’s 
post-national future.15

Initially marginal, the remigrés’ Central Europe became, by the 
1980s, the one imagined past that could successfully claim the impe-
rial heritage for Austria. “Austrian literature” vindicated the Second 
Republic’s founding myth of a separate destiny from the Third Reich, 
and, at the same time, made it possible for Austrians to be “European” 
even before Central and Western Europe came together again. Yet, 
Austrian literature did not quite reshape the Austrian national narra-

ted as Forvm, 28 vols. + index vol. (Vienna: Ueberreuter, 2002–4).
15    Anne-Marie Corbin, “Die österreichische Identität in Friedrich Torbergs Fo-

rum,” Österreich in Geschichte und Literatur 46, no. 1 (2002): 2–16; Hilde 
Spiel, ed., Die zeitgenössische Literatur Österreichs (Zurich/Munich: Kindler, 
1976); idem, Vienna’s Golden Autumn 1866–1938 (New York: Weidenfeld and 
Nicolson, 1987); Friedrich Torberg, “Austrian Literature Since 1927,” Books 
Abroad 28 (1954): 15–20; idem, Wien oder Der Unterschied: Ein Lesebuch, ed. 
David Axmann and Marietta Torberg (Munich: Langen Müller, 1998), 127–75. 
For an overview of the debate on “Austrian literature,” see Katrin Kohl and Rit-
chie Robertson, A History of Austrian Literature 1918–2000 (Rochester, NY: 
Camden House, 2006), 1–20. For a synthesis: Herbert Zeman, ed., Literaturge-
schichte Österreichs von den Anfängen im Mittelalter bis zur Gegenwart (Graz: 
Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1996), 377–563.

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



42

tive, let alone a European one, because its imperial context was virtu-
ally ignored. The émigrés’ Central Europe was a project of nostalgia 
and melancholy. They regarded themselves as literary executors of a 
passing culture and had no hope that they would ever see it revive. 
The political ramifications of their project and its European potential 
were never recognized. Austrians live among the ruins of an Empire 
that remind them daily of the past, but they seem determined to forge 
their way to Europe without it. The EU has had to do without Central 
Europe’s pluralist and federalist imperial legacy. The amnesia proved 
perilous as populist nationalism has returned to haunt Europeans.

The EU: Resurgent Nationalism and the Recovery of Imperial 
Pluralism

In its arduous search for European identity and a common culture, 
Europe of the EU has made the old Jewish intelligentsia, especially 
the émigrés, into cultural icons. The protagonists of “Austrian liter-
ature” and “Central European culture” are recognized European lit-
erary figures. Yet, Europe stopped short of reworking the legacy of 
imperial federalism and pluralism. It is high time Europe does so. 
Triumphantly expanding, after the Soviet collapse, to include almost 
all the former territories of Austria-Hungary, and some of the Russian 
Empire, too, the EU has begun crumbling in recent years under the 
strains of internal and external migration and demographic diversifi-
cation. Poisonous ethnonationalism has resurged. Europe needs to an-
chor itself quickly in a shared European past that appears as genuine 
as nationalism and equally appealing. Central Europe’s pluralist and 
federalist past provides one attractive option.

Historians have recently noticed the survival of imperial trade 
networks in the postwar years across the Iron Curtain, and their re-
vival since the 1990s, especially in south-eastern Europe.16 Others 

16        Andreas Weigl, “Will Vienna Regain the Status of a Global City?” unpublished 

Malachi Haim Hacohen



43

have remarked on the postwar survival of imperial memory in former 
Bukovina and Galicia.17 In Austria and elsewhere, imperial culture 
left monuments of art and architecture that serve as tourist attractions. 
This all offers Europeans a political and cultural resource that should 
be tapped. The Jewish intelligentsia provided us with a model of how 
a marginalized group can read itself into Central European culture 
and claim the imperial legacy without threatening others. Why should 
this be impossible for other Europeans? Shared cultural memory can 
project a common destiny against divisive nationalism and sustain 
federalism. The international research project on “Empire, Socialism 
and Jews” that resulted in five international conferences in the United 
States and Austria, the last in 2017 at the Wien Museum, represents 
one scholarly intervention that seeks to revitalize the pluralist and 
federalist imperial legacy for Austria and Europe.18

A pluralist-federalist revival is especially pertinent for socialist par-
ties. They have been a bulwark of the EU without ever working out their 
relationship with it. Vested in the welfare state—a nation-state project—
socialists have become the European “social party,” but their cultural at-
tachment to Europe has never gone beyond democratic and humanitarian 
ideals: It was never grounded in national traditions that could fortify Eu-
ropean attachments. Socialist amnesia about the imperial past calls for 
historical therapy that would promote European healing. The imperial 
federalist legacy could inspire transnational bridge-building, as it did 
once under the Monarchy. Once the Austrian socialists had rejected the 
imperial legacy, they had nowhere to go but Germany and nationalism, 

paper delivered at the Symposium on “Global Cities” at Duke University, Feb-
ruary 6, 2015; Charlotte Natmeßnig, “Broken Links? Austrian Economic Net-
works across the Iron Curtain,” unpublished paper delivered at the Conference 
on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23, 2015.

17         Cristina Florea, “The Last Yiddish Mohican: Josef Burg and Austria’s Legacy in 
Postwar Bukovina,” unpublished paper delivered at the Conference on Empire, 
Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23, 2015; Jacek Purchla et al., eds., 
Mythos Galizien (Vienna: Metroverlag, 2015).

18        Cf. https://sites.duke.edu/esj5/ (accessed July 24, 2019).

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



44

and they lost both Austria and Europe. Likewise, contemporary socialists 
have no past on which they can draw to imagine Europe.

If we remove the nation-state teleology, and assume instead that 
socialist imperial federalism in the 1900s was just as authentic as 
their interwar nationalism, we may recover a socialist past that speaks 
to post-nationalism. Bauer’s and Renner’s “personal national autono-
my” and imperial federalism reflected post-national thinking relevant 
to contemporary Europe. Renewed appreciation for imperial diver-
sity may be the cultural resource socialists need to wholeheartedly 
support European diversity. Maverick socialists already rethought the 
Empire in the interwar years, and writer Robert Musil brilliantly drew 
a portrait of Austria-Hungary as a laboratory of modernity.19 An im-
perial history from a socialist perspective may endow Austria and its 
neighbors with a deeper and richer past and a European future.20

Those apprehensive lest recalling the imperial past would return 
also its authoritarian and reactionary aspects should be mindful that, 
alas, this is already happening. Recent electoral campaigns have 
seen nationalists evoking the Habsburg crusade against the Otto-
mans as a vision for Europe confronting Islam and migration today. 
The imperial past will be deployed. The only question is whether its 
nationalist use will be confronted by a progressive one. Conserva-
tives, too, should join in the imperial pluralist revival. Catholic im-
perial traditions had both progressive and reactionary dimensions. 
To sustain the legacy of the Christian democratic founders of Eu-
rope, conservatives must protect against the racialization of imperi-

19        Robert Musil, The Man Without Qualities, trans. Sophie Wilkins, 2 vols. (New 
York: Knopf, 1995).

20      I have argued for such a history in: Malachi Hacohen, “Das Kaiserreich, die 
Sozialdemokratie und die Juden: Ein Versuch, die k. und k. Monarchie wieder 
in die österreichische Geschichte einzuschreiben,” in “1914–2014 – Monarchie 
als Integrationsmodell?” Wiener Journal Beilage (March 12, 2014): 12–13. My 
book Jacob & Esau: Jewish European History Between Nation and Empire 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2019), chapters 7–8 and 12, provides 
an elaborate outline of the Austrian imperial legacy from a progressive perspec-
tive and discusses also Catholic cosmopolitanism.

Malachi Haim Hacohen



45

al traditions and ensure that they are transformed into cosmopolitan 
post-nationalism.

The European Greens have become a major force defending Eu-
rope. Originating as a new social movement, they have rejected the na-
tional and European past. They will have to acquire a longer and deeper 
history than the one they presently have. It is doubtful that imperial plu-
ralism and federalism would appeal to their sensibilities, but they, too, 
are vested in European pluralism. The Cold War coalitions between so-
cialists and conservatives should be extended to forge alignments with 
the new antinationalist forces. Whether one is socialist, conservative, or 
green, anchoring a pro-European political alliance in a deep European 
past and highlighting the shared European investment in the imperial 
pluralist heritage could only enhance a sense of common culture and 
destiny. Antinationalist forces must unite, or Europe is lost.

As pluralism and federalism will be major tenets of any success-
ful European order, Europe diminishes its prospects of regional and 
national affinity for the EU and its ability to resist xenophobic na-
tionalism by foregoing the past. Imperial pluralism is no panacea, but 
reactivating it may provide an edifying example of mobilizing histori-
cal traditions to forge communal, regional, and national affinities with 
Europe. Regenerating the legacy of imperial pluralism could be one 
answer to the question “what is to be done,” which the conference at 
Villa Vigoni refused to answer. Those who call on Europeans to fight 
for Europe must anchor themselves in the European past, or their call 
will remain a cry in the desert.

Bibliography

Bauer, Otto. The Question of Nationalities and Social Democracy. 
Edited by Ephraim J. Nimni, translated by Joseph O’Donnell. 
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2000. First pub-
lished in 1907.

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



46

Berger, Stefan, and Alexei Miller, eds. Nationalizing Empires. Buda-
pest: CEU Press, 2014.

Campbell, Douglas Patrick. The Shadow of the Habsburgs: Memory 
and National Identity in Austrian Politics and Education, 1918–
1955. Ph.D. Diss., University of Maryland, 2006.

Corbin, Anne-Marie. “Die österreichische Identität in Friedrich 
Torbergs Forum.” Österreich in Geschichte und Literatur 46, no. 
1 (2002): 2–16.

“Fight for Europe – or the wreckers will destroy it.” The Guardian 
(January 25, 2019). https://www.theguardian.com/commentis-
free/2019/jan/25/fight-europe-wreckers-patriots-nationalist (ac-
cessed July 24, 2019).

Florea, Cristina. “The Last Yiddish Mohican: Josef Burg and Austria’s 
Legacy in Postwar Bukovina.” Unpublished paper delivered at the 
Conference on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 
23, 2015. https://sites.duke.edu/esj5/ (accessed July 24, 2019).

Hacohen, Malachi. “Das Kaiserreich, die Sozialdemokratie und die 
Juden: Ein Versuch, die k. und k. Monarchie wieder in die öster-
reichische Geschichte einzuschreiben.” In “1914–2014 – Monar-
chie als Integrationsmodell?” Wiener Journal Beilage (March 12, 
2014): 12–13.

---. Jacob & Esau: Jewish European History Between Nation and 
Empire. Cambridge: Cambridge University Press, 2019.

Fink, Carole. Defending the Rights of Others: The Great Powers, the 
Jews, and International Minority Protection. New York: Cam-
bridge University Press, 2004.

Forvm: Österreichische Monatsblätter für kulturelle Freiheit, 1954–
65. Reprinted as Forvm, 28 vols. + index vol. Vienna: Ueberreuter, 
2002–4. Alternative title: Forum.

Kohl, Katrin, and Ritchie Robertson. “Introduction.” In A History of 
Austrian Literature 1918–2000. Rochester, NY: Camden House, 
2006, 1–20. 

Kos, Wolfgang. Eigenheim Österreich: Zu Politik, Kultur und Alltag 
nach 1945. Vienna: Sonderzahl, 1994.

Malachi Haim Hacohen



47

Magris, Claudio. Der habsburgische Mythos in der modernen 
österreichischen Literatur [1963]. Vienna: Paul Zsolnay Verlag, 2000.

Matejka, Viktor. Was ist österreichische Kultur? Vienna: Selbstverlag 
des Verfassers, 1945.

Moritsch, Andreas, ed. Der Austroslavismus. Vienna: Böhlau, 1996.
Musil, Robert. The Man Without Qualities. 2 vols. Translated by So-

phie Wilkins. New York: Knopf, 1995.
Natmeßnig, Charlotte. “Broken Links? Austrian Economic Networks 

across the Iron Curtain.” Unpublished paper delivered at the Con-
ference on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23, 
2015. https://sites.duke.edu/esj5/ (accessed July 24, 2019).

Prendergast, Thomas. In Defense of Empire: Austrian Sociology and 
the European Nation-State, 1870–1914. Ph.D. dissertation in 
progress, Duke University.

Purchla, Jacek, et al., eds. Mythos Galizien. Vienna: Metroverlag, 
2015.

Renner, Karl. Die Nation als Rechtsidee und die Internationale. Vi-
enna: Verlag des Vereines in Kommission bei Ignaz Brand, 1914.

--- [Rudolf Springer]. Der Kampf der Österreichischen Nationen um 
den Staat. Leipzig: Deuticke, 1902.

--- [Synopticus]. Staat und Nation: Staatsrechtliche Untersuchung 
über die möglichen Principien einer Lösung und die juristischen 
Voraussetzungen eines Nationalitäten-Gesetzes. Vienna: Josef 
Dietl, 1899.

Shedel, James. “The Elusive Fatherland: Dynasty, State, Identity 
and the Kronprinzenwerk.” In Inszenierungen des kollektiven 
Gedächtnisses: Eigenbilder, Fremdbilder, edited by Moritz Csáky 
and Klaus Zeyringer, 70–82. Innsbruck: Studien Verlag, 2002.

Spiel, Hilde, ed. Die zeitgenössische Literatur Österreichs. Zurich/
Munich: Kindler, 1976.

---. Vienna’s Golden Autumn 1866–1938. New York: Weidenfeld and 
Nicolson, 1987.

Torberg, Friedrich. “Austrian Literature Since 1927.” Books Abroad 
28 (1954): 15–20.

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe



48

---. Wien oder Der Unterschied: Ein Lesebuch. Edited by David Ax-
mann and Marietta Torberg. Munich: Langen Müller, 1998. 

Weigl, Andreas. “Beggar-Thy-Neighbour vs. Danube Basin Strategy: 
Habsburg Economic Networks in Interwar Europe.” Religions 7 
(2016): 129.  https://www.mdpi.com/2077-1444/7/11/129 (ac-
cessed July 24, 2019)..

---. “Will Vienna Regain the Status of a Global City?” Unpublished 
paper delivered at the Symposium on “Global Cities” at Duke 
University, February 6, 2015.

Zeman, Herbert, ed. Literaturgeschichte Österreichs von den Anfän-
gen im Mittelalter bis zur Gegenwart. Graz: Akademische Druck- 
u. Verlaganstalt, 1996.

Ziegerhofer, Anita. Botschafter Europas: Richard Nikolaus Couden-
hove-Kalergi und die Paneuropa-Bewegung in den zwanziger und 
dreißiger Jahren. Vienna: Böhlau, 2004.



49

Éamonn Ó Ciardha

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and 
Europe, 1918–2018

Abstract: After World War I, the final dissection of four European empires and a root-
and-branch transformation of the European polity, Britain confronted a more imme-
diate and age-old problem. A triumphant, but resigned Winston Churchill quipped 
that “the whole map of Europe has been changed … but as the deluge subsides and 
the waters fall short we see the dreary steeples of Fermanagh and Tyrone emerging 
once again.” As a composite part of one of Europe’s two victorious empires, Ire-
land found herself excluded from the subject peoples who clamored for recognition 
at the Paris Peace Conference (1919). Her newly constituted Dáil (Parliament) had 
rejected Home Rule, proclaimed a republic, set up a rival government to Britain , 
and dispatched delegates to secure recognition for another small nation. In vain, the 
Irish-American author Michael J. O’Brien hoped that President Woodrow Wilson, 
the ultimate arbiter of the post-war settlement, would remember America’s debt to 
the Irish and guarantee them a rightful place among these newly-emancipated nations 
of Serbs, Poles, Czechs, and Slovaks.

One hundred years on, the once dreary steeples have re-emerged from the mists 
and Ireland again finds herself clamoring at Europe’s gates. The continent and context 
has changed beyond recognition but the problem remains similarly intractable. The 
small republic’s willingness to take a bullet for the Euro and pay the gambling-debts 
of European bankers since 2008 may have been exonerated by the centrality of her 
border in the EU’s blueprint for Brexit; the choreography and mood-music sounds 
good but the devil will be in the detail. Still, Ireland has come a long way in one hun-
dred years since its peace conference delegation shivered outside Versailles on a cold 
January in 1919. However, good will, photo-ops on the border, and much-vaunted 
technology will not wish away the re-imposition of some sort of a border. Breaking 
down physical and psychological borders has been central to the European project; 
she needs to deliver on this key issue. Donald Tusk’s “Níl neart gur chur le chéile 
[There is no strength without unity]” will be put to the test in the coming years.

Keywords: Ireland, Paris Peace Conference (1919), partition, border, Brexit



50

Established and emerging European political figures understood the 
significance of the great cataclysm that shook the continent in 1914–
18. Benito Mussolini, one of its first major political beneficiaries, de-
scribed the ensuing chaos in Il Popolo d’Italia:

The whole earth trembles. All continents are riven by the same crisis. There is 
not a single part of the planet […] which is not shaken by the cyclone. In old 
Europe, men disappear, systems break, institutions collapse.1 

After the same war, the final dissection of four empires, the re-distri-
bution of imperial spoils, and a root-and-branch transformation of the 
European polity, Britain confronted a more immediate and age-old 
problem.2 Winston Churchill described her conundrum in unashamed 
and wrong-headed (British) colonial terms:

Then came the Great War. Every institution, almost, in the world was strained. 
Great empires had been overturned. The whole map of Europe has been 
changed. The position of countries has been violently altered. The modes of 
thought of men, the whole outlook on affairs, the grouping of parties, all have 
encountered violent and tremendous change in the deluge of the world, but 
as the deluge subsides and the waters fall short we see the dreary steeples of 
Fermanagh and Tyrone emerging once again. The integrity of their quarrel is 
one of the few institutions that have been unaltered in the cataclysm which has 
swept the world. That says a lot for the persistency with which Irishmen on the 
one side or the other are able to pursue their controversies.3

However, as Professor Joe Lee, the eminent Irish historian points out:

1       R. Gerwarth and E. Manela, “The Great War as a Global War: Imperial Conflict 
and the Reconfiguration of World Order, 1911–1923,” in Beyond 1917: The 
United States and the Global Legacies of the Great War, ed. T. W. Zeiler, D. K. 
Ekbladh, and B. C. Montoya (Oxford, 2017), 196–212.

2     A. Sharp, The Versailles Settlement: Peace-Making After the First World War, 
3rd ed. (London, 2018), passim.

3       J. J. Lee, Ireland: 1912–1985 (Cambridge, 1989), 46; for contemporary diplom-
atic contexts, see C. Clark, Sleepwalkers: How Europe Went to War in 1914 
(New York, 2013), 342, 488–90, 493, 545.

Éamonn Ó Ciardha 



51

there was nothing unique about Fermanagh and Tyrone. The integrity of sim-
ilar quarrels in Europe was not altered by the First World War. All that hap-
pened was that the borders were revised in central and eastern Europe in favour 
of smaller states. This was precisely what did not happen in Fermanagh and 
Tyrone.4

Partition, or the exclusion of the four predominantly north-eastern coun-
ties of Ulster (Down, Antrim, Armagh, Derry) from a proposed Irish 
Home Rule settlement had been mooted by Thomas Agar-Robartes, a 
liberal back-bencher, shortly after the passing of the Third Home Rule 
Bill in 1911. The subsequent Buckingham Palace Conference, convened 
by King George V in July 1914 to head off civil war in Ireland, facilitat-
ed a partition agreement “of sorts,” which invariably meant something 
different to Nationalists and Unionists.5 However, fate had intervened in 
the most devastating and tragic manner possible. Gavrilo Princip’s as-
sassination of Arch-Duke Franz Ferdinand, heir to the Austrian throne, 
during his ill-fated visit to Sarajevo in June 1914, at once ignited World 
War I, postponed Irish Home Rule, and prevented a British Army 
mutiny and possible civil war.6 The ranks of the Unionist UVF and Na-
tional Volunteers, who respectively mobilized to prevent or secure Home 
Rule, would instead be decimated in the meat-grinders of Flanders for the 
“Freedom of Small Nations.”7 Thus, Home Rule (and partition) would be 
effectively postponed, thereby allowing both groups to harbor their own 
illusions as to the nature and permanency of the settlement. The Bound-
ary Commission, a crucial and surprisingly uncontentious clause of the 
Anglo-Irish Treaty (1920), promised to re-draw the border in line with 

4       Lee, Ireland, 46.
5       For Carson and Redmond’s varying interpretations/strategies, see Lee, Ireland, 

7, 15–16; M. Tierney, Modern Ireland: Since 1850, repr. (Dublin, 1978), 59–61.
6        K. Jeffery, Field Marshal Sir Henry Wilson: A Political Soldier (Oxford, 2006).
7       D. G. Boyce, The Sure Confusing Drum: Ireland in the First World War (Swan-

sea, 1993); M. Dungan, Irish Voices From the Great War (Dublin, 1995); M. 
Dungan, They Shall Not Grow Old: Irish Soldiers in the Great War (Dublin, 
1997); D. Fitzpatrick, ed., Ireland and the First World War (Dublin, 1986); 
Keith Jeffery, Ireland and the Great War (Oxford, 2000).

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



52

the wishes of the border’s inhabitants. This pup, sold to the Irish delega-
tion by Prime Minister David Lloyd-George, “The Welsh Wizard,” has 
grown up in the last one hundred years and may bite its former master’s 
hand during the ongoing Brexit saga.8

As a subject people of one of Europe’s two victorious empires 
(Britain and France), Irish Nationalists, who had eagerly embraced 
a republican settlement for Ireland after the Easter Rebellion (1916), 
found themselves excluded from among those who clamored for 
recognition at the Paris Peace Conference.9 Inspired in part by the 
American President Woodrow Wilson’s rhetoric on “freedom for 
small nations,” “national self-determination,” and “making the world 
safe for democracy,” her newly-constituted Dáil (Parliament) fought 
an election, set up a rival government to Britain, and immediately 
dispatched delegates to Versailles to secure recognition for Ireland.10 
The embryonic republic had few allies inside the Hall of Mirrors, but 
would look instead to “Tammany Hall,” the legendary Irish-Ameri-
can Democratic political machine, and the Irish Diaspora to gain en-
trance to this August, post-war assembly.

Over the preceding century, Irish-America played a key role in 
Irish affairs, bankrolling and/or supporting military and political cam-
paigns for Catholic Emancipation, Repeal of the British/Irish Union 
of 1801, Home Rule, and the establishment of an Irish Republic. After 
the Great Famine in 1845–7, millions of Irishmen and women crossed 
the Atlantic, many of them animated with a deep hatred of Britain and 

8        Arlene Foster and Mary Lou MacDonald on celebrating the centenary of Northern 
Ireland, “the little unionist statelet.” In purely constitutional terms, Northern Ire-
land is not a country, state, or free-state, but a statelet whose assembly can be 
dissolved by London at will, as happened in the prime-ministerships of Ted Heath 
and Tony Blair.

9      J. C. Walsh, “Ireland and the Paris Peace Conference,” Studies: An Irish Quar-
terly Review 8, no. 30 (June 1919): 177–88; F. M. Caroll, “American Com-
mission on Irish Independence,” Irish Studies in International Affairs 2, no. 1 
(1985): 103–18. 

10    Cf. https://www.difp.ie/docs/1919/Message-to-the-Free-Nations-of-the-World/2.
htm, (accessed November 11, 2018).

Éamonn Ó Ciardha 



53

a determination to provide political, military, and financial support for 
the motherland. The story of Irish-America is a story of two centu-
ries of phenomenal success and abject failure.11 Countless thousands 
served as laborers, fishermen, carters, and miners in the burgeoning in-
dustrial meat-grinders of America’s Industrial Revolution. They built 
and manned the canal networks, they sifted coal, copper, anthracite, 
and steel in the forges of Birmingham, Alabama; Youngstown, Penn-
sylvania; and in the infernal shafts of the Anaconda Mining Company 
of Butte, Montana.12 They policed the streets of America’s industrial 
cities, doused its fires, and ministered to the educational and spiritual 
needs of its burgeoning Catholic flocks.13 Thousands more fed Mars’ 
insatiable maw in the Union and Confederate ranks during the Amer-
ican Civil War.14 Others rode the iron horse of colonial expansion and 
American “Manifest Destiny” through the lands of the Apache, Chey-
enne, and Sioux as soldiers, scouts, and Indian “agents.” Irish women 
worked as cooks, cleaners, nannies, and servants in the houses of the 
“quality” and tended to the pedagogical, physical, and spiritual needs 
of the young, sick, and infirm. Despite their immersion and incorpo-
ration into this enormous industrial, military, and colonial complex, 
they succeeded in retaining many of their cultural traits and identi-
ties, as well as a preoccupation with Irish constitutional and militant 
nationalist politics.15 Indeed, many Irish nationalists who scaled the 

11    M. Coffey and T. Golway, The Irish in America (New York, 1997); K. A. Miller, 
A. Schrier, B. D. Boling, and D. N. Doyle, eds., Irish Immigrants in the Land 
of Canaan: Letters and Memoirs from Colonial and Revolutionary America, 
1675–1815 (Oxford, 2003).

12    D. M. Emmons, The Butte Irish (Chicago, 1997).
13    J. Dolan, The American Catholic Experience: A History from Colonial Times to 

the Present (Notre Dame, 1992), passim.
14    J. G. Bilby, The Irish Brigade in the Civil War: The 69th New York and Other 

Irish Regiments of the Army of the Potomac (Cambridge, MA, 1997); D. Glee-
son, The Green and the Gray: The Irish in the Confederate States of America 
(University of North Carolina Press, 2013); D. Shields, The Irish in the Ameri-
can Civil War (Dublin, 2013).

15    M. Glazier, ed., The Encyclopedia of the Irish in America (Notre Dame, 1999); K. 

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



54

dizzy heights of national, state, and municipal politics and military 
life never forgot their love of Ireland and disdain for Britain. More 
flocked into the ranks of political confraternities, benevolent societ-
ies, and revolutionary organizations such as Friendly Sons of St. Pat-
rick, the Ancient Order of the Hibernians, The Fenian Brotherhood, 
Clan na Gael, and Noraid; the latter two would bank-roll militant Irish 
republican organizations, the Irish Republican Brotherhood and Irish 
Republican Army (the latter in its various “Old,” “Official,” and “Pro-
visional” re-incarnations), from the 1850s to the 1990s.16 

Thus, the Irish-American writer Michael J. O’Brien’s Hidden 
Phase of American History: Ireland’s Part in America’s Struggle for 
Liberty (1919) reminded the U.S. president, the ultimate arbiter of 
the post-war settlement, of America’s debt to Ireland and her rightful 
place among these emancipated nations:

There is every reason to hope that the great-hearted American people will pay 
the debt their country owes to Ireland for the part played by her sons in the 
achievement of our liberty […] Our President [Woodrow Wilson] has declared 
that “the small nationalities shall have the right to self-determination and that 
this question shall be settled at the peace conference” […] It does not mean to 
bring freedom to the Poles alone, nor restore freedom to the Serbians alone, but 
to bring freedom to all oppressed peoples and to all down-trodden nations […] 
While Ireland, in its present condition, stands festering like a great sore in the 
side of England, there can be no security for England or for Europe […] Justice 
demands that Ireland should have the same rights given to her as that which is 
to be given to the other small nations of Europe.17 

Emotional historical blackmail notwithstanding, Irish-America left 
nothing to chance. Having organized and bankrolled the 1916 Re-
bellion and financed the Irish Provisional Government’s war against 

Kenny, The American Irish (London, 2000).
16      J. Bowyer Bell, The Secret Army: A History of the IRA, 1916–70 (London, 1970); 

E. Moloney, A Secret History of the IRA, repr. (London, 2007); T. P. Coogan, 
Wherever Green is Worn: The Story of the Irish Diaspora (New York, 2000).

17    M. J. O’Brien, Hidden Phase of American History: Ireland’s Part in America’s 
Struggle for Liberty (New York, 1919), 386–7.

Éamonn Ó Ciardha 

M. J. O’Brien, Hidden Phase of American History: Ireland’s Part in America’s 
Struggle for Liberty (New York, 1919), 386–7.



55

Britain, they pre-empted the latter by gathering in congress and elect-
ed a commission to represent Irish interests at Versailles. To that end, 
they deployed their formidable political lobby in the U.S. Senate, 
Congress, and the State Department—a process extensively cata-
logued in the print media on both sides of the Atlantic.18

As well as attempting to explain “failing” states and “political 
collapse” in the Middle East and Maghreb,19 and the consequential, 
relentless “Trail of Tears”20 across southern and central Europe, a 
re-visit to the Paris Peace Conference on its centenary year can prof-
fer possible lessons and pointers for its acute, seemingly intractable 
legacies. This is not to lecture the dead (or the living), but merely to 
see if their fateful diplomacy can inform us on national (re-)building 
that might ultimately lead to a Marshall Plan-style re-construction of 
the so-called failed states on the Mediterranean Rim (or more rightly, 
those that have been bombed into the Stone Age by NATO and the 
Russian Federation).21 Closer to home, it could also shed light on the 
post-Brexit period and indeed the future of both the EU and UK.

At this juncture in these protracted Brexit negotiations, the tables 
would certainly seemed to have turned between Ireland and Britain in 
the last one hundred years. In 1919, an embryonic cash-strapped Irish 
provisional government found itself at war with the British Empire, 

18    See, for example, NYT [New York Times], Feb 7, 1919; NYT, Feb 13, 1919; NYT, 
Feb 14, 1919; NYT, Feb 24, 1919; NYT, Feb 25, 1919; NYT, Feb 26, 1919; NYT, 
Mar 5, 1919; NYT, Mar 8, 1919; NYT, Apr 1, 1919; NYT, Apr 12, 1919; NYT, 
May 5, 1919; NYT, May 28, 1919; NYT, June 3, 1919; NYT, June 11, 1919; 
NYT, June 11, 1919; NYT, June 13, 1919; NYT, June 18, 1919; NYT, June 19, 
1919; NYT, June 26, 1919. 

19    See, for example, R. Fisk, The Great War for Civilisation: The Conquest of the 
Middle East (New York, 2006).

20    The allusion here is to the forced repatriation of Native American people from 
their ancestral homelands in the Southeastern United States to the West (west of 
the Mississippi), to areas designated as “Indian Territory.” 

21    J. Agnew and J. Nicholas Entrikin, eds., The Marshall Plan Today: Model and 
Metaphor (London, 2004). One could, for the sake of argument, include Ye-
men, Afghanistan, Iraq, Syria, Libya, and Somalia.

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



56

while at the same time trying to establish its legitimacy and rule its 
newly-proclaimed republic. As well as being armed and bankrolled 
by Irish-America, its peace delegation depended on its good offices to 
gain access to the U.S. President, and neither he nor the ailing French 
premier Georges Clemenceau had any wish to disoblige their British 
allies. “The Welsh Wizard,” later the “evil genius” of the Anglo-Irish 
treaty negotiations, headed a formidable British delegation that deter-
mined to keep Ireland in the empire at all costs.22 Britain held all the 
cards.

Theresa May is no Lloyd-George and the empire is long gone, de-
spite the re-emergence of Brexit-inspired, pseudo-imperial fantasies 
around the British Commonwealth. Besides, Mrs May presides over 
a deeply divided union and polity, heads a thoroughly hapless cabinet, 
and leads a weak, divided minority government in thrall to the hard-
line, hard-Brexit Democratic Unionist Party. Despite appearances, 
however, Arlene Foster, the undisputed leader of Ulster unionism, is in 
a much weaker political position than either Sir Edward Carson’s or Sir 
James Craig’s Irish/Ulster Unionist lobby of the early twentieth centu-
ry. A hard Brexit/border would have serious implications for Mrs May’s 
“precious” United Kingdom and Northern Ireland’s position therein. 

By contrast, the Irish nationalist position would seem to have im-
proved in the interim. In the nineteenth century, Irish national inter-
est evolved from the O’Connellite “Emancipation and Repeal” lobby 
of the 1820s to 1840s, through a militant Young Ireland and Fenian 
interlude in the late 1840s and 1850s, to the “Pope’s Brass Band” 
of the 1860s. Irish constitutional nationalism came to its apogee in 
the Buttite/Parnellite/Redmondite interest of the 1870s–1910s; their 
embrace of Home Rule, the Land and University Questions became 
an irritating side-show which divided Parliament and distracted atten-
tion from the serious business of ruling an ever-burgeoning empire.23 

22     The formidable UK delegation included Austen Chamberlain, Sir Hamar 
Greenwood, F. E. Smith (Lord Birkenhead), Sir Laming Worthington-Evans, 
Winston Churchill, and, of course, the Prime Minister himself.

23    A. Jackson, Ireland 1798–1998, repr. (Oxford, 2000), chapters 3–5.

Éamonn Ó Ciardha 

The formidable UK delegation included Austen Chamberlain, Sir Hamar 
Greenwood, F. E. Smith (Lord Birkenhead), Sir Laming Worthington-Evans, 
Winston Churchill, and, of course, the Prime Minister himself.



57

During the height of the Third Home Rule Crisis (1911–14), Andrew 
Bonar-Law, leader of the Tory opposition in the British House of 
Commons, mocked Prime Minister H. H. Asquith’s support for Home 
Rule. Pointing to John Redmond, the Irish Nationalist leader in West-
minster, he exclaimed “There sits your conscience,” to which Asquith 
replied, pointing to Sir Edward Carson, leader of Irish Unionism, 
“And there sits yours.”24 

For the first time in one hundred years, however, there are no Irish 
Nationalist MPs in the British House of Commons. The seven Sinn 
Féin members returned in the last General election (2017) are republi-
cans who will not take an oath to Elizabeth II or take their seats. Thus, 
the DUP keep the British Prime Minister in power and are calling 
the shots on Brexit at Westminster, especially with regards to the so-
called backstop and, ultimately, Northern Ireland’s, Ireland’s, and the 
whole of the UK’s relationship with the EU. Sinn Féin, for its part, 
seems content to pursue its opposition to Brexit in Dublin and Brus-
sels. Meanwhile, Northern Ireland has been without a devolved as-
sembly for nearly two years—despite voting against Brexit and being 
the UK region set to suffer its worst economic and political fallout.25

In contrast, the Irish Republic’s government is relatively stable, 
has largely weathered the 2008 banking crisis and is wholly united 
on the Brexit issue. Taoiseach Leo Varadkar and Tánaiste Simon Co-
veney lead a relatively secure, functioning coalition (comprising the 
Republic’s two largest parties) that can depend on little politicking 
from Sinn Féin, Ireland’s largest all-Ireland party on the Brexit issue. 
Moreover, not one T. D. in Dáil Éireann supports Irexit (I cannot even 
say it!). Thus, Varadkar’s position has overwhelming support across 
the island; his government worked hard to cultivate friends in Europe 

24   “Their Irish Master,” poster by G. R. Halkett, 1910, http://collections.vam.
ac.uk/item/O76299/their-irish-master-poster-halkett-george-roland/ (accessed 
November 12, 2018).

25    Despite this, it cannot budge the Kingdom of the Belgians from its berth in the 
Guinness Book of Records as the country which has functioned for the longest 
period without a government.

“Their Irish Master,” poster by G. R. Halkett, 1910, http://collections.vam.
ac.uk/item/O76299/their-irish-master-poster-halkett-george-roland/ (accessed 
November 12, 2018).

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



58

and operates on the principle of hoping for the best and planning for 
the worst. Despite this, or most likely because of it, he has become 
a hate-figure, EU lackey, and stooge in the British Press, presumably 
for attempting to protect the Good Friday Agreement (also based on 
the “will of the Irish people”). Indeed, the “demonic duo” of Varadkar 
and Coveney have replaced Adams and MacGuinness as the bogey-
men of the Brexiteers and Unionists.

As ever, the American dimension to Irish politics remains crucial, 
but economics has largely eclipsed politics as the major consider-
ation, especially since Ireland joined the European Economic Com-
munity in 1973. Of course, history, politics, and culture dictate that a 
Janus-headed Ireland invariably flirts between America and Europe, 
or “Boston and Berlin,” to use the well-hackneyed analogy. It is im-
portant to note, however, a fact lost on our Brexiteer friends, that both 
the U.S. and EU (in that order) are now more important to the Irish 
economy than the UK, which accounted for a massive 70% of Irish 
exports when both nations joined in 1973. However, Ireland’s and 
the UK’s (and particularly Northern Ireland’s) economies could not 
be more closely intertwined along a disputed, 300-mile border which 
divides rivers, lakes, fields, and even houses. Furthermore, in 2015 
the UK did more trade with Ireland than Russia, India, and Brazil 
combined.26

The Irish-American political lobby has changed in the last one 
hundred years, but it is no less important for that. In 1919, the Demo-
crat President (Wilson) despised these “hyphenated Americans” who 
ultimately joined the Republicans to vote down the Paris Settlement 
in the U.S. Congress.27 “Tammany Hall” has largely disappeared al-
though the “Four Horsemen,”28 who personified America’s “golden 

26    Cf. https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_the_largest_trading_partners_of_
United_Kingdom (accessed November 12, 2018).

27    John Higham, Strangers in the Land: Patterns of American Nativism, 1860–
1925 (Ann Arbor, 1955), 198. 

28    Daniel Patrick Moynihan, Senate majority leader; Ted Kennedy, Grand Old Man 
of the Senate and patriarch of Camelot; “Tip” O’Neill, Democrat Speaker of the 

Éamonn Ó Ciardha 

Cf. https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_the_largest_trading_partners_of_
United_Kingdom (accessed November 12, 2018).



59

era” of consensus politics in the 1980s, would play a crucial role in 
engaging Reagan and Clinton in the Peace Process that culminated 
in the Belfast/Good Friday Agreement (1998).29 It has, however, be-
come something of an Irish potato in the Brexit stew.30 Irish-America 
itself has become white, to use Noel Ignatiev’s classic metaphor; they 
moved to the suburbs, became middle-class and Republican, and vot-
ed en masse for Reagan, Bush, and, more recently, Donald J. Trump.31 
The Irish-American Walshes, Dunnes, and Flynns who championed 
Ireland’s cause at the Paris Peace Conference are now the American 
Kellys, Flynns, Pences, Spicers, Conways, and Bannons who sur-
round(ed) an isolationist president who recently repudiated another 
global deal forged in Paris, wishes to “Make American Great Again,” 
despises the EU, and strives to undercut Ireland’s low corporation tax 
and bring American multi-nationals back to the homeland.

This second part of this short paper must, by necessity, forsake the 
sturdy bark of history for the choppy waters of political conjecture. 
Nearly one hundred years after Paris and the subsequent Anglo-Irish 
Treaty (1920) that partitioned Ireland, its composite, complex borders 
issues have re-emerged in the context of Brexit and at a crucial mo-
ment in the EU’s history. “The Big Four” of Orlando, Clemenceau, 
Lloyd-George, and Wilson have conceded the political stage to May, 
Macron, Merkel, Varadkar, and Verhofstadt; similarly, the compos-

House of Representative; and Hugh Carey, Governor of New York, exerted a 
major influence on the Reagan and Clinton White Houses, playing a crucial role 
in cajoling the former to get Mrs. Thatcher to sign the Anglo-Irish Agreement and 
engaging the latter in the Peace Process. 

29     C. O’Clery, The Greening of the White House: The Inside Story of How America 
Tried to Bring Peace to Ireland (Dublin, 1996), passim; R. MacGinty, “American 
Influences on the Northern Ireland Peace Process,” in Journal of Conflict Studies 
8, no. 2 (1997). An agreement may indeed have been reached but Nationalists and 
Unionists still cannot agree on what to call it. Unionists tend to call it the Belfast 
Agreement, while Nationalists call it the Good Friday Agreement.

30    Arlene Foster and the hard-line Brexiteers now claim that this sovereign ag-
reement is not written in stone.

31    N. Ignatiev, How the Irish Became White (New York, 1995), passim.

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



60

ite monarchies and empires of the early twentieth century have been 
replaced by common markets, global free-trade agreements, interna-
tional organizations, and political confederations. However, the hith-
erto stable relationships between near neighbors, economic depen-
dents, and political partners is in flux once more.

The borders, cultural insecurities, identities, immigrants, sover-
eignties, states, and trade issues of the early twentieth century are 
coming home to roost, in a less violent but no less real way than in the 
blood-soaked, colonial constructs of the Levant and Maghreb. Secu-
rity fencing has replaced Churchill’s “Iron Curtain,” but his “Dreary 
Steeples” have re-emerged from the mists. Having been pointed and 
painted for David Cameron’s G8 Conference on Lough Erne, County 
Fermanagh in 2013,32 they now provide a brooding, uncomfortable 
reminder of a violent past and a backdrop to a new EU/UK border.33

This time, however, it seems that Ireland is at the table and Britain 
clamors at Europe’s gates. The continent and context have changed 
beyond recognition, but the Irish border problem remains seemingly 
intractable. The small republic’s willingness to take a bullet for the 
Euro, pay the gambling-debts of European bankers since 2008, and 
take the Troika’s hard economic medicine may have been exonerated 
by the centrality of her border in the EU’s blueprint for Brexit; the 
choreography and mood-music look and sound good but the devil 
will ultimately be in the detail.34 Still, Ireland has come a long way 
in one hundred years since Sean T. O’Kelly and George Gavan-Duffy 
shivered outside Versailles on a cold January in 1919. However, good 

32    It has since again become the G7 after Russia’s annexation of the Crimea the 
following year.

33    Cameron has exited the political stage after his Brexit fiasco for a £40,000 gar-
den-shed to pen his memoirs, what will surely be a towering monument to hu-
bris and abject political failure. Only Merkel and Putin remain on the political 
stage and the former’s hitherto unassailable position in German politics may be 
looking vulnerable for the first time.  

34    F. O’Toole, Ship of Fools: How Stupidity and Corruption Sank the Celtic Tiger 
(London, 2009); D. McWilliams, Follow the Money: The Tale of the Merchants 
of Ennis (Dublin, 2010).

Éamonn Ó Ciardha 



61

will and photo-ops will not wish away a hard border. Breaking down 
physical and psychological barriers has been central to the European 
project; the EU needs to deliver for Ireland and Europe on this key is-
sue. Donald Tusk’s “Níl neart gur chur le chéile [There is no strength 
without unity]” will be put to the test in the coming years.35

For all its faults, and it has many, the EEC/EU has been a blessing 
for the continent, a point lost both among the “Brexiteers” and “Re-
mainers” who fumbled in the Irish poet William Butler Yeats’ greasy 
till by focusing exclusively on economic matters during the referen-
dum.36 When Ireland joined (with the UK) in 1973, fascist dictators 
ruled Spain and Portugal; Greece, the cradle of democracy, groaned 
under army rule; Poland, Hungary, Czechoslovakia, East Germany, Ro-
mania, and the Baltic States comprised Soviet satellites; and Northern 
Ireland had descended into a nasty confessional/colonial conflict (de-
pending on one’s perspective) which poisoned British-Irish relations.37 
European “soft” power played an important key role in ending these re-
pressive, undemocratic regimes; it brought Ireland and the UK togeth-
er on a neutral venue and latterly transformed relations between both 
countries—whether Nigel Farage, Boris Johnson, or Jacob Rees-Mogg 
would be prepared to concede the point is quite another matter.38

The nineteenth-century British Prime Minister Lord Palmerston 
famously quipped that “we have no eternal allies and we have no 
perpetual enemies. Our interests are eternal and perpetual and those 

35 Cf. https://www.irishtimes.com/news/politics/tusk-s-backing-for-ireland-on-
border-could-not-have-been-stronger-1.3312884 (accessed 11/11/2018).

36    “What need you, being come to sense, / but fumble in a greasy till / and add the 
sixpence to the pence / and prayer to shivering prayer, until / you have dried the 
marrow from the bone [...].” Yeats, “September 1913,” in https://www.poetry-
foundation.org/poems/57309/september-1913 (accessed November 15, 2018).

37    B. O’Leary, “Mission Accomplished: Looking Back at the IRA,” Field-Day 
Review 1 (2015): 217–46.

38    Jeremy Hunt, the new British Foreign Secretary, did little to ingratiate himself 
with central, Eastern European, and Baltic EU states, or indeed with Donald 
Tusk, the Polish-born president of the European Council, by comparing it to 
the Soviet Union.

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



62

interests it is our duty to follow.”39 This applies both in Brussels and 
Westminster. There are few certainties in Irish and British history ex-
cept one; the Tory party will never put Irish/Ulster Unionism before 
their own self-interest. When “the G.O.M” [the Grand Old Man, i.e., 
Prime Minister Gladstone] went for Home Rule in 1870, Lord Ran-
dolph Churchill proposed playing “the Orange Card”; this was in a 
British not an Irish political game.40 Sir Edward Carson harbored no 
illusions as to his, Ulster’s, and Ireland’s role in British politics during 
the Third Home Rule debacle: 

What a fool I was. I was a puppet and so was Ulster and so was Ireland in a 
political game that was to get the Conservatives into power. And of all men in 
my experience that I think are the most loathsome it is those who will sell their 
friends for the purpose of conciliating their enemies.41

After the Japanese attack on Pearl Harbour (December 7, 1941) the 
Irish Prime Minister (Taoiseach) Éamon de Valera ignored Winston 
Churchill’s “A Nation Once Again” offer to end partition (an offer nev-
er actually in the latter’s gift) to entice the Free State into the Allied war 
effort.42 In 1971, Prime Minister Ted Heath’s warm regard for Brian 
Faulkner, the Northern Ireland premier, did not stop him from dissolv-
ing Stormont and imposing direct rule from Westminster.43 Similarly, 
and despite her famous “Out, Out, Out” response to Garret Fitzger-
ald’s New Ireland Forum which disavowed any Irish involvement in 

39    http://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780191826719.001.0001/
q-oro-ed4-00008130 (accessed 9/11/2018).

40   E. Knowles, ed., The Oxford Dictionary of Quotations (Oxford, 2004), s.v. 
“Churchill, Lord Randolph,” accessed via Oxford Reference Online (Oxford 
University Press); M. Tierney, Modern Ireland since 1850, repr. (Dublin, 1978), 
78.

41  https://api.parliament.uk/historic-hansard/lords/1921/dec/14/address-in-reply-
to-his-majestys most#S5LV0048P0_19211214_HOL_41 (accessed 9/11/2018).

42    See Lee, Ireland, 246–50. Indeed, Lee perceptively sums the offer up thus: “The 
British approach was vague, chimerical, histrionic—very Irish! The Irish res-
ponse was cold, clinical, calculating—very English!” (Ibid., 250).

43    J. Houston, ed., Brian Faulkner: Memoirs of a Statesman (London, 1978), 151–8.

Éamonn Ó Ciardha 



63

Northern Ireland’s affairs and her claiming that Northern Ireland was 
as British as Finchley (her own constituency),44 Margaret Thatcher 
bowed to American (or more accurately Irish-American!) pressure to 
sign the Anglo-Irish Agreement which infuriated the Ulster Unionists 
and brought them out on the streets in their thousands.45 The DUP sup-
ported John Major’s government on the Scott Report into illegal arms 
sales to Iraq in 1992,46 the attempted impeachment of the Agriculture 
Secretary John Gummer over the “Mad Cow” scandal, and (ironically) 
the Maastricht Treaty, but this did not stop him from lending his sup-
port to the Downing Street Declaration (1993).47 Thus, we can expect a 
fudge or sell-out and an ultimatum from Mrs May to the DUP to “back 
me or sack me” and allow Jeremy Corbyn to become Prime Minister.

Conclusion

One hundred years ago this year, Britain effectively imposed partition 
as a stop-gap solution to the “Irish problem,” a problem which she 
had herself created and with which Europe did not interfere. The EU’s 
solution to the seemingly intractable border impasses is a border down 
the Irish Sea, a solution heretofore rejected by Mrs Foster, the self-

44    See G. Fitzgerald, All in a Life: Garret Fitzgerald, An Autobiography (London, 
1991), 522–7. The high-profile, hard Brexit-supporting MP Jacob Rees-Mogg 
recently echoed Mrs Thatcher when claiming that Northern Ireland was as Bri-
tish as Somerset (his own constituency). John O’Dowd, the Sinn Féin MLA 
and former Minister for Education at Stormont, rightly pointed out that unlike 
Northern Ireland, Somerset will not get the chance to join the Republic of Ire-
land by referendum.

45   Cf. https://www.dfa.ie/media/dfa/alldfawebsitemedia/ourrolesandpolicies/north-
ernireland/Anglo-Irish-Agreement-1985-1.pdf (accessed November 11, 2018). 

46 Cf. https://www.independent.co.uk/news/uk/scott-report-the-essential-
guide-1319094.html (accessed 11/11/2018).

47	 Cf. https://www.dfa.ie/media/dfa/alldfawebsitemedia/ourrolesandpolicies/
northernireland/peace-process--joint-declaration-1993-1.pdf (accessed No-
vember 11, 2018).

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018

Cf. https://www.independent.co.uk/news/uk/scott-report-the-essential-
guide-1319094.html (accessed 11/11/2018).



64

styled keeper of Mrs May’s conscience.48 While Jacob Rees-Mogg, 
the pin-up boy of a hard Brexit, felt no need to visit the Irish border to 
understand its inhabitants’ perspectives, and the former Foreign-Sec-
retary Boris Johnson likened it to the border between Camden and 
Westminster, a suited, wellington-booted Michel Barnier skirting the 
Armagh/Monaghan frontier evoked the shirtless Monaghan farmer of 
Patrick Kavanagh’s “Epic”:

I have lived in important places, times
When great events were decided, who owned
That half a rood of rock, a no-man’s land
Surrounded by our pitchfork-armed claims.
I heard the Duffys shouting “Damn your soul!”
And old McCabe stripped to the waist, seen
Step the plot defying blue cast steel—
“Here is the march along these iron stones.”
That was the year of the Munich bother. Which
Was more important? I inclined
To lose my faith in Ballyrush and Gortin
Till Homer’s ghost came whispering to my mind.
He said: I made the Iliad from such
A local row. Gods make their own importance.49

48     There is, of course, a border down the Irish Sea when it comes to LGBT rights, 
abortion, and, more pertinently, for the export of live cattle. 

49   Patrick Kavanagh, “Epic,” in http://www.poetrybyheart.org.uk/poems/epic/ 
(accessed November 15, 2018). “Epic” by Patrick Kavanagh is reprinted from 
Collected Poems, edited byAntoinette Quinn (Allen Lane, 2004), by kind per-
mission of the Trustees of the Estate of the late Katherine B. Kavanagh, through 
the Jonathan Williams Literary Agency.

Éamonn Ó Ciardha 



65

Bibliography

Agnew, John, and J. Nicholas Entrikin, eds. The Marshall Plan To-
day: Model and Metaphor. London: Routledge, 2004.

Bilby, Joseph G. The Irish Brigade in the Civil War. The 69th New 
York and Other Irish Regiments of the Army of the Potomac. Cam-
bridge, MA: Da Capo Press, 1997.

Bowyer Bell, J. The Secret Army: A History of the IRA, 1916–1970. 
London: Blond, 1970.

Boyce, David George. The Sure Confusing Drum: Ireland in the First 
World War. Swansea: University College of Swansea, 1993.

Caroll, Francis M. “American Commission on Irish Independence.” 
Irish Studies in International Affairs 2, no. 1 (1985): 103–18. 

Clark, Christopher. Sleepwalkers: How Europe went to war in 1914. 
New York: Penguin, 2013.

Coffey, Michael, and Terry Golway. The Irish in America. New York: 
Hyperion, 1997.

Coogan, Tim Pat. Wherever Green is Worn: The Story of the Irish 
Diaspora. New York: Palgrave Macmillan, 2000.

Dolan, Jay P. The American Catholic Experience: A History from Co-
lonial Times to the Present. Notre Dame: Notre Dame Press, 1992.

Dungan, Myles. Irish Voices from the Great War. Dublin: Irish Aca-
demic Press, 1995.

---. They Shall Not Grow Old: Irish Soldiers in the Great War. Dublin: 
Four Courts Press, 1997.

Emmons, David M. The Butte Irish. Chicago: University of Illinois 
Press, 1997.

Fisk, Robert. The Great War for Civilisation: The Conquest of the 
Middle East. New York: Vintage Books, 2006.

Fitzgerald, Garret. All in a Life: Garret Fitzgerald, An Autobiogra-
phy. London: Macmillan, 1991.

Fitzpatrick, David, ed. Ireland and the First World War. Dublin, 1986.

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



66

Gerwarth, Robert, and Erez Manela. “The Great War as a Global War: 
Imperial Conflict and the Reconfiguration of World Order, 1911–
23.” In Beyond 1917: The United States and the Global Legacies of 
the Great War, edited by Thomas W. Zeiler, David K. Ekbladh, and 
Benjamin C. Montoya, 196–212. Oxford: Oxford University Press, 
2017.

Glazier, Michael, ed. The Encyclopedia of the Irish in America. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press, 1999.

Gleeson, David T. The Green and the Gray: The Irish in the Confed-
erate States of America. Chapel Hill: University of North Carolina 
Press, 2013.

Halkett, George Roland (artist). “Their Irish Master” (poster). Nation-
al Union of Conservative Associations, 1910. In the Victoria & 
Albert Museum, http://collections.vam.ac.uk/item/O76299/their-
irish-master-poster-halkett-george-roland/ (accessed November 12, 
2018).

Higham, John. Strangers in the Land: Patterns of American Nativism, 
1860–1925. Ann Arbor: Rutgers University, 1955.

Houston, John, ed. Brian Faulkner: Memoirs of a Statesman. Lon-
don: Weidenfeld and Nicholson, 1978.

Ignatiev, Noel. How the Irish Became White. New York: Routledge, 
1995.

Jackson, Alvin. Ireland 1798–1998. Reprint. Oxford: Blackwell, 
2000.

Jeffery, Keith. Ireland and the Great War. Oxford: Oxford University 
Press, 2000.

Kavanagh, Patrick. “Epic.” http://www.poetrybyheart.org.uk/poems/
epic/ (accessed November 15, 2018).

Kenny, Kevin. The American Irish. London: Routledge, 2000.
Lee, Joseph J. Ireland: 1912–1985. Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 1989.
MacGinty, Roger. “American Influences on the Northern Ireland 

Peace Process.” Journal of Conflict Studies 8, no. 2 (1997).
Moloney, Ed. A Secret History of the IRA. Reprint. London: Penguin, 

2007.

Éamonn Ó Ciardha 



67

McWilliams, David. Follow the Money: The Tale of the Merchants of 
Ennis. Dublin: Gill, 2010.

“Message to the Free Nations of the World.” https://www.difp.ie/
docs/1919/Message-to-the-Free-Nations-of-the-World/2.htm (ac-
cessed November 11, 2018).

Miller, Kerby A., Arnold Schrier, Bruce D. Boling, and David N. 
Doyle, eds. Irish Immigrants in the Land of Canaan: Letters and 
Memoirs from Colonial and Revolutionary America, 1675–1815. 
Oxford: Oxford University Press, 2003.

O’Brien, Michael J. Hidden Phase of American History: Ireland’s 
Part in America’s Struggle for Liberty. New York: Dodd, Mead 
& Co., 1919.

O’Clery, Conor. The Greening of the White House: The Inside Story 
of How America Tried to Bring Peace to Ireland. Dublin: Gill, 
1996.

O’Leary, Brendan. “Mission Accomplished: Looking Back at the 
IRA.” Field-Day Review 1 (2015): 217–46.

O’Toole, Flintan. Ship of Fools: How Stupidity and Corruption Sank 
the Celtic Tiger. London: Faber and Faber, 2009.

Sharp, Alan. The Versailles Settlement: Peace-making After the First 
World War. 3rd ed. London: Palgrave, 2018.

Shields, Damien. The Irish in the American Civil War. Dublin: THP 
Ireland, 2013.

Tierney, Mark. Modern Ireland, Since 1850. Reprint. Dublin: Gill, 
1978.

Walsh, J. C. “Ireland and the Paris Peace Conference.” Studies: An 
Irish Quarterly Review 8, no. 30 (June 1919): 177–88.

Wikipedia. “List of the largest trading partners of the United King-
dom.” https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_the_largest_trading_
partners_of_United_Kingdom (accessed November 12, 2018).

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918–2018



68



69

The Diversity in the Common

Die Verschiedenheit im Gemeinsamen



70



71

Adriano Fabris

Patterns of Identity for a Multicultural Europe

Abstract: How is it possible to develop in Europe a real community (and to build the 
true “European Community”)? What are the forms of “identity” experienced in the 
European tradition? In general, there are three meanings of the term “identity”: the 
closed (or “wall”) identity, the reflected (or “mirror”) identity, and the “open” identi-
ty. The paper will discuss these patterns and apply them to the idea of Europe under 
discussion today. Only by referring to a “open” identity—this is the final statement of 
the paper—will Europeans be able to resolve the many difficulties they have to face in 
contemporary age. The so-called “populism,” in fact, is more a problem than a solution.

Keywords: Europe, identity, fundamentalism, multiculturalism, universality

What it Means to be European

In this historical period, despite everything, we cannot deny that we are 
European. Despite everything: that is to say, resisting the temptation, 
which nowadays is particularly strong, to lay claim to certain particular-
ities and specific identities. Being European has become a given, a fact.

However, to be truly European—and a “good European,” to cite 
an expression by Nietzsche—we must, first of all, have a clear idea of 
precisely who we are: understanding correctly, on the one hand, our 
relationship with the other citizens of the Old Continent and the long 
history that unites us, and, on the other, our relationship with the new 
citizens, the migrants, with whom we are increasingly interacting. We 
must rise above the tendency of comparing an “us” to a “them,” each 
closing themselves to the other. Rather, we need to consolidate an 
“us” that is able to bring us all together.

The problem is how to achieve this. One of the obstacles, up till 
now, has been the way in which the “us” was conceived and contin-



72

ues to be defined, as well as the way in which our relationship with 
the other has been, and continues to be, understood. In other words, 
the problem is the idea and the construction of our identity: first and 
foremost, in our case, of a European identity.

So, what does it mean to be European, beyond the often 
over-simplified images that are frequently presented to us? To an-
swer this question we must, first of all, look to the past. It is a 
shared past, a history of which we cannot always be proud—since 
in most cases it has been marked by war, persecutions, and vi-
olence—but from which we have been, and still to this day are, 
able to learn. This has been demonstrated by the fact that, in the 
aftermath of the Second World War, the utopia of a European com-
munity, of a Europe that is in many ways “common,” has indeed 
become reality.

Furthermore, it must be said that the people of our continent 
actually do share a common history, unlike the people of oth-
er continents (such as those of the American continent or Austra-
lia). However, this past is determined by reference to complex and 
widespread origins, the welcoming of new elements throughout the 
course of the centuries, and the interweaving of the diverse origins 
of those who were already living in Europe. As a metaphor, it is 
better to think in terms of springs, rivers, and waters which flow into 
and merge with one another, rather than referring to roots, which, 
at the end of the day, are always separate from one another. These 
origins are, primarily, those deriving from Greek lands; secondly, 
they are the references offered by religious inspiration, in particular 
Judaeo-Christian.1

It is, therefore, on the basis of this history that we can understand 
just who we are. It is from this perspective that we can truly under-

1     The metaphor of the earth, in which two streams of water flow into each ot-
her and merge, is taken from Franz Rosenzweig who, in the Western tradition, 
refers to a Zweistromland: a land at the confluence of two separate streams. 
See F. Rosenzweig, Zweistromland: Kleinere Schriften zu Glauben und Denken 
(Berlin/New York: Springer, 2011).

Adriano Fabris



73

stand our identity. However, it has to be said that this is an identity 
which many wish to forget or that they, often for ideological reasons, 
feel they must repudiate. I will come back to this point later. The 
result, in any case, is a lack of reference points, which has left us 
disorientated.

There are, indeed, many elements, increasingly many, which even 
today converge to put the European identity in a state of crisis. But to-
day this crisis is more specifically in relation to the large-scale migra-
tion from the Global South, which the European governments seem 
incapable of governing in a cooperative manner. 

Europe and the Mediterranean

These migrations appear increasingly to threaten European identity: 
our identity. Indeed, what scares us nowadays is the fact that what 
we are being forced to merge with and to deal with is visibly very 
different from us. Black or dark skin and non-Caucasian traits are 
increasingly more visible in our cities, and they are found side by side 
with the somatic, homologated characteristics which until not long 
ago were prevalent almost everywhere.

Yet, it is not only this visible, external aspect which seems to un-
dermine the idea of a European identity. Indeed, Europe has always 
been made up of different peoples, crossed by those very differences 
that it has always tried to govern. How did it succeed? Not by refer-
ence to a unitary, monolithic culture, but by sharing the same basic 
points of reference and a common history. Though there is no single 
culture nor common language within Europe—and paradoxically, the 
shared bridge-language belongs to the very nation that recently decid-
ed to leave the European Union: Great Britain—there is, however, a 
basic mutual inspiration, a sense of common derivation from the same 
origin, from the same source.

This origin, as I mentioned above, involves water. And this is no 
coincidence, since the Mediterranean—quite literally, etymological-

Patterns of Identity for a Multicultural Europe



74

ly—is a “space between lands.” The Mediterranean is, in fact, both a 
meeting place and point of exchange for whatever the adjacent lands 
may bring, as well as the setting for their conflicts, which have oc-
curred over and over again throughout history.2

Yet today, even this articulate culture with its history for managing 
differences is now in a state of crisis. The Mediterranean is merely a 
place of transit, not of sharing. Our common origins are no longer 
recognized. We have forgotten the plurality of our past. Hence, it is 
easy for us to turn against it: denying it, rejecting it, ceasing to teach 
what it has brought to us.

It is not surprising, therefore, that cultures different to ours be-
come attractive: the cultures of the Global South, or those pervaded 
by an oriental spirituality. Who knows whether we can really under-
stand them? But it is enough for us simply to make some use of them, 
especially when we no longer believe in our own culture.

This, however, has dangerous consequences. Not so much because 
it can encourage the adopting of behaviors and fashions that are often 
somewhat odd, when transferred directly into contexts that are not their 
own. Rather, it is because in the growing desert of meaning (as Nietzsche 
would say), extreme religious practices can be imposed, which stimulate 
equally extreme reactions: resulting in an escalation of violence which is 
unfortunately now manifest. This too is due to an incorrect understanding 
and an inadequate management of the problem of identity.

The Various Forms of Identity

The theme of identity is, therefore, a central one in today’s Europe 
and in the definition of its future. It is precisely for this reason that it 
must receive the focus of our full attention. This is vital, because we 
need to be clear about precisely what kind of mix we are dealing with. 

2        Cf. in this regard Fernand Braudel, La Méditerranée (Paris: Le Livre de Poche, 
1993).

Adriano Fabris



75

Above all, however, we must know what needs to be done, in order 
that we may try to govern these processes, as opposed to suffering the 
consequences of them.

Let us, therefore, ask ourselves exactly what is meant by “iden-
tity”: both in the general sense as well as in the specific cases with 
which we deal concretely. This, as we shall see, is a complex, ambig-
uous concept, in that there are multiple meanings.3

There are, indeed, three distinct ways of understanding what 
we call “identity.” Three different approaches that can be identified 
with the help of metaphors. We can distinguish between: a closed, or 
“wall,” identity; a reflected, or “mirror,” identity; and, finally, an open 
identity—open to those transformations which it may withstand and 
with which it is able to interact in various ways.

The “wall” identity is the one that considers the other simply as 
something or someone to be rejected. It implies a self-affirmation that 
is both exclusive and excluding. In other words, there must be a wall 
between myself and the other in order to guarantee this exclusion. 
This is the way the issue of identity is experienced by people, for 
example, with a fundamentalist mentality.

The “mirror,” on the other hand, involves a different concept of 
“identity”: less violent but equally hegemonic. In this model the other 
is considered only in relation to my self-affirmation and to the con-
firmation of my identity. Its function, therefore, is merely to mirror 
my opinions: opinions that I know from the start to be valid, and that 
therefore cannot be truly debated. The other, from this perspective, is 
merely a sparring partner, destined to succumb. They play their role 
and then disappear.

Finally, the “open” identity is established through our relationship 
with others. It is a relational identity. Only when my identity is es-
tablished within this relationship is it truly open: open to what may 

3      For further reading on this theme and on the issue of fundamentalisms which I 
will deal with shortly, see the volume by Adriano Fabris, Filosofia delle religio-
ni: Come orientarsi nell’epoca dell’indifferenza e dei fondamentalismi (Rome: 
Carocci, 2012).

Patterns of Identity for a Multicultural Europe



76

be new in this relationship; ever open to new relationships. Hence, I 
do not close myself to others, and others are not simply my mirror. 
Rather, in my very relation to them, I change my own perception of 
myself and understand who I am. Moreover, I encourage others to do 
likewise. I do not justify their monolithic nature; I do not allow them 
to construct a wall; instead, I challenge them through my behavior: 
I challenge them to open up, to have the courage to interact with me 
and with others who are like me.

Only if we take this stance does the prospect of integration be-
come possible. Only in this way does everyone’s identity develop 
and grow. In fact, identity is not something static; rather, it is a de-
veloping process to which, like it or not, we all make our contribu-
tion.

Identity and Fundamentalisms

The above are the identity models present today: both on an individ-
ual and on a social level. These categories, however, must be under-
stood and implemented in the correct way. The wrong way, in fact, 
has disastrous consequences. The wrong way leads, as I have already 
mentioned, to fundamentalism.

It is important to note that by “fundamentalism” I do not just re-
fer to the religious type. Nor do I consider it to be the fate of just 
one single type of religion, the monotheistic paradigm, to inevita-
bly suffer the consequences of fundamentalism, as has been asserted 
recently, in somewhat unilateral theses by certain scholars.4 Rather, 
“fundamentalism” is intended as a mentality that is characteristic of 
many different ways of thinking, all defined by a closure, by a fun-
damental rigidity that prevents those who adhere to it from accepting 
the challenge of the other’s presence and from really opening up to 

4     See, for example, Jan Assmann, The Price of Monotheism (Palo Alto: Stanford 
University Press, 2009).

Adriano Fabris



77

something new. All those positions that reject or devalue productive 
dialogue with those who think differently, believing that there is no 
need for such dialogue, can be considered a part of this fundamental-
ist perspective. Indeed, fundamentalists believe that they are already 
in possession of the truth and are, therefore, convinced that they have 
no need for anything.

In short, the fundamentalist mentality is linked to a partial and 
restricted conception of one’s own identity and represents a sort of  a 
pathology that strikes the very relational structure of human beings, 
closing it in upon itself. Moreover, it leads to an erroneous manage-
ment, and hence an impoverishment, of our identity.

Even the “mirror” identity, like the “wall,” is an outcome to be 
avoided. It too is immature and narcissistic. It does not permit growth, 
does not allow us to measure ourselves against that which is new. In 
brief: both these identity models are sterile. They are old. They block 
the future. They eliminate hope. Perhaps precisely this is the char-
acteristic of a mentality which is ever more widespread in today’s 
Europe. Thus, once again, we might talk of a “decline of the West.”5

European Identity as a Relational Identity

It is precisely in this context that we need to recover our identity, 
our European identity, in the correct way. We need to understand and 
express this identity as an open and plural identity, appropriate not 
only for the situation in which we now live, but also for considering 
what has happened throughout history, albeit with various outcomes. 
We must do this in such a way that it does not produce an explosion, 
a dissolution, a decline of our traditions.

To achieve this, we must learn to conduct the right relationships, 
good relationships. And we must learn to do it right now, in our Eu-

5      Cf. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Munich: Patmos Verlag, 
2007).

Patterns of Identity for a Multicultural Europe



78

rope. These are relations, as I said, which develop among the different 
peoples within Europe, but which also concern those who are arriving 
in Europe today. These are relationships between human beings. We 
do not meet as abstract entities, we meet as people, we meet as indi-
viduals.

Of course, a European identity, today, must also be built on the ba-
sis of common goals, goals to be achieved in the future. And this, on 
closer inspection, is what is often missing. There is no clarity regard-
ing the objectives which, together, the various countries within Eu-
rope can work towards. There is a lack of awareness of the historical 
events that have affected us, for better or for worse. But openness to 
the future cannot exclude teaching about the past, nor can it exclude a 
series of choices that we must make now, in the present.

Making sure that the various EU member states have their bank 
accounts in order can certainly not be considered an adequate goal. 
Collective efforts cannot be concentrated on the adoption of an in-
creasingly rigid economic policy, nor on the adoption of increasingly 
unilateral bureaucratic procedures. The symbol of Europe cannot be 
the monument to the Euro placed in Frankfurt in front of the head-
quarters of the European Central Bank. This would be a Europe with-
out a soul. It would be a Europe, which is incapable of understanding 
that the crisis which we are currently experiencing is not purely an 
economic crisis, perhaps on its way to being resolved, but above all a 
cultural crisis. It is an identity crisis, that is to say, a crisis regarding 
the adequate construction of Europe’s own identity.

Nor can the notion of Europe as a fortress be considered accept-
able: neither in terms of the fortification of common boundaries, nor, 
given the impossibility of doing so, in terms of individual states want-
ing to safeguard their sovereignty by restoring former barriers. For-
tresses, sooner or later, are conquered. Walls collapse.

Instead, the task today is twofold, and concerns precisely the issue 
of identity. It is a question of recovering the European identity as an 
open, relational identity, and then putting it into practice by making 
sure that this plural relationality, which constitutes Europe in its histo-

Adriano Fabris



79

ry, is disseminated and spread to other people. That is, it must become 
fundamental as a model, and as a practice, for those who want to live 
in Europe, and also for those who want to be welcomed into Europe.

What I am not suggesting is that we should take a specific, distinct 
standpoint, starting with the conviction that every idea is as valid as any 
other and must be placed on the same level as all others: what would 
suffice would be to achieve this goal in a non-conflictual manner and 
with a just dose of tolerance. However, the spread of fundamentalism 
demonstrates that this solution—a solution that has become concrete 
in Anglo-American communitarianism—is not sufficient for avoiding 
conflicts. European culture, European identity, precisely because it is 
an “open” identity, is the only one that can legitimize other cultures. 
But to do so, it requires that the latter accept its foundational elements: 
namely, the dignity of all human beings, the safeguarding of justice, 
and, above all, the criterion of hospitable universality.

What do I mean by “hospitable universality”? Again, I do not mean 
the idea of a universality created by one particular culture, one which 
we might define generally as “Western.” What I mean is that only if 
the criteria and principles developed by Europe during the course of 
its history appear to be shareable by everyone, and indeed shared by 
everyone, is it possible for everyone to find space, a common space, 
for the expression of the specific convictions of each person. Thus: if 
this European identity presents itself as an opportunity for safeguard-
ing everyone, and becomes diffused, it may assert itself and, since it 
is an open identity, become universally shared.

If we look to the future, then, we realize that what is called for 
is the redefinition of our identity. But for this to happen we must be 
clear about what this identity actually consists of. In short, a European 
identity, if it is indeed an open identity, can only be a relational identi-
ty. It has been built, and must continue to be built, with an awareness 
of and respect for different traditions. It has always been, and must 
continue to be. It requires, and indeed must ask, other cultures and 
traditions to adopt its criteria in order to interact: thus making its uni-
versality possible, and reaffirming it as universal.

Patterns of Identity for a Multicultural Europe



80

Ultimately, it is a question of reaffirming and remaining faithful 
to that identity which is typical of difference and which is created 
by difference. We are all the same not because we are homogenized 
by certain shared practices: we are all the same because we are all 
different. Only starting from this position is it possible for hospitality, 
true hospitality, to be achieved.

I conclude with a metaphor. Let us not make the mistake of de-
stroying our home, of undervaluing it, of despising it: others do not do 
so. Let us not make the mistake of closing it or barricading ourselves 
in. Instead, this house must be there, it must be constantly repaired 
and rebuilt, but it must not have locked doors. If we neglect it, if we 
do not all work together to keep it in good shape, it will collapse. 
After all, it is only together, all inhabitants, both old and new, that 
we can keep this house alive: that we can keep our old Europe alive.

Bibliography

Assmann, Jan. The Price of Monotheism. Palo Alto: Stanford Univer-
sity Press, 2009.

Braudel, Fernand. La Méditerranée. Paris: Le Livre de Poche, 1993.
Fabris, Adriano. Filosofia delle religioni: Come orientarsi nell’epoca 

dell’indifferenza e dei fondamentalismi. Rome: Carocci, 2012.
Rosenzweig, Franz. Zweistromland: Kleinere Schriften zu Glauben 

und Denken. Berlin/New York: Springer, 2011.
Spengler, Oswald. Der Untergang des Abendlandes. Munich: Patmos 

Verlag, 2007.

Adriano Fabris



81

Dragan Prole

Witness of the Future
Dušan Vasiljev and the European Turning Points in 
2018

Abstract: What is Europe? Certainly not a territory. Philosophically speaking, Europe 
is a specific kind of rationality that includes a unique dialogue with the past. The 
truth or falsehood of Europe depends on the vitality of maintaining that dialogue. 
Following that logic, we would like to reflect on our own time by means of dialogue 
with a tragic figure of Serbian inter-war poetry, Dušan Vasiljev. We will focus on 
some motifs of his poetry that could serve as a tool both for examining the effects of 
massive conflicts on European self-understanding, and for rethinking our capacities 
to face our contemporary challenges.

Keywords: post-war Europe, new forms, renewal, disaster, Dušan Vasiljev

The Enemy is the Radical Alien

The change brought forth by the Great War relies on the power of 
the new media, mainly posters. The poster marks the beginning of 
an extreme artistic style in which the audience permits an impudence 
that would be unthinkable in places we consider pure art.1 Thanks to 
the boldness of its messages, the poster allowed public space to be-
come a visual stage, in which the former neighbor was displayed as 
a mortal enemy or a radical alien. Warring sides were not displayed 

1        Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte: Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts als 
Symptom und Symbol der Zeit (Frankfurt am Main/Berlin: Ullstein, 1956), 100. (All 
translations are mine unless otherwise indicated.)



82

in the posters as adversaries who played by the book, by the interna-
tional conventions and customs of war. On the contrary, the opponent 
had to be turned into a radical, unreasonable, bloodthirsty alien, a 
wild beast keen on explicitly destroying the other side. While op-
ponents have opposing goals and interests, and yet respect common 
norms and rules, enemies do not share and accept our values, but fight 
against the things we care deeply about, against the conceptual pos-
tulates on which we formulate our existence. When compared to the 
nineteenth-century liberal dream of gradually lessening and ending 
international conflicts, based on the assumption that wars are waged 
more and more “humanely, and that a person does not hate another 
person,”2 the Great War presented an eponymous turning point. “Hu-
mane” war became an oxymoron.

Propaganda conflicts were guided by the strategy of dehuman-
ization, that is, the creation of disgust. Unlike hate, which always 
implies a certain respect for the other side and appears as the other 
side of love, through disgust the enemy is presented as sub-human, 
able to infect us, contaminate us, begrime us. The purpose of such 
propaganda was to create a general principle that the sub-human, the 
racially and culturally inferior do not deserve to be treated humanely. 
Especially among the troops, a determined belief needed to be creat-
ed that conventions and international agreements only bound them if 
the opponent was of the same race and cultural level, but when the 
inferior came into play, such rules were no longer valid. Even though 
numerous institutes for racial research were founded for a scientifical-
ly based justification of colonial projects, the results of their research 
found an audience in the masses of the uneducated public and worked 
as the internal propaganda of fear.3 The logic which their work was 
based on during the Great War was mostly used within the European 

2     Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (Berlin: Duncker und Humblot, 
1833), 429.

3      Ruben Philipp Wickenhäuser, Rassenforschung Rassenkunde Rassenideologie: Eine 
wissenschaftshistorische Betrachtung der physischen Anthropologie zwischen Wei-
marer Republik und NS Zeit (Norderstedt: Books on Demand Verlag, 2015), 119.

Dragan Prole



83

framework. After ignoring growing mistrust of external foreigners 
beyond European borders, the alien within them comes into play.

If ethics and politics cannot be conceived without a relation with 
the alien, then it is the key mission of war ideology to radicalize that 
alienness of the enemy as much as possible. This is, of course, not the 
alien in the sense of a romantic idea of the dignity of the unknown. 
It does not relate to the promise of higher subjectivity; instead, it is 
about the thesis of all three meanings of the alien for their uncondi-
tional pathologizing. If the aspects of the alien correlate to place, pos-
session, and kind,4 then the propaganda logic of the Great War called 
for a final showdown with a hell of sorts, one which resides beyond 
the domestic, cultivated, and just world, one in which we can only 
meet a mean and uncivilized aggression that is armed to the teeth. 
Furthermore, that hell must be destroyed, as it is populated by a bar-
baric subhuman species who have no contact with “our” principles of 
humanization and high cultural achievements. It goes without saying 
that such a mixture of a cursed place, the basest instincts, and the 
most negative strangeness possible, marked as the ultimate evil, as 
lies and ugliness, is supposed to trigger disgust at the very mention 
of such beings.

In the root of all this we can recognize the logic and the aesthetic 
that worked on aestheticizing the call to enlist and participate in the 
Great War, that is the mobilization imperative Serbien muss sterbi-
en. The poster featuring this slogan presents the immaculately clean 
sleeve of a KuK (Austro-Hungarian army) officer from which a gar-
gantuan hand appears. That hand forcefully and mercilessly strikes 
the head of a considerably smaller, hairy, bestial freak in dirty clothes, 
who holds in his right hand a primitive bomb with a fuse, and is drop-
ping a kitchen knife from his left hand: “The enemy is the criminal, 
he is outside of the law. He is not justified, the war is.”5

4       Bernard Waldenfels, Topographie des Fremden, Vol. 1 of Studien zur Phäno-
menologie des Fremden (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997), 20.

5       Norbert Bolz, “Warum es keine Kriege mehr gibt,” in Krieg und Kunst, ed. 
Bazon Brock and Gerlinde Koschnik (München: Wilhelm Fink, 2002), 151.

Witness of the Future



84

The Hidden Humanity

The experiences of European turning points a hundred years after the 
end of the Great War can be presented through a controversial, but ex-
tremely interesting and tragic persona of the Serbian postwar poetic 
scene. The poetic motifs of Dušan Vasiljev will be our guiding light 
for the virtual confrontation of the returnees from the Great War with 
the challenges we face today. Almost at the end of the war, an 18-year-
old boy joins the Austro-Hungarian army deliberately. As a volunteer, 
Vasiljev participates in the battles on the Italian front, which were es-
pecially massive and intensive during the offensive on the Piave River. 
Unlike many of his countrymen, Dušan did not try to find a way to join 
the Serbian army on the remote Thessaloniki front. It is difficult to say 
if this was a matter of civil loyalty, or of his discomfort when consid-
ering taking up arms against his home country. He also did not join 
the disappointed returnees from the eastern front, who in the tens of 
thousands deserted from the KuK army and formed the Green Cadres, 
in hopes that through robbing the rich they could build a more just and 
better world.

The expressionism of this gifted poet is marked by existential 
paradoxes: voluntary participation in the Great War on the side of the 
Monarchy whose mortal enemies were Dušan’s kinsmen south of the 
Sava and Danube river; the shocking violence he had to endure from 
his countrymen when, after the war, he appeared in his KuK uniform 
(the most ceremonial piece of clothing he owned); the fatal disease 
he brought from the front that ended his life at the mere age of 24; 
and the irreconcilable gap between the returnees from the war and 
their fellow citizens who spent the war at their homes. The unusual 
life story of this young man stems from an inexplicable force which 
drove him to enlist and participate in the Great War, which he could 
not resist—“An adventurer I am not / like Manfred or Peer Gynt / but 
I had to … had to get away … /......... ................” (Silom [By force]).6

6        Dušan Vasiljev, Pesme [Poems], ed. J. Zivlak (Sremski Karlovci: Kairos, 2000), 32.

Dragan Prole



85

This unusual line is empty and consists mainly of dots. It is as if 
it embodies the necessity of life’s constellation, which we cannot re-
sist, but which fundamentally determines our lives. Such a necessity 
is usually referred to as destiny. Research about Southeastern Europe 
emphasizes that it is characteristic of this region to remove any sort of 
transcendence from destiny, and that it is displayed as something of this 
world; “in this part of Europe, destiny is almost something mundane.”7

Still, Vasiljev does not see destiny in the everyday, in the inevitable 
entanglement in the webs of power. From his perspective, destiny is 
not the result of an inner constellation of the powerful and powerless, 
the privileged and subjugated. On the contrary, destiny appears in the 
form of an irresistible call to the present, announcing the permanent 
exit from the present, ordinary, and everyday. Sensing the epochal 
event after which neither he nor the world would ever be the same 
again, was far more enticing for Vasiljev than the question on which 
side he would fight and who his adversary would be. It seems as if 
his example is just one of many who witnessed the need to “depart 
from themselves.”8 The modern search for subjectivity, in the spirit 
of Emanuel Levinas, rests on the idea of a fracture, a break, a radical 
change, of a transcendence that is unimaginable if we do not escape, 
do not leave the current being.

The young poet felt deeply that the thing he wanted to write about 
required means and forms which were not known or available to the 
poetry of his era. The world of bare, raw, and dehumanized human 
experiences and the world the poet builds with his lines are so hetero-
geneous that, at first, the poet is left with nothing but an attempt to try 
and figure out the alienness of the world by recognizing and illumi-
nating his own situation. On the other hand, it does not allow him to 
believe in a harmonious symbiosis of the poet and his subject matter. 
This means that modern poets unwillingly give in to the absenteeism 

7       Paul Scheffer, “The Quest for Eternal Peace in Europe,” in The Time is Out of Joint: 
Perceptions of Europe, ed. S. Austen, 45–53 (Amsterdam: Felix Meritis, 1998), 49.

8       Emmanuel Levinas, De l’évasion (Montpellier: Fata Morgana, 1998), 98.

Witness of the Future



86

of a truce, a permanent discord, and discrepancy. Writing poetry no 
longer refers to creating harmony, but an annunciation and presen-
tation of existing discords, conflicts, and ambiguities. This extraor-
dinary “privilege,” to enter deep into the empty space that separates 
the poetic world from the mundane, belonged, without doubt, to the 
veterans of the Great War. The key motif that Dušan Vasiljev brings 
is tied neither to the mass killings, to the pain and suffering of mil-
lions, nor to the monstrous power of means of destruction created by 
the extreme rationality of the technologically advanced civilization. 
Vasiljev is not fascinated with the poisons, powerful machine guns, 
or the enormous cannons, tanks, and zeppelins—of all the new things 
he saw on the battlegrounds, in his mind, it was the barbed wire that 
left the principal impression. This is stated in many brilliant verses 
and lines:“The view is grey from barbed wire”; “Our paths are now 
merged in misery and pain / and the barbed wires cut our view of the 
sky / The humans in us are deeply deeply hidden / they cannot / can-
not / come back” (Žice [Barbed Wire]).9

It is as if the barbed wire for Vasiljev is not laid down horizontally, 
but stands vertically. It fills the perspective of the observer, by placing 
itself between him and reality. It denies access, both inner and outer. 
To a man surrounded by barbed wire, the sky—as the archetypical 
symbol of paradise, peace, the true symbol of living—remains out of 
reach and incomprehensible. Furthermore, the barbed wire obstructs 
the view of the sky, which means that it significantly reduces the hori-
zon of the visible and thinkable. The subject in the barbed wire cannot 
see the sky. It has been taken away from him and reduced to the level 
of imagining, fantasizing. Even if he considers looking up at the sky, 
his gaze will necessarily remain unfulfilled, empty, purely intention-
al, with no contact with the object. On the other hand, the presence 
of barbed wire is equal to the cancellation of humanity. The human 
remains suppressed, is not allowed to appear and display himself, to 
become visible and tangible, in the interhuman, mundane reality. 

9        Vasiljev, Pesme, 80.

Dragan Prole



87

The experience of barbed wire is not comparable to trauma in the 
normal sense of the word. Vasiljev is not a kind soul contaminated by 
destruction, neither is his poetry comparable with the longing for a 
more beautiful and better world. On the contrary, there is but a trace 
of remorse that the warring storm did not bypass him. In the end, this 
volunteer, even after the war, feels that in it he found the most elo-
quent, most educational event of his time. “I am not sorry that I wad-
ed in blood up to my knees, / or that I have survived the red years of 
slaughter. / Yet because of this holy pilgrimage / ruin has been heaped 
upon me” (Čovek peva posle rata [A man sings after the war]).10

The poet would be shocked today if he were to find an infinite 
sting of barbed wire north of his hometown of Kikinda in 2018. It 
is quite close to the border with Hungary, which fenced itself off 
from its southern neighbors. How would Vasiljev respond to the 
story of the order of a massive amount of barbed wire which was 
rejected by the German manufacturer with the response that their 
wire was made for animals, and not humans? Unlike his contem-
porary, Franz Kafka, who also died in 1924, for Dušan the animals 
no longer serve the purpose of literary metamorphosis and research 
into the human condition. It appears as if the modern statesmen are 
raising the virtue hierarchy which Kafka tried to tear down, or at 
least interrupt, which is founded on the primacy of the human, high 
above the animals. The fence intended for animals is placed as the 
border between the true “familiar” people and the unwanted aliens 
who are a priori denied humanity. It is more probable that the step 
away from the norm is literal here, and that all the people who want-
ed to enter Hungary are reduced to animals because the treatment 
they receive is reduced to a restraining order. Such a treatment is a 
characteristic of man’s behavior toward wild and feral beasts. The 
fact that the fencing of an entire nation is directed against elemen-

10     Milne Holton and Vasa D. Mihailovich, eds., Serbian Poetry from the Beginnings 
to the Present (New Haven: Yale Center for International and Area Studies, 1988), 
232.

Witness of the Future



88

tary European values, against the very basis of the Union, which is 
non-discrimination and freedom of movement, probably does not 
disturb all those civilians who, acting as governmental guard dogs, 
are currently patrolling that fence and are helping the elements of 
the state to protect the first line of defense of “Fortress Europe” 
against the unwanted alien scourge. 

On the other hand, the poet would probably be delighted by the 
idea and the reality of a Europe with no borders, and the target of 
his excursions would most definitely be the border between Austria 
and Italy, on which there are a couple of monuments instead of the 
former front, but no one is asking for passports. However, Vasiljev 
would not find the association of barbed wire and the borders of 
Europe confusing. The integration of Europe in the conflict with the 
exterior other would remind the poet of the customs of his coun-
trymen, who would unite, even when fighting amongst themselves, 
against the alien, especially if that alien appeared hostile and ag-
gressive. He would recall Fichte who, after the Great Turkish War 
(whose actions affected his province as well, and was ended with the 
first signing of a peace treaty of European powers and the Ottoman 
Empire in Sremski Karlovci in 1699), said that the Turkish advance 
into Europe was seminal to the idea that “Christians are but one 
state and have one interest.”11

Vasiljev would probably try to connect the lost opportunity for 
uniting Europe with different terms and notions concerning Europe 
which were prevalent in his surroundings. On one hand, Europe was 
there as a cultural term, with which he felt an undivided unity. If Eu-
rope is indivisible as a cultural area and is determined and united, as 
a political area it is deeply divided. On one side, we have the politics 
of the French revolution and the Paris Commune, to which the nations 
which had been subjugated for centuries likened themselves. Such 
European politics, as a symbol of fighting for freedom and equality, 

11    Johann Gottlieb Fichte, Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, ed. J. H. 
Fichte (Berlin: de Gruyter, 1965), 197.

Dragan Prole



89

was a role model and base to Slavic peoples who had, until recently 
and apart from Poland, all chosen liberal ideologies, and with them, 
state flags in the colors of the tricolor. On the other end of the spec-
trum, we have the Realpolitik of the great European powers which, 
like Great Britain, kept the dying Ottoman Empire alive, and thereby 
delayed the South Slavs’ dream of final liberation. Such politics was 
seen as incorrect, oversimplified, and ruthless by the romantics, like 
Jovan Jovanović Zmaj and Đura Jakšić. Its pinnacle Vasiljev would 
have recognized in the experiences of the Great War. It embodied 
the exact opposites of the ideas of the French revolution—inequality, 
disunity, and the absence of freedom. Put into verse, such politics 
enshrines on all sides the inherited image of the bloodthirsty figure 
which lurks beyond the Slavic south—“We are all big Turks / in this 
slaughter” (U kolibama smrti [In the Huts of Death]).12

The Burden of the Past and the Deconstruction of the Romantic Path

Whilst trying to offer a response to the rift between Europe as a cul-
tural term and as a political term, Dušan Vasiljev unifies the smoth-
ered hope and the promise of a new, unknown poetics, but a poetics 
completely up to its task: “Other forms would have saved us” (Prolog 
[Prologue]).13 Salvation in form can be found only by a poet who 
nurtures a deep trust in the power of the arts to provide an exit from 
the contradictions of the world he inhabits, that is, from the dead ends 
in which his era is entangled. A close encounter of the poetic and the 
everyday world did not seem like a plausible utopia to Vasiljev. Even 
though the postwar idea of salvation expressed a persistent, tough 
human nostalgia for a better world, and this “category of collective 
experience was lived essentially in the waiting mode,”14 Vasiljev 

12     Holton and Mihailovich, Serbian Poetry, 232–3.
13    Vasiljev, Pesme, 5.
14    Stéphane Mosès, L’ange de l’histoire (Paris: Seuil, 1992), 75.

Witness of the Future



90

saw no other available routes one could take to reach salvation. “The 
clouds offer no salvation, / nor the hearts of men / we shiver in horror” 
(Naraštaji [Generations])15.

The same expressionistic impotence followed transcendence be-
ing delegitimized as a pure Fata Morgana, and the sphere of social 
immanence being likened to the triumph of material values. The 
crucial guidelines for acting and thinking lost their human visage by 
morphing into an abstraction of money and possessions. The poet did 
not find his postwar world to be one of physical desolation and ruins, 
as his Banat home was spared, but he did face enormous challenges 
of spiritual desolation, embodied in the rule of the sacrosanct “system 
of needs.” The order of “paths” the poet finds does not imply that it 
will soon be replaced by something else. After a century, the material 
order only solidified its rule. Therefore, Vasiljev would probably even 
today mourn the display of history as a barren, bleak path on which 
nothing appears, and nothing new can appear, maybe because those 
who cross it have exhausted all ideas of walking. History without 
history is a necessary correlate of the display of the subject deprived 
of subjectivity: “Joy of birthing new worlds thinks us / Fills the paths 
of bushes and barren cliffs / … / we are fed up with everything: god, 
glory and symbols!” (Radost smeha [Joy of laughter])16.

The privileged romantic motif of the path acquires completely dif-
ferent connotations when perceived by the returnees. Someone who 
saw the path from the perspective of a path to war is unable to connect 
the journey with the magic of their own metamorphosis. What happens 
to the path when it is reduced to an eternal farewell, to loss, to dying? 
The powerful vision of the path as enriching to life, as eternally import-
ant emotionally, and as a spiritual process that never truly ends, ended 
up in nightmarish, abominable memories. The romantic idea of the path 
offered a distance from the everyday, a secluded dream in which the 
ritual dynamic of the crossing resides as well. The path from the ex-

15     Vasiljev, Pesme, 71.
16     Ibid., 19.

Dragan Prole



91

isting takes the romantic to the desired, given, and expected. It is not 
surprising that the path once held the promise of initiation, of maturing, 
and reaching higher forms of humanness by knowing and appropriating 
(thus far unknown) artistic and spiritual contents. 

However, the romantic announcements of the completed man 
were completely dismantled by the hell of the war and postwar trau-
ma. Therefore, from the perspective that dominated after the Great 
War, the romantic distinction between the inner voyage, for which 
we do not need to change our residence, and the personal odyssey 
into foreign worlds and unknown languages, appeared devalued and 
meaningless. One thing is for certain: the path was no longer associ-
ated with the possibility of human accomplishment or fulfillment. If it 
is impossible to remove the experience of change from the image of 
the path, that is, a certain morphing though the shift from one place to 
another, then it is no longer a change for the better.

For Vasiljev, the path is no longer a medium of the precious prom-
ise of a future, far happier and more humane existence. Instead of 
opening the windows into the future, to enable the fresh air to come 
surging in, the path represents the embodiment of a tiresome burden 
from the past, which suffocates the poet and which he can in no way 
get rid of. As a merger of pain and misery, the path takes us nowhere; 
it no longer directs us to the unknown, shadowy lands that are just 
beyond that hill. The path no longer talks of what is before us, but of 
what stands right behind us, which shadows us and is with us even 
when we do not want to be aware of it. The path of Vasiljev does 
not lead forward but backward, testifying to the trauma of the entire 
world which left its mark on the trauma of humanity. From there, the 
path can be nothing but an image of regress, an unwanted change that 
pulls the entire collective backwards, and marks the reversible histor-
ical flow to the worse: “We thought we’re going forward / but every 
step was to return” (Naraštaji [Generations]).17

17    Ibid., 70.

Witness of the Future



92

The Returnee and the Migrant: Aliens without History

The experience of the war returnees poses the unusually difficult chal-
lenge of adaptation. In the poetry of Dušan Vasiljev, the question of 
the return relates to both the dramatic, radical change in scenery in 
which the war chaos and death make way for the prose of the ev-
eryday, and to the meeting of the war-traumatized returnee and his 
countryman, who found out about the war atrocities and killings from 
the safety of his warm home. Instead of the return to one’s home-
land bringing much desired solace and remedy for the wounds caused 
by war, the scenery of the return bears witness to effects opposite to 
those that were expected. The war-born trauma is joined by another 
trauma, caused by the misunderstanding of those the returnee initially 
believes to be confidential, familiar, known, and close. The alien is 
the one without history, of whose personal history we know nothing, 
as he was not a part of our life world. The war returnees and mod-
ern-day migrants share that kind of alienness, which creates a gap in 
relation to the domiciled population. 

The heterogeneous registers of experience create a distance which 
unconditionally must be surpassed to be able to talk about closeness 
again. The meeting of the returnee with former acquaintances becomes 
a trial in which the test of mutual trust is the subject. It is no longer 
measured by mutual memories or former friendships, but by what the 
returnee brings with him as a war memory: 

This discrepancy between the uniqueness and decisive importance that the ab-
sent one attributes to his experiences and their pseudo-typification by the people 
at home, who impute to them a pseudo-relevance, is one of the biggest obstacles 
to mutual re-establishment of the disrupted we-relations.18

The returnee represents a sting in the body of his former community. 
His traumas are mostly experienced as unwanted ballast, and his ex-

18    Alfred Schütz, “The Homecomer,” in Collected Papers II: Studies in Social Theory, 
ed. A. Brodersen, 106–19 (The Hague: M. Nijhoff, 1976), 114.

Dragan Prole



93

periences as completely irrelevant for the life conditions of a civilian. 
Those traumatized by war and those untouched by war live in experi-
ence registers that do not overlap. They do not speak the same language. 
Because of that, Vasiljev says to all the war veterans: “for us only the 
smile of pity ripens” (Naraštaji [Generations])19. From the perspective 
of those who remain, beyond the war, the returnee overstates the signif-
icance of his experiences, as those experiences in everyday life do not 
appear neither appealing nor useful. However dramatic, the experienc-
es of the migrants might be—as they are, by default—likened to one of 
many already known and well-learned lessons about the dark sides of 
humanity. That way they are neutralized, defaced, and irrelevant. Like 
the returnees, the migrants are often classified under the name of unfor-
tunate human destiny, worthy only of pity and nothing else. Extraordi-
nary experiences of borderline human situations are thus normalized. 
The crucial issue with normalization is that it “creates what it normal-
izes.”20 Whether we are talking about the migrant or a returnee, we are 
talking of a social outcast, persons whose crucial personal experiences 
are not relevant to the community they are a part of.

What is crucial for the returnee and the migrant, the extraordi-
nary experiences that have a formative role in the shaping of life as a 
whole—and not only a personal, individual one, but in the future of 
the entire collective—is for the familiar, civilian populace a trivial, 
unworthy, and meaningless string of unfortunate events with no gen-
eral significance. The attempt of the returnee to generalize his expe-
rience of the war in the collective framework inevitably clashes with 
the procedures of normalization: “And we believe that all that / was 
nothing but a joke / of a drunken, wild Carnival, / that sailed away in 
blood and so / all is fine now” (Nemoć [Helplessness]).21

19    Vasiljev, Pesme, 71.
20    Bernard Waldenfels, Grenzen der Normalisierung: Studien zur Phänomenologie 

des Fremden 2 (Frankfurt am/M: Suhrkamp, 1998), 11.
21    Vasiljev, Pesme, 65.

Witness of the Future



94

Consoled Tourist and Disturbed Refugee

Remembering the war or the reason for migration can hardly be concil-
iated with the needs of everyday life. These two positions are conflicted 
and threaten each other, or even cancel each other out. Instead of allow-
ing their uneasy presence and giving the leading role to the unpleasant 
sting of the war witness, civilians rather try to go back to normal, nur-
turing as a consequence the idea that war is nothing but a meaningless, 
terrible excess which came and went. The returnee is above all irri-
tated by the leveling, the unjust, and violent change of the extraordi-
narily significant revelation into meaningless and pointless fornication: 
“Truth holy and just / we buried for the hundredth time / and gave away 
to oblivion / that which once was” (Nemoć [Helplessness]).22

The integration of the returnee is successful only when he stops 
emphasizing his wartime existential experiences and when he com-
pletely turns towards the trivial everyday of his community. For this 
to happen the war veteran must become a consumer. Recognition can 
come only when he turns to consuming. Nicely dressed, shaved, and 
washed, the veteran becomes one of us. In a nice, elegant suit, Vasil-
jev most certainly would not have been beaten, and his clothes would 
not have been ripped. However, the image of migrants in nice suits 
would not be able to lessen their alienness. Simply put, the migrant 
in a nice suit is an illegal, economic migrant who came to bask in our 
common wealth. Therefore, he is unwanted, while the migrant in rags, 
who owns nothing, and who lost everything in the war, represents the 
ideal typical opposite of the ideal tourist. The tourist “spends, smiles, 
admires, and leaves”, while the migrant comes to stay and become 
a part of our community: “The tourist is the benevolent foreigner. 
[...] He makes us connected to the larger world, without imposing its 
problems on us. In contrast, the refugee, who could have been yester-
day’s tourist, is the symbol of the threatening nature of globalization. 
He comes bringing with him all the misery and trouble of the larger 

22    Ibid., 65.

Dragan Prole



95

world.”23 Therefore, it is not unusual that the crucial discussion in 
Germany, which took in the most migrants, was about establishing 
the upper limit. When we are doing something which is hard, and we 
are doing it unwillingly, the only salvation is quantification. Tedious 
work must be limited, since it is easier to do it when you know when 
it will end. 

In the case of migrants, establishing the upper limit would mean 
that people are divided into those who have been saved, who deserve 
to be saved, and those who are not worthy of help, just because the 
quotas are full.24 In such circumstances, Dušan Vasiljev would yell 
with Rilke and the French theater writer Marie Lenéru: “Wehe denen, 
die getrösted sind [woe to those who are consoled],”25 as every form 
of consolation is nothing but the hiding of the life difficulties which 
burden modern Europe. After the Christian meaning of the term con-
solatio which saw in the Holy Spirit the entity providing solace to the 
believers, the secularized version of consolation requires strength and 
confidence which gives the consoled man the help he needs to persist 
through all existential threats: “One who is consoled has trust that 
within this world forces arise […] which convince him that the turn of 
events in the end must be good, independent of what he alone can do 
through his own powers.”26 The hopeless returnee would today repeat 
his verse “other forms would have saved us,” calling for a responsive 
relation with the phenomena we face. They ask Europe for a creative 
response which we give only when we no longer rely on what we 
have, but on what we do not have, which does not fall under the spec-

23      Ivan Krastev, “Utopian Dreams of Life Beyond the Border,” IWM Post 117 (Spring/
Summer 2016), 4 (https://www.iwm.at/publications/iwmpost/iwmpost-archive/
iwmpost-117/).

24   Bernhard Waldenfels, “Flüchtlinge als Gäste in Not,” Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 65, no. 1 (February 2017): 89–105.

25    Letter from Rainer Maria Rilke to the Countess Margot Sizzo-Noris-Crouy 
in Chateau de Muzot sur Sierre, 6. January 1923. Quoted from: Rainer Maria 
Rilke, Briefe. Zweiter Band. 1914 bis 1926 (Wiesbaden: Insel, 1950), 375.

26    Otto Friedrich Bollnow, Neue Geborgenheit: Das Problem einer Überwindung des 
Existentialismus (Stuttgart/Köln: W. Kohlhammer, 1955), 57.

Witness of the Future



96

trum of known and proven reactions. A witness of the future, Dušan 
Vasiljev, would encourage us to take on such an endeavor.

Bibliography

Bollnow, Otto Friedrich. Neue Geborgenheit: Das Problem einer 
Überwindung des Existentialismus. Stuttgart/Köln: W. Kohlham-
mer, 1955.

Bolz, Norbert. “Warum es keine Kriege mehr gibt.” In Krieg und 
Kunst, edited by Bazon Brock and Gerlinde Koschnik. München: 
Wilhelm Fink, 2002.

Fichte, Johann Gottlieb. Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, 
edited by J. H. Fichte. (Sämmtliche Werke.) Berlin: de Gruyter, 
1965.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Grundlinien der Philosophie des 
Rechts, edited by Eduard Gans. (Werke 8.) Berlin: Duncker und 
Humblot, 1833.

Holton, Milne, and Vasa D. Mihailovich, eds. Serbian Poetry from 
the Beginnings to the Present. New Haven: Yale Center for Inter-
national and Area Studies, 1988.

Krastev, Ivan. “Utopian Dreams of Life Beyond the Border.” IWM 
Post 117 (Spring/Summer 2016). https://www.iwm.at/publica-
tions/iwmpost/iwmpost-archive/iwmpost-117/.

Levinas, Emmanuel. De l’évasion. Montpellier: Fata Morgana, 1998.
Mosès, Stéphane. Au-delà de la guerre: Trois études sur Levinas. Paris: 

L’Éclat, 2004. 
---. L’ange de l’histoire. Paris: Seuil, 1992.
Rilke, Rainer Maria. Briefe. Zweiter Band. 1914 bis 1926, hg. vom 

Rilke-Archiv in Weimar in Verbindung mit R. Sieber-Rilke und 
besorgt durch K. Altheim. Wiesbaden: Insel, 1950.

Dragan Prole



97

Scheffer, Paul. “The Quest for Eternal Peace in Europe.” In The Time 
is Out of Joint: Perceptions of Europe, edited by S. Austen, 45–53. 
(Felix Meritis papers 8.) Amsterdam: Felix Meritis, 1998.

Sedlmayr, Hans. Verlust der Mitte: Die bildende Kunst des 19. und 
20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit. Frankfurt am 
Main/Berlin: Ullstein, 1956.

Schütz, Alfred. “The Homecomer.” In Collected Papers II: Studies in 
Social Theory, edited by A. Brodersen, 106–119. The Hague: M. 
Nijhoff, 1976.

Vasiljev, Dušan. Pesme. Edited by J. Zivlak. Sremski Karlovci: Kai-
ros, 2000.

Waldenfels, Bernhard. “Flüchtlinge als Gäste in Not.” Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie 65, no. 1 (February 2017): 89–105.

---. Studien zur Phänomenologie des Fremden, Vol. 1, Topographie 
des Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997. 

---. Studien zur Phänomenologie des Fremden, Vol. 2, Grenzen der 
Normalisierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1998.

Wickenhäuser, Ruben Philipp. Rassenforschung Rassenkunde Ras-
senideologie: Eine wissenschaftshistorische Betrachtung der phy-
sischen Anthropologie zwischen Weimarer Republik und NS Zeit. 
Norderstedt: Books on Demand Verlag, 2015.

Witness of the Future





99

Gertrude Cepl-Kaufmann

Eskapismus und Integration. Kulturmuster im 
schwierigen Prozess regionaler, nationaler und 
europäischer Kulturtransfers in der Zeit nach 1945 bis 
in die Gegenwart. Konnotationen zu Carl Zuckmayers 
Drama Des Teufels General

Abstract: Taking into account the cultural and spacial turn, the paper reviews Carl 
Zuckmayers drama Des Teufels General, in which the identity of the “Rheinländer” 
is actively composed of the multicultural history of the stream and its inhabitants. 
The Rhine and the people living by it become the positive example of integration in 
contrast to escapism. The river, as a landscape, is therefore an example of geograph-
ical interpretation and the construction of signification.

Keywords: Rheinland, the West, sense-giving, landscape, cultural transference

Zum Beitrag der Germanistik im Diskurs der „Humanwissenschaften“ 

Der cultural turn ist auch an der Germanistik nicht spurlos vorüber 
gegangen. Diese Wende hat schon seit den mit Pierre Bourdieu und 
Michel Foucault angeregten kultursoziologischen Forschungen Fra-
gestellungen entwickelt, die das Textverstehen grundsätzlich in einem 
paradigmatischen Feld verortet, das zum Verstehen transdisziplinär 
gesetzter Problematik offen ist. Ergänzend für eine über das Textver-
stehen und philologische Denken hinausgehende Disziplin wirkte sich 
der spacial turn aus, mit dem Karl Schlögel aus Sicht der Geschichts-
wissenschaften das Theorie- und Methodenkarussell weiterbewegt 



100

hatte.1 Die Forschung des Instituts „Moderne im Rheinland“, der sich 
die Autorin dieses Beitrags verpflichtet fühlt, fragt nach einer „Rhe-
torik der Region“2 und meint dabei über Schlögel hinausgehend die 
Erkenntniskraft, die historischen Landschaften eigen ist – Dalmatien, 
Sibirien oder Burgund sind immer mehr gewesen als eine Ansamm-
lung von Häusern, Bergen und Personen. Sie spiegeln auch mehr als 
die nationale und transnationale Geschichte, prägen sie vielmehr mit 
der eigenen Identität und verdichten Einflüsse und Erfahrungen zu 
einem unaustauschbaren, umso mehr zum Vergleich motivierenden 
Kulturmodell. Sie sind das tertium datur, erweisen sich als die drit-
ten ‚Orte‘. Angelegt sein kann die „Gedächtnistopographie“ in vie-
len Erscheinungsformen, greifbar wird sie in besonderer Weise aber 
in Texten, die in der Region entstanden oder auf sie bezogen sind.3 
In diesem Sinne möchte dieser Beitrag den Versuch unternehmen, 
von einem solchen exemplarischen, auf eine Region bezogenen Text 
ausgehend, Parameter für die in der umfänglichen Titelei angeleg-
ten Fragestellungen aufzufinden. Der ausgewählte Text ist insofern 
von besonderer Relevanz, als er in einem sowohl nationalen als auch 
transnationalen historisch markanten europäischen Kontext steht und 
selbst den Schlüssel zum Verstehen eines historisch-topographischen 
Phänomens anbietet, das im aktuellen Europa-Diskurs Erinnerungs-
potential birgt und zugleich zum zukunftsfähigen Nachdenken anregt.  

1      Schlögel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisationsgeschichte und 
Geopolitik. Hanser Verlag: München 2003. 

2       Cepl-Kaufmann, Gertrude: „Denkbild und Praxis. Zur Rhetorik der Region“. In: 
Cepl-Kaufmann, Gertrude u. Georg Mölich (Hrsg.): Konstruktionsprozesse der 
Region in europäischer Perspektive. Klartext Verlag: Essen 2010 (Düsseldorfer 
Schriften zur Literatur- und Kulturwissenschaft 6), 45–79. 

3       TRIANGLE wird eines der Forschungsprojekte des Instituts „Moderne im Rhein-
land“ benannt. Im vergleichenden Blick auf ‚Dreiländerecke‘, europaweit (und 
auch global denkbar), wird der topographisch motivierte Blick auf Kulturland-
schaften ausdifferenziert, u. a. in Projekten mit den Universitäten Innsbruck und 
Luxemburg, unter dem Begriff „Gedächtnistopographien“ mit der Universität 
Danzig.

Gertrude Cepl-Kaufmann



101

Carl Zuckmayers „Abendland“-Konstrukt

Die Rede ist von einem Monolog im bekanntesten Drama des Schrift-
stellers Carl Zuckmayer: Des Teufels General. Das Stück bietet un-
mittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine viel beachtete 
Auseinandersetzung mit den Wirkmächten des Dritten Reiches. Der 
Protagonist, General Harras, beantwortet mit einem Monolog das 
Problem des jüdischen Fliegerleutnants Hartmann. Dieser ist besorgt, 
ob er für seine anstehende Verheiratung den notwendigen „Arier-
nachweis“ erbringen kann. In seiner Sorge hat er sich an seinen Vor-
gesetzten gewandt und erhält als Antwort eine umfassende Exkulpa-
tion. Harras offeriert mit seinem argumentativen Handlungsvorschlag 
zugleich ein Geschichtskonstrukt, den Entwurf einer retrospektiven 
Utopie, die weit über das zu lösende Problem hinausgeht. Sie bietet 
alle Voraussetzungen, um sie als „Heterotopie“ im Sinne Foucaults 
zu erkennen. Für ihn ist die im Monolog konstruierte Landschaft eine 
„tatsächlich realisierte Utopie“.4 Dazu nutzt er die Unsicherheit in 
der Biographie der Großmutter und verlässt die private Geschichte, 
die Hartmann ihm vorträgt. Stattdessen verortet er ein wesentliches 
Element dieser Biographie in deren Herkunftsregion, einer histori-
schen Landschaft, dem als lebensfroh und weltverbunden geltenden 
Rheinland anspielend und greift weit zurück in die Geschichte. Sein 
Musterfall, so betont er, baut auf das Besondere, ja, Einmalige die-
ses Landstrichs. Dies erweist sich als Exempel für weitere Kontexte, 
denn Harras mutiert ein vermeintliches Problem zum Vorzug: Dieses 
Rhein-Land ist eine extrem bewegte, ja unsichere Topographie, um 
sie herum und an ihr festgemacht ein immer wieder sich wandeln-
der und neu angeeigneter, aber auch erzählter oder dramatisierter Be-
deutungsraum, getragen von einer über 2.000-jährigen Geschichte. 
Sie wird zum kollektiven Besitz, zum Habitus mit einem dominanten 

4      Foucault, Michel: „Andere Räume“ (1967). In: Barck, Karlheinz (Hrsg.): Wahr-
nehmung heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik. Essais. Aisthesis Ver-
lag: Bielefeld 1993, 39.

Eskapismus und Integration



102

Qualitätsmerkmal, die mit dem im folgenden Monolog eine um den 
Rhein kreisende Klimax etabliert wird: Völkermühle – Kelter Euro-
pas – Abendland. Dies alles wird an ein Element gebunden, das zu-
gleich Substanz- und Funktionsbegriff ist: ein lebendiger Strom ist 
Anfang und zeitloser Begleiter. Es gewinnt eine Qualität, die mit dem 
Begriff Heimat emphatisch konnotiert und mit Erinnerung gesichert 
und zugleich abrufbar wird, einschließlich der Generierungsregeln. 
Dieses Denkbild, vom Entstehungskontext Rhein ablösbar, sichert 
auch die Übertragbarkeit seiner Geschichte. Es wird zum Narrativ 
für jede Form der Wandlung, einschließlich des die Aktivierung be-
dingenden Stroms der Erinnerung.

„Unsere Heimat, Hartmann, ist die Erinnerung“,5 baut Harras den 
ebenfalls aus dem Rheinland stammenden, um einen lupenreinen Ah-
nenpass besorgten Kameraden auf und offeriert ihm eine alternative 
Ahnenreihe, einen rheinischen Orbit, gesättigt durch eine reiche Ge-
nealogie aller Ethnien und sozialen Schichten:

Vom Rhein. Von der großen Völkermühle. Von der Kelter Europas! (Ruhiger) 
Und jetzt stellen Sie sich doch mal Ihre Ahnenreihe vor – seit Christi Geburt. 
Da war ein römischer Feldhauptmann, ein schwarzer Kerl, braun wie ’ne reife 
Olive, der hat einem blonden Mädchen Latein beigebracht. Und dann kam ein 
jüdischer Gewürzhändler in die Familie, das war ein ernster Mensch, der ist 
noch vor der Heirat Christ geworden und hat die katholische Haustradition 
begründet. – Und dann kam ein griechischer Arzt dazu, oder ein keltischer 
Legionär, ein Graubündner Landsknecht, ein schwedischer Reiter, ein Soldat 
Napoleons, ein desertierter Kosak, ein Schwarzwälder Flözer, ein wandernder 
Müllerbursch vom Elsass, ein dicker Schiffer aus Holland, ein Magyar, ein 
Pandur, ein Offizier aus Wien, ein französischer Schauspieler, ein böhmischer 
Musikant – das hat alles am Rhein gelebt, gerauft, gesoffen und gesungen und 
Kinder gezeugt – und der Goethe, der kam aus demselben Topf, und der Beet-
hoven und der Gutenberg, und der Matthias Grünewald, und – ach was, schau 
im Lexikon nach. Es waren die Besten, mein Lieber! Die Besten der Welt! Und 
warum? Weil sich die Völker dort vermischt haben. Vermischt – wie die Wasser 
aus Quellen und Bächen und Flüssen, damit sie zu einem großen, lebendigen 
Strom zusammenrinnen. Vom Rhein – das heißt: vom Abendland. Das ist natür-

5       Zuckmayer, Carl: Des Teufels General. Drama in drei Akten. Suhrkamp vorm. S. 
Fischer: Berlin 1947, 62. (Diese und die folgenden Hervorhebungen: G. C.-K.)

Gertrude Cepl-Kaufmann



103

licher Adel. Das ist Rasse. Seien Sie stolz darauf, Hartmann – und hängen Sie 
die Papiere Ihrer Großmutter in den Abtritt. Prost.6 

Text und Kontext 

Zuckmayer liefert implizit nicht nur ein Glanzstück an angemessener 
Stellungnahme gegenüber den Holocaust-Akteuren des Dritten Reiches 
und entwickelt dazu eine Perspektive für die Nachkriegszeit. Darüber 
hinaus liest sich sein Konstrukt eines rheinischen Orbits als eine Meis-
tererzählung für das, was uns in der Villa Vigoni zusammengeführt hat.

Das Stück spielt in der Zeit des Dritten Reiches, wird aber unmittel-
bar nach dessen Ende aufgeführt. So begegnen zwei historische Kon-
texte, die hier gezielt verknüpft werden. Auf der Ebene der historischen 
Handlung ist Harras selbstverständliches Gespräch auf Augenhöhe 
eine Abweichung vom damals geltenden elitären Diskurs, gleichzei-
tig eine Absage an die Eugenik als Legitimationsstrategie für das Ver-
nichtungsprogramm, nicht nur gegen Juden. In Anbetracht der latenten 
Möglichkeit, dass Hartmann keinen Ariernachweis beibringen kann, ist 
der Monolog eine intendierte Provokation des Systems. Harras begibt 
sich dabei in existentielle Gefahr und nimmt dies hin.

Aus der Perspektive der Nachkriegsgeschichte zur Zeit der Urauf-
führung stellt der Monolog die Würde des Menschen in ihrer gerade-
zu regelwidrigen Verfasstheit als Mischung ausnahmslos aller mögli-
chen Ethnien, dazu die Regeln der aufklärerischen Gesellschaftsidee 
und die darin entwickelten Persönlichkeitsstrukturen wieder her und 
betont das zutiefst Menschliche als einzig akzeptables Kriterium des 
Zusammenlebens jenseits des Nationalistischen.

Zuckmayer hat mit dieser Kernstelle unser Narrativ optimal kons-
truiert:

Was tun? Es gilt, die Textdeutung mit der Titelmatrix dieses ‚Vi-
goni‘-Diskurses zu verbinden, um zu sehen, welche Verstehensmög-

6       Ebd., 58–59.  

Eskapismus und Integration



104

lichkeiten sich mit der Dramenhandlung und darüber hinaus auch 
für unser Heute bieten. Unschwer können wir auch unserem Text die 
Parameter entlocken, die zum Thema meines Vortrags passen:

Eskapismus und Integration meinen darin zwei Reaktionsweisen, 
die mit einem solchen Problem einer Begegnung unterschiedlicher 
Ethnien, Geschichten und Kulturen einhergehen. Dem sind wir auch 
in der Gegenwart umfassend ausgesetzt. Der Dramentext lässt sich 
unmittelbar auf die Politparolen unserer Tage beziehen, so wie sie 
sich gegenwärtig in Deutschland vor allem in den ‚neuen Ländern‘ 
abspielen. Gemeint ist die Flüchtlingsproblematik, die mit dem un-
gebremsten Zuzug syrischer, afghanischer und nordafrikanischer 
Migranten 2015 einen Höhepunkt erreichte und ganz Europa zum 
Handeln zwang. In Deutschland reichte die Kanzler(innen)-Botschaft 
„Wir schaffen das!“, um z.B. in Chemnitz eine tobende Allianz aus 
„Pegida“, ‚Wutbürgern‘ und Rechtsradikalen auf die Straße zu brin-
gen. Diese eskalierende, immer noch anhaltende Protestbewegung 
war mehr als ein Abwehrversuch gegen Asylantenheime. Es ging um 
nichts weniger als die ‚Rettung des Abendlandes‘. Erinnert sei daran, 
was mit dem Begriff Pegida gemeint und offiziell ins Lexikon politi-
scher Begriffe eingetragen ist: Pegida wird dechiffriert als Bewegung 
„Patriotische Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes“ 
(Eigenschreibung: PEGIDA). Was Zuckmayer als Vorzug heraushebt, 
sehen sie als existentielle Gefährdung, ohne freilich – über eine dump-
fe Heimattümelei hinausgehend – zu definieren, wie sie „Abendland“ 
als Sinn- und Geschichtsgemeinschaft verstehen würden.  

Kulturmuster meint den o.a. Anspruch, den wir an die Deutungs-
hoheit der Geisteswissenschaften herantragen. Im Ljubljana-Diskurs 
ist dies synonym mit Humanwissenschaften. Wir wollen Antworten 
geben, die mehr sind als analytische Verfahren, mit denen wir kul-
turelle und politische Phänomene betrachten. Wir sind auf das Ap-
pellativ aus, suchen den Konsens zu einem komplexen Zusammen-
hang, den zu lösen wir hier zusammengekommen sind. Er hat viel 
mit Europa zu tun, will z.B. wirtschaftsdominante Positionen in der 
Gegenwart mit dem hohen Anspruch einer übergeordneten Wertege-

Gertrude Cepl-Kaufmann



105

meinschaft, der generell in diese politischen Fragen zielt, in Bezug 
setzen. Sicher geht es auch um die in Jahrzehnten historisch gewach-
sene westeuropäische Dominanz, gegen die sich die erst nach der 
Wende hinzukommenden Länder benachteiligt fühlen müssen, zu-
weilen wohl auch ohnmächtig. Dass der angestrebte Ausgleich, die 
Bewegung der Werteebene ein schwieriger Prozess ist, darüber dürfte 
in der ‚Vigoni‘-Gesprächsgemeinschaft eine Verständigung möglich 
sein. Trotz oder gerade wegen erkennbarer Spannungen, insbesonde-
re im europäischen Ost-West-Gefüge.

Regionale, nationale und europäische Kulturtransfers verweisen 
darauf, dass wir es hier mit einem doppelten, ja, mehrfachen Boden zu 
tun haben: die Probleme treten in den jeweiligen Kontexten als regio-
nale, nationale und europäische auf. Wir müssen differenzieren, sollten 
dies aber nicht als Bürde empfinden, sondern als Möglichkeit. Darüber 
hinaus bieten diese mehrfachen Bezugshorizonte auch einen Ansatz zur 
Lösung des Problems.

Topographie und Politik sind auf einander angewiesen, ja, nur im 
Regionalen sind die nationalen und europäischen Prozesse sinnvoll zu 
verorten. 

Last but not least geht es um die Zeit nach 45 bis in die Gegenwart. 
Diese Konferenz bietet den historischen Rahmen und einen Subtext, der 
mit durchaus apokalyptischen Bildern bestückt ist, die ihren Ursprung 
haben. Im Tagungsprogramm finden wir die Betitelung 100 Jahre nach 
dem Großen Krieg. Sozusagen bilanzierend und retrospektiv prüfend 
gehen wir an ein ganzes Jahrhundert als eine gemeinschaftliche Auf-
gabe heran, die mit einem historischen Ereignis, dessen apokalyptische 
Spätwirkung Europa geprägt hat, fundiert werden muss. 

Der „Vierfache Schriftsinn“ als Erkenntnismuster 

Wir sollten das, was uns zueigen ist, als produktive Möglichkeiten 
in den Diskurs einbringen. Ich beginne mit dem uralt eigenen Ge-
schäft der Hermeneutik und greife aus dieser Verstehenstheorie und 

Eskapismus und Integration



106

-geschichte die Lehre des aus Antike und Mittelalter tradierten „Vier-
fachen Schriftsinns“ auf. 

Der Vierfache Schriftsinn als abendländisches Kulturmuster war 
in der Vergangenheit in der Lage, unsere Geschichte, insbesondere 
unsere Kulturgeschichte kreativ zu begleiten und es ist einen Versuch 
wert, dieses Erkenntnisverfahren einzusetzen. Diese Theorie ist seit 
den Zeiten des Origenes fortentwickelt worden und eignet sich in er-
staunlichem Maße zur Dekonstruktion heutiger Prozesse. 

Beginnen wir vorweg beim Autor, Carl Zuckmayer: 1896 als 
Sohn eines katholischen Fabrikanten und einer Mutter aus einer 
jüdischen, zum Protestantismus gewechselten Familie in Nacken-
heim/Rheinhessen geboren, ist er eine Personifikation des im 
Monolog vorgestellten, ‚vermischten‘ Rheinländers. Als überaus 
erfolgreicher Theaterautor glänzt er mit volksnahen, oft aufs Rhei-
nische zurückgreifenden Stoffen und subtilen Figurengestaltungen, 
etwa der rheinischen Version eines die Armen beglückenden Robin 
Hood, dem Schinderhannes. Die Fastnachtsbeichte rekurriert auf 
den rheinischen Karneval und die eng damit verbundene katholi-
sche Tradition des Kirchenjahres. Im Zirkusmilieu spielend, ver-
mittelt Katharina Knie die Nachbarschaft von bürgerlicher Gesell-
schaft und ihrem Gegenstück. Gesellschaften an ihren Rändern, in 
ihrer Brechung, sind Zuckmayers Themen, ja, jenseits der stabilen 
Ordnungen zeigt sich das eigentliche Humanum, nicht zuletzt beim 
bekanntesten Drama des Autors: Der Hauptmann von Köpenick, der 
Geschichte vom kleinen Gauner, der die Militärhierarchie ad ab-
surdum führt. Sie machte ihn zu einem der bekanntesten Autoren 
seiner Zeit. Das Dritte Reich überlebte er in den USA. Dort arbeitete 
er u.a. für die Filmindustrie in Hollywood.    

Betrachten wir Des Teufels General mit den vier Sinnen, so gibt es 
mehr als Historisches preis:

(1) Sensus litteralis: Historisch geht es um die Zeit des Dritten 
Reiches. In der theatralen Situation jedoch verwandelt sich schon 
unmittelbar nach Hartmanns Frage der Diskurs zu einem zeitlosen 

Gertrude Cepl-Kaufmann



107

Problem. Es geht um grundmenschliche Lebensabläufe. Systeme, 
ein politisch-gesellschaftlicher Habitus muss mit ihnen harmonie-
ren. Wenn Hartmann, um heiraten zu können, einen Ahnenpass 
vorweisen muss, erweist sich das System als lächerlich. Harras 
macht ihm klar, dass es schon mit der Großmutter, deren eheliche 
Treue ja keineswegs beglaubigt werden könne, als absurd wider-
legt werden kann. Lebensgeschichten sind wie regionale, natio-
nale, europäische, globale zu lesen: einzig und allein die Regeln 
purer Menschlichkeit sind das Fundament, das zu stimmigen Lö-
sungen führt.

(2) Sensus moralis: Harras entwirft ein Gesellschaftskonstrukt, 
dessen historische Erfahrung auf naturgesetzlicher Basis der Ge-
schlechter agiert. Soziologisch geht es um das Zusammenspiel der 
gesellschaftlichen Kräfte: Wirtschaft, Handwerk und Geschäfts-
sinn sichern die Lebensbasis. Goethe, Gutenberg, Beethoven und 
Grünewald umspannen das intellektuell-künstlerische Feld und 
machen die Leistung herausragender Persönlichkeiten darin er-
kennbar. Leistungen wie der Buchdruck, Dichtung, Musik und 
Kunst fundieren den Orbit. Das ist nur da zu finden, wo die Durch-
dringung von Lebensmöglichkeit und Handlungsoptionen ganz-
heitlich Kopf und Hand vereinen. Für die Humanwissenschaften 
heißt dies, dass sie ihren Anteil, der im zugreifenden, ja, über-
griffigen Herrschaftsanspruch der Wirtschaft zu verdorren droht, 
wieder als legitime Partizipation für sich in Anspruch nehmen 
kann und muss.   

(3) Sensus allegoricus: Für was steht unser Text-Exempel? Es geht 
um den Beispielfall der nicht gelungenen Integration der Juden in 
Deutschland. Wir können sie unschwer auf heutige Integrationsprob-
leme übertragen. Zuckmayer entwickelt die Idee einer Kultursynthe-
se, die jeden nationalistischen Purismus überwindet. Dazu baut er auf 
dem Theorem „Abendland“ auf. Dieser Diskurs war damals höchst 
aktuell und ist es bis heute: 1918 war Spenglers kulturpessimistische 

Eskapismus und Integration



108

Schrift Der Untergang des Abendlandes erschienen. In Künstler- und 
insbesondere linksintellektuellen katholischen Kreisen hatte das bis 
weit in die Zwanzigerjahre hinein eine Gegenbewegung ausgelöst, in 
denen z.B. mit den Zeitschriften „Hochland“ und „Abendland“ die Zu-
kunftsfähigkeit einer christlich inspirierten und völkerversöhnenden 
Gesellschaftsutopie entwickelt wurde. Konnotiert war dies mit der Re-
aktivierung Karls des Großen als Schlüsselfigur für Europa. Auch die 
wirtschaftliche Hochblüte des Kontinents in Zeiten der Hanse wurde 
erinnert, mit einem besonderen Hinweis auf die Hansestädte am Rhein. 
Damit wird ein ganzheitliches Konzept verbunden mit einer Idee und 
einer pragmatischen Struktur. Beide verbinden sich zu einer mental 
map, einer Sinneinheit, die Identität schafft. Dies als Zielmarke für ein 
heutiges Europa zu avisieren, wäre ein Gebot der Stunde. 

(4) Sensus anagogicus, eschatologischer Sinn: mit der vierten 
Kategorie ist unserem Text eine Tiefendimension abzugewinnen. 
Der Text bietet, die Bedeutung des Begriffs „Abendland“ in einen 
politisch-pragmatischen Sinn weiterschreibend, diesen Sinn an. 
Der Fokus richtet sich auf das Objekt und Subjekt des Interesses, 
an dem Harras, alias Zuckmayer, seinen Diskurs aufhängt: es ist 
der Rhein; die „Völkermühle“. Das produktive, nicht zu wider-
legende Denkbild Mühle interpretiert die anagogische Dimension, 
die Zielorientierung, als Gewinn, mit der ablesbaren Perspektive, 
dass am Ende etwas durchaus Genießbares herauskommt. ‚Müh-
len‘ sind als kreative Metapher für den Prozess der Integration zu 
lesen und für das politische Handeln zu akquirieren. Das Feld, auf 
dem dies gedacht und verhandelt wird: das Abendland als histori-
sches Ereignis. 

Das Abendland als historischer Ort und als Denkbild

Was heißt das? Auch hier könnten wir unterschiedliche Elemente 
zusammenstellen. Ist das Rheinland eine conditio sine qua non? Ich 

Gertrude Cepl-Kaufmann



109

erspare es Ihnen, so sehr mich die lange Beschäftigung mit der Be-
sonderheit der Region auch reizen würde.7

Nach 1945 taucht der Abendland-Begriff ebenso wieder auf wie 
nach 1919, wenn auch nicht in einem programmatisch spirituellen 
Sinn, mit der er die Sinndeutungen des frühen 20. Jahrhunderts beflü-
gelt hatte, sondern als Rettungsanker. Es galt, sich wieder zusammen zu 
finden unter einer Idee, die zeitenübergreifend und fundamental wieder 
gelten sollte, nachdem die Nazis sie ausgehebelt hatten. Beginnend bei 
Thomas Manns Radiorede vom 9. Mai 1945, bei der er die Werte der 
Humanität wieder ins Recht gesetzt sehen möchte, wiewohl er durch-
aus daran zweifelt, dass dies nach den Schreckenszeiten möglich sei, 
bis hin zur 1954 gezeigten Ausstellung Werdendes Abendland in der 
Essener Villa Hügel war der Ruf nach Abendland zu vernehmen. Als 
Suche nach Gemeinsamkeit, als Gegenstück! Das sollte in der Ausstel-
lung in der Krupp-Villa klar erkennbar werden: Diese monströse Villa 
war als größtes Einfamilienhaus der Welt sozusagen das Symbol eines 
sich im Militarismus selbst widerlegenden Ideals der Humanität; kul-
tursoziologisch gesehen war es die perverse Folge einer unkontrollier-
ten Sumpfblüte des Kapitalismus, ja, dessen Spiegelbild. Günter Grass 
spottet mit seinem Gedicht Gesamtdeutscher März über den Geist der 
Adenauer-Ära: »Der Rhein riecht fromm nach Abendland«.8 Er trifft 
damit einen Grundzug der frühen Bundesrepublik, für die „Abendland“ 
zum „Denkmodell“9 geworden war.

Ist der Begriff Abendland heute, mit den problematischen Instru-
mentalisierungen, z.B. durch Pegida, widerlegt? Zuckmayer würde 

7      Vgl. dazu die Forschungen des Instituts „Moderne im Rheinland“ an der Hein-
rich-Heine-Universität Düsseldorf.

8    Grass, Günter: „Gesamtdeutscher März“. In: Neuhaus, Volker (Hrsg.): Werk-
ausgabe in zehn Bänden. Bd. 1, Gedichte und Kurzprosa. Luchterhand Verlag: 
Darmstadt 1987, 197.

9    Mölich, Georg: „Christliches Abendland am Rhein – ein politisches Denkmodell 
der frühen Bonner Republik. Ein Essay“. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude u. Jasmin 
Grande, Ulrich Rosar und Jürgen Wiener (Hrsg.): Die Bonner Republik 1945–
1963. Die Gründungsphase und die Adenauer-Ära. Geschichte – Forschung – 
Diskurs. Transcript Verlag: Bielefeld 2018, 85–95.

Eskapismus und Integration



110

immer dagegen halten: es kommt darauf an, was man als das Beson-
dere, Paradigmatische definiert.

Das Nachdenken über Idee und Realität des Abendlandes als ein 
Europa fundierendes Denkbild lässt sich nicht historisch abhaken, 
erst recht nicht in einer arroganten Wertungsattitude.

Erst kürzlich, genauer, in einem 2018 erschienenen Band über 
„Staatsutopien“ taucht das Abendland in einer kritisch perspektivi-
schen Gegenwartsanalyse wieder auf. Herfried Münkler, Jürgen Kau-
be und Wolfgang Schäuble versuchen hier den kritisch konstrukti-
ven Umgang mit dem Begriff. Es ist bezeichnend, dass mit Wolfgang 
Schäuble, dem langjährigen Finanzminister und derzeitigen Präsiden-
ten des Deutschen Bundestages, auch ein Politiker gemeinsam mit 
renommierten Historikern im Boot sitzt.

Staatserzählungen betiteln die Autoren ihr Nachdenken über Die 
Deutschen und ihre politische Ordnung.10 Ihr Rekurs auf Denkmodel-
le und politische Muster zielt auf die Einschätzung unserer gegenwär-
tigen nationalen und globalen Lage. Dafür sucht Münkler nach einer 
neuen Europaerzählung. Er nennt sie Abendlanderzählung mit ihrem 
eher defensiven, national-konservativen Ansatz. Davon war auch nach 
1918 und nach 1945, in Zeiten politischer Wenden die Rede. Münkler 
lässt den Begriff jedoch nicht als überfällig Ewig-Gestriges stehen, 
sondern gewinnt im Spannungsgefüge zur Global-Player-Erzählung 
das hinzu, was sie auch bewegt und was nicht mit den Problemzeiten 
der deutschen Geschichte und den nachfolgenden Bewältigungsver-
suchen zu Ende sein sollte: die Sicherung der Menschenrechte, die 
dem Begriff inskribiert ist.

Abendland erscheint in diesem Kontext nicht im Doppelpack 
von Apokalypse und Utopie, sondern als ein Instrumentarium, das 
im Konzert, Konflikt, Diskurs um Leitkulturen mehr aussagen kann 
als in den genannten Epochen den Initiatoren solcher wieder erweck-
ter Ideale oder Schreckensbilder bewusst gewesen ist. Es geht näm-

10    Münkler, Herfried, Jürgen Kaube und Wolfgang Schäuble: Staatserzählungen. 
Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Rowohlt Verlag: Berlin 2018.

Gertrude Cepl-Kaufmann



111

lich hier um eine topographische Inszenierung, die Frage nach einer 
Machart, mit der politische Ideen für die Gegenwart und Zukunft 
fruchtbar gemacht werden können. 

Abendland bleibt hier, in Münklers These, da wo’s gewesen ist, 
ein historisches Phänomen, dass allerdings geeignet ist, Erfahrungs-
werte und Prägungen, die in die Gegenwart und Zukunft einbezogen 
werden müssen, durchschaubar zu machen, da, wo es sein muss sie 
auch zu hinterfragen. 

Der Blick in Zuckmayers Rhein-Apologie bedeutet somit keine 
Hierarchisierung einer Region, sondern wirkt als Muster für eine Sinn-
Belegung von Landschaft. Sie umgibt uns, sie fordert uns heraus, mit 
ihr umzugehen, zu bestimmen, was sie uns sein soll im Spannungsfeld 
von Topie, Dystopie und Heterotopie. So aktiviert, zeigt Zuckmayer 
mit seinem Monolog Parameter für einen appellativen Europa-Diskurs. 

Unser Villa-Vigoni-Diskurs empfiehlt, unseren Rhein-Diskurs in ei-
nem Vergleich mit der Donau nachzuvollziehen. Auch hier zogen Völ-
ker entlang und zuweilen haben wir es auch mit einer Konkurrenz zu 
tun, so, wenn in der Thematisierung des 19. Jahrhunderts der Rhein als 
Kampfbahn konstruiert wird, damit aber der Donau als dem Nibelun-
gen-Projekt schlechthin den Garaus zu machen versucht. Beide Land-
schaften besagen, dass ihr Habitus, eine Symbiose aus Geschichte und 
Natur, bis in die Gegenwart als Sinnmuster einer gelungenen „Völker-
mühle“ fungieren können. Solche Netzwerke binden sich insbesondere 
an die großen Verkehrsadern, die Ströme dieser Welt. 

Ströme sind fluide Topographien. Zuckmayer spricht vom großen, 
lebendigen Strom, quasi das Basismodell. Unser Narrativ ist nicht der 
feste Ort, sondern nur ein Anteil, den der feste Ort am Transfer von 
Kultur und Ideen hat und die Formationen, in denen er sich zu einem 
temporären Kulturformat und politischen Gebilde verfestigt.

Der Rhein, nicht minder die Donau, bietet, wie weltweit die Flüs-
se, die zum lebendigen Strom werden, optimale Voraussetzungen, ja, 
Rezepte für Völkerverständigung.

Gefragt, was uns Zuckmayer-Mikrokosmos vermittelt, ist es das 
Hohe Lied auf etwas, das ideale Voraussetzungen bietet für jeden 

Eskapismus und Integration



112

Kulturtransfer, vorausgesetzt, es gibt einen Konsens über das Ziel: 
eine produktive Gemeinschaft. Erst vom Ergebnis her entwickelt war 
etwas aus der Wanderung zu machen. 

Es ist ein Rezept! Man nehme: eine wirtliche Landschaft, einen 
Strom, der die anstehenden Transfers – vom Warenhandel bis zum 
Händel und darüber hinaus in eine abstrakte Vision lebendiger Strö-
me – erleichtert; vorurteilsfreie Integrationsbereitschaft; lebensprak-
tische Kompetenzen und Bildungssysteme.

Ein paradiesischer Zustand! Die Literatur kann ihn sich erlauben 
– als positiv oder ex negativo entwickelt sie abendländische Bilder. 
Von der Bibel bis zu Miltons Paradise lost und den modernen Sehn-
suchtsrufen11 ist die Literatur voll davon. Und für weitere temporäre 
Experimente brauchen wir nichts mehr, aber auch nichts weniger als 
die Akzeptanz von Utopiekompetenz. Die Realität widerlegt diese 
Entwürfe nur scheinbar – ein Paradox, das Früchte tragen kann!

Bibliographie

Primärliteratur

Zuckmayer, Carl: Des Teufels General. Drama in drei Akten. 
Suhrkamp vorm. S. Fischer: Berlin 1947.

Sekundärliteratur

Cepl-Kaufmann, Gertrude: „Denkbild und Praxis. Zur Rhetorik der 
Region“. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude und Georg Mölich (Hrsg.): 

11     Vgl. die Fülle der Texte: Windfuhr, Manfred: Zukunftsvisionen. Von christlichen, 
grünen und sozialistischen Paradiesen und Apokalypsen. Aisthesis: Bielefeld 
2018.

Gertrude Cepl-Kaufmann



113

Konstruktionsprozesse der Region in europäischer Perspektive. 
Klartext Verlag: Essen 2010 (Düsseldorfer Schriften zur Literatur- 
und Kulturwissenschaft 6).

Foucault, Michel: „Andere Räume“ (1967). In: Barck, Karlheinz 
(Hrsg.): Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen Äs-
thetik. Essais. Aisthesis Verlag: Bielefeld 1993.

Grass, Günter: „Gesamtdeutscher März“. In: Neuhaus, Volker (Hrsg.): 
Werkausgabe in zehn Bänden. Bd. 1, Gedichte und Kurzprosa. 
Luchterhand Verlag: Darmstadt 1987,197.

Mölich, Georg: „Christliches Abendland am Rhein – ein 
politisches Denkmodell der frühen Bonner Republik. Ein Es-
say“. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude, Jasmin Grande, Ulrich Ro-
sar und Jürgen Wiener (Hrsg.): Die Bonner Republik 1945–1963. 
Die Gründungsphase und die Adenauer-Ära. Geschichte – For-
schung – Diskurs. Transcript Verlag: Bielefeld 2018, 85–95.

Münkler, Herfried, Jürgen Kaube und Wolfgang Schäuble: Staatser-
zählungen. Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Rowohlt 
Verlag: Berlin 2018.

Schlögel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit. Über Zivilisations-
geschichte und Geopolitik. Hanser Verlag: München 2003.

Windfuhr, Manfred: Zukunftsvisionen. Von christlichen, grünen und 
sozialistischen Paradiesen und Apokalypsen. Aisthesis: Bielefeld 
2018.

Eskapismus und Integration



114



115

Elmar Bordfeld

Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im 
Dialog der Meinungen

Abstract: Humanism with God? Certainly just an approach for believing people. 
Fortunately, the advocates of humanism with God or humanism without God have 
been engaged in a dialogue for some time. At stake is the image of the human being 
according to occidental tradition. Should everything that has until now determined 
the human, such as gender, family, culture, language, be set again and again for the 
reprogrammable disposal? Or, does there, after all, exist the ultimate reason? Pope 
Benedict XVI often led, already as Cardinal Ratzinger, dialogues with non-believers. 
He promoted the idea of speaking with people, to whom God is unknown. Essentially, 
the problem is the experience of inner freedom, whose origin and guarantor is God.   

Keywords: humanism, God, Pope Benedict XVI, Europe, dialogue 

Zum zweiten Mal habe ich die Ehre, an dieser Stelle, diesmal in der 
stark auf Europa ausgerichteten Villa Vigoni, sprechen zu dürfen, 
möchte dies aber nur als eine Art Zwischenruf verstanden wissen.

Mit Mira und Tomaž Zalaznik  waren wir Anfang August an der 
Adria im schönen Novigrad zusammen. Bei uns Monsignore Dr. Leo 
Maasburg, der langjährige geistliche Begleiter von Mutter Teresa und 
zuletzt Präsident von Missio/Österreich, Teil der Familie Windisch-
Graetz, worüber Mira, auch über seinen Urgroßvater, Generalmajor 
Johann von Maasburg,1 in diesem Band berichten wird. 

1     Miladinović Zalaznik, Mira: „Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo. 
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar“. In: Miladinović Zalaznik, Mira 
und Dean Komel (Hrsg.): Europe at the Crossroads of Contemporary World. 100 
Years after the Great War / Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt. 



116

Auf einem Spaziergang durch den Ort erzählte mir Pater Leo von 
einem indischen Pastor, Vishal Mangalwadi. Dieser habe in einem 
Vortrag über die in Europa gewachsenen christlichen Werte und ihre 
erfolgreiche Verbreitung über die Welt gesprochen und als Verdeut-
lichung folgende Geschichte erzählt:

Er habe einmal eine niederländische Farm für Milchprodukte be-
sucht. Dort habe man Milch trinken und anschließend einen Euro in 
ein Körbchen legen können. Diesem Vorgang habe das christliche 
Vertrauen in das 7. Gebot zugrunde gelegen „Du sollst nicht stehlen“. 
In anderen Kulturen wäre das, so der indische Pastor, nicht möglich 
gewesen – manche hätten nicht nur das Körbchen, sondern gleich 
auch die ganze Kuh mitgenommen.

Meine berufliche Laufbahn hat sich nicht, wie bei den meisten 
der AutorInnen dieses Bandes, in Lehre und Forschung vollzogen, 
sondern im Journalismus. Fast 20 Jahre war ich im Vatikan unter 
drei Päpsten tätig. Besonders verbunden bin ich aber mit einem ihrer 
Nachfolger, dem späteren Papst Benedikt, Josef Ratzinger, jetzt Eme-
ritus Benedikt XVI. In meinem Beitrag vor zwei Jahren Humanismus 
ohne Gott?2 hatte ich schon aus einer seiner Ansprachen zitiert, in 
denen er meinte:  Wer Europa heute bauen wolle, könne sich nicht 
auf eine abstrakte Vernunft zurückziehen, die von Gott nichts wisse. 
Wörtlich sagte er auf dem Soldatenfriedhof  La Cambe in der Nor-
mandie: „Auch heute sind Verantwortung vor Gott und Verwurzelung 
in den großen Werten des christlichen Glaubens die unverzichtbaren 
Kräfte für die Bildung eines Europas, das mehr ist als nur ein Wirt-
schaftsblock [...].“3 

100 Jahre nach dem Großen Krieg. Inštitut Nove revije: Ljubljana 2020, 147–164. 
2    Bordfeld, Elmar: „Humanismus ohne Gott“? In: Miladinović Zalaznik, Mira 

und Dean Komel (Hrsg.): Freiheit und Gerechtigkeit als Herausforderung der 
Humanwissenschaften / Freedom and Justice as a Challenge of the Humanities. 
Peter Lang Verlag: Bern 2018, 131–135.

3       Ratzinger, Joseph Kardinal: „Aus der Kraft der Erinnerung handeln. Gnade und 
Versöhnung“. In ders.: Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen 
der Zukunft bestehen. Verlag Herder: Freiburg, Basel, Wien 2005, 145.

Elmar Bordfeld



117

Europa war immer schon die Passion Ratzingers. Als jungen Ge-
lehrten faszinierte ihn Konrad Adenauer, der die Bundesrepublik 
Deutschland nach dem Zivilisationsbruch unter den Nazis wieder 
ganz neu im freiheitlichen Wertesystem der jüdisch-christlichen Ge-
schichte des westlichen Abendlandes zu verankern versuchte (und der 
ganz in der Nähe der Villa Vigoni in Menaggio Boccia spielte).

In diesem europäischen Erbe – so hatte Joseph Ratzinger früh erkannt 
– war der Gott Jakobs als der Liebende zuerst erkannt worden (1. Mose 
32, 1–33), der die Menschen nicht zwingt, sondern um sie wirbt. Nur 
in diesem Kulturraum war deshalb auch die unvergleichliche „Freiheit 
eines Christenmenschen“ entdeckt und entwickelt worden, von der dann 
vor 500 Jahren Martin Luther sprach, die aber schon im 6. Jahrhundert 
beim irischen Mönch Columban zu finden ist. In der Columbankappelle 
unter Sankt Peter steht zu lesen: „Si tollis libertatem, tollis dignitatem“ – 
„Wenn du die Freiheit nimmst, nimmst du die Würde“.  

Der Humanismus mit Gott ist sicherlich ein Ansatz insbesondere für 
glaubende Menschen.  Trotzdem möchte ich – zusammen mit Joseph 
Ratzinger – dafür werben, dass beide, Verteidiger eines Humanismus 
mit und eines Humanismus ohne Gott, in Dialog treten und dabei die 
Erfahrung wahrer Freiheit, vor allem innerer Freiheit, machen. 

Die Freiheit befreien lautet der schöne Titel einer Sammlung politi-
scher Texte von Papst Benedikt, die Anfang Mai vom Präsidenten des 
europäischen Parlaments, Antonio Tajani, in Rom vorgestellt wurde.4

In dem genannten Buch findet sich am Ende die Wiedergabe eines 
Gesprächs, das der damalige Kardinal mit einem atheistischen Philo-
sophen, Paolo Flores d’Arcais, unter dem Titel Gibt es Gott? geführt 
hat und wo er gleich anfangs von einer Krise des christlichen Glau-
bens spricht, in der es wichtig sei, „[...] dass wir nicht nur innerhalb 
unserer Gewissheiten und Identitäten leben, sondern uns den Fragen 
der anderen wirklich stellen.“5

4       Benedikt XVI. (Joseph Ratzinger): Die Freiheit befreien, Glaube und Politik im 
dritten Jahrtausend. Herder Verlag: Freiburg 2018.

5       Ibid., 166.

Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im Dialog der Meinungen



118

Ratzinger gestand, dass es Werte gebe, „[...] die wir als Christen 
mit den Atheisten teilen [...]“, und dass es notwendig erscheine, „[...] 
trotz des tiefen Grabens zwischen dem Glauben im christlichen Sinne 
[...] hier gemeinsame Verantwortung zu tragen“.6 

Ob wir sie nun als christlich bezeichnen wollen oder nicht, diese natürlichen 
Rechte des Menschen sind Grundlage unserer aufgeklärten Kultur, die aus dem 
Christentum erwachsen ist. Aber sie sind eben zugleich wirklich allgemein 
menschliche Werte, das größte Erbe unserer Kultur, das wir mit ganzem Her-
zen und mit unserer ganzen Vernunft verteidigen müssen.7 

Es war Papst Benedikt XVI., der im Jahr 2010 die Idee zu ei-
ner Dialog-Initiative unter dem Motto Vorhof der Völker hat-
te, deren erste Veranstaltung Ende März 2011 in Paris stattfand. 
 „Der Vorhof steht als Symbol für den offenen Raum auf dem aus-
gedehnten Platz beim Tempel in Jerusalem, der es all jenen erlaub-
te, die nicht dem jüdischen Glauben angehörten, sich dem Tempel 
zu nähern und über Religion zu sprechen [...]“,8 so Benedikt XVI. 
in seiner abschließenden Videobotschaft. An diesem Ort konnten 
sie den Schriftgelehrten begegnen, über den Glauben reden und 
auch zum unbekannten Gott beten. Damals war der Vorhof jedoch 
zugleich ein Ort des Ausschlusses, weil die Heiden nicht das Recht 
hatten, den heiligen Raum zu betreten.

Eine Fortsetzung dieser Initiative fand unter großer Beteili-
gung von Prominenten aus Politik und Kirchen vor fünf Jahren im 
Berliner Rathaus statt.  Der damalige Bischof von Berlin, Kardinal 
Rainer Maria Woelki, zitierte Papst Benedikt mit den Worten aus 
seiner Weihnachtsansprache an die römische Kurie im Jahr 2009: 
„Zum Dialog der Religionen muss heute vor allem das Gespräch 
mit denen hinzutreten, denen die Religionen fremd sind, denen 
Gott unbekannt ist und die doch nicht einfach ohne Gott bleiben, 

6       Ibid., 175.
7       Ibid., 205.
8 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/messages/pont-messages/2011/

documents/hf_ben-xvi_mes_20110325_parvis-gentils.html, 24.4.2019.

Elmar Bordfeld



119

ihn wenigstens als Unbekannten dennoch anrühren möchten.“9 
Für diese Veranstaltung wurde sehr werbewirksam auf einem Pla-

kat mit dem Wort des bedeutenden russischen Romanschriftstellers 
Fjodor Dostojewskis aus einem seiner Briefe geworben: „Wenn es 
keinen Gott gibt, ist alles erlaubt.“ Der Untertitel der Veranstaltung 
lautete:  Freiheitserfahrungen mit und ohne Gott, also die Frage, wie 
sich Ethik und Gottesglaube zueinander verhalten. 

Es diskutierten ein agnostischer Philosoph, Prof. Herbert 
Schnädelbach, und der katholische Sozialphilosoph, Prof. Hans 
Joas. Es ging bei dem Disput auch um die üblichen Vorwürfe von 
Christen gegenüber Atheisten, dass nämlich der Atheismus ethi-
sche und moralische Haltungen nicht nur beeinträchtige, sondern 
auch zwangsläufig zu deren Schwächung und Auflösung führe. 
Umgekehrt würden Atheisten Religionen oft als gefährliche irra-
tionale Fanatismen ansehen. Es wurde vorgeschlagen – und das 
scheint mir das wichtigste Ergebnis dieser Berliner Veranstaltung 
zu sein –,  statt wechselseitiger Vorwürfe das Verhältnis von Got-
tesglauben und atheistischem Humanismus durch Dialog, durch 
Gespräch zu verbessern. 

Der Satz von Dostojewski sei „[...] absurd [...]“, so Schnädelbach 
gleich am Beginn. Er gehöre „[...] ganz oben in die Liste der dümm-
sten philosophischen Sprüche.“ Der Satz sei absurd, denn 

selbst wenn es Gott nicht geben sollte, darf ich nicht bei Rot über die Ampel fah-
ren, Steuern hinterziehen oder meine Frau schlagen [...] Wir leben in den alltägli-
chen Dingen von einer gemeinsamen normativen Kultur, da spielen die Letzt- Be-
gründungen überhaupt keine Rolle.10

Dies sei „[...] intellektuelle Panikmache [...]“,  konterte Prof. Joas:  
Wir sollten mehr reden über konkrete Menschen, die glauben. Für 

9        Vorhof der Völker, Mitschnitt einer Diskussionsveranstaltung am 24. März 2013 
im Rathaus von Berlin, veranstaltet vom Päpstlichen Kulturrat, aufgezeichnet 
von Domradio, Köln, konserviert bei Youtube: https://www.youtube.com/
watch?v=kN4MVxIoWlw , 24.4.2019.

10      Ibid..

Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im Dialog der Meinungen



120

manche Menschen jedoch bedeute es gerade eine Steigerung der Frei-
heitserfahrung, wenn sie die Vorstellung von Gott loswerden. Das 
müsse man ernst nehmen. Er regte an, das Gespräch zwischen Gläu-
bigen und Nichtgläubigen erst einmal wieder in Gang zu bringen.

Und zur Frage von Freiheitserfahrungen mit oder ohne Gott äu-
ßerte Prof. Joas: „Es geht in beiden Fällen um Bindungen. Ein Kind, 
das in der Nacht schreit,  ist ja eine Einschränkung der Freiheit, aber 
in der Liebe um das Kind füllen sich solche Einschränkungen der 
Freiheit, es überwiegt die Liebe, über uns hinauszuwachsen.“11

„Wenn es keinen Gott gibt, ist alles erlaubt.“ Diesen bereits er-
wähnten Satz von Dostojewski fand ich in einem Buch des Jesuiten 
und späteren Kardinals Henri de Lubac wieder. Titel des Buches, 
das im Jahr 1943 entstand: Die Tragödie des Humanismus ohne 
Gott.12 Es wurde 1950 ins Deutsche übersetzt.

Man muss sich in die Kriegssituation dieser Jahre hineinverset-
zen. Europa liegt in Trümmern. Henri de Lubac sieht als Ursache der 
Katastrophe die Gottesleugnung der deutschen und französischen 
Philosophen des 19. Jahrhunderts: Nietzsche, Feuerbach, Marx und 
Comte. Das gemeinsame Ziel sei es gewesen, auf dem Altar des 
endgültig getöteten Gottes das Idealbild der befreiten Menschheit 
aufzurichten. 

Im Vorwort zu seinem Buch zitiert de Lubac Feuerbach: „Der 
Wendepunkt der Geschichte wird jener Augenblick sein, in dem es 
dem Menschen bewusst wird, dass der einzige Gott des Menschen 
der Mensch selbst ist. Homo homini Deus.“13 

Die heilende Antwort auf die Gottesleugnung der Deutschen und 
der Franzosen kam damals aus dem Osten. Fjodor Dostojewski ist 
wohl einer der bedeutendsten russischen Schriftsteller und Denker. 
Der erwähnte Satz liest sich bei ihm bzw. im Buch Henri de Lu-

11     Ibid..
12     Lubac, Henri de: Die Tragödie des Humanismus ohne Gott. Feuerbach – Nietzsche 

– Comte und Dostojewskij als Prophet. Otto Müller Verlag: Salzburg 1950, 280.
13     Ibid., 13.

Elmar Bordfeld



121

bacs leicht verändert: „Wenn Gott nichts ist, ist alles erlaubt.“14 Er 
war ein Prophet, ein Seher, hat schon Mitte des 19. Jahrhunderts 
die Folgen des Kommunismus vorausgesehen. Wohl deshalb ist er 
im kommunistischen Russland auf die Liste der Unerwünschten 
gesetzt worden. Er schildert gottlos gewordene Gestalten, die sich 
ihre Babel Türme und Kristallpaläste bauen. Aber dann kommt eine 
Art Abrechnung. Einer der Brüder Karamasow fällt anbetend auf 
die Knie. „Der Gottmensch ist dem Menschgott begegnet [...]“,15 
schreibt Dostojewski: Ein bedenkenswerter Satz auch im Kampf der 
Geister unserer Tage. 

Bevor Mitja Karamasow zur Zwangsarbeit in die Minen ging, 
sagte er: „Wenn man Gott von der Erdoberfläche verjagt, dann wer-
den wir ihm unter der Erde begegnen. Und wir, die unterirdischen 
Menschen, werden dann aus den Eingeweiden der Erde heraus einen 
Hymnus anstimmen auf den Gott der Freude.“16

Wie Fürst Myschkin es seinem Freund, dem gelehrten Fürst Rogo-
schin, mit einem eigenen Erlebnis erklärt habe: 

Auf der Rückkehr zum Gasthof  begegnete ich einem Weib mit einem Säugling 
von sechs Wochen, der zum ersten Mal seit seiner Geburt die Mutter anlächel-
te. Da sah ich, wie sich die Mutter plötzlich fromm und inbrünstig bekreuzigte. 
„Warum tust Du das, junge Mutter?“ fragte ich sie. Da sagte sie: „Wie die 
Mutter sich freut, wenn ihr Kind sie zum ersten Mal anlacht, so freut sich 
Gott im Himmel jedes Mal, wenn er sieht, wie ein Sünder im Gebet vor ihm 
niederkniet.“17

An dieser Stelle des Buches heißt es mit Blick auf Dostojewskis Werk 
bei Lubac weiter: 

Europa verliert den Glauben. Wersiloff, dieser Mensch der Träume, sieht voller 
Entsetzen, wie diese Dämmerung hereinbricht, und es ist ihm, als zöge durch 
die Luft Europas Sterbeglockenklang. Er weint über die „alte Idee“, die da-

14     Ibid., 11.
15     Ibid., 13.
16     Rahner, Hugo: „Vorwort“. In: ibid., 11.
17     Lubac: Die Tragödie, 281.

Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im Dialog der Meinungen



122

hingeht. Aber dem westlichen Atheismus ist nur eine Zeit zugemessen. Denn 
der Mensch kann ohne Gott nicht leben und die armen Frauen aus dem Volk 
werden stärker sein als die Gelehrten [...].18 

Bei einer Tagung der Hanns-Martin Schleyer-Stiftung und des Päpst-
lichen Kulturrates zum Thema Das europäische Erbe und seine 
christliche Zukunft im April 1984 appellierte der damalige Leiter des 
Päpstlichen Kulturates, Erzbischof Paul Poupard: „Wir müssen Euro-
pa helfen, seine Seele wiederzufinden, die unter so vielen Fäden, die 
sie einschnüren, immer noch lebendig ist, das Gewebe neu weben, 
das gelockert, zerrissen und manchmal gar vollständig von unserer 
christlichen europäischen Kultur abgetrennt ist.“19 

Der Moment ist gekommen, sich zu erinnern, dass das Evangeli-
um die Quelle einer ganzheitlichen Sicht des Menschen ist: Er ist der 
Mikrokosmos und das Abbild Gottes. „Achtet den Menschen, er ist 
das Bild Gottes“, hat Papst Johannes Paul II. unaufhörlich auf allen 
Wegen der Welt wiederholt. 

Europa und ganz besonders die Kirchen Europas stehen vor einer 
epochalen Krise: die massive Säkularisierung, drohende Islamisie-
rung und die Vernichtung der Christen im Nahen Osten – von wem 
immer auch gesteuert. Immer mehr verbreiten sich existenzielle Angst 
und Gefühle der Bedeutungslosigkeit.

Auf Europas Schicksalsberg, im Mutterkloster des hl. Benedikt auf 
dem Monte Cassino bei Rom, hat Joseph Ratzinger gegenüber seinem 
Biografen Peter Seewald bedauert, dass sich niemand mehr traue zu 
sagen, dass das, was der Glaube sagt, wahr ist. Ich glaube, dass alle, 
die wir hier sitzen, von Gott gewollt und geliebt sind. Das muss nicht 
jeder glauben, aber vielleicht können wir uns alle den Appell des schon 
genannten Paul Poupard beim Kongress in München zu Eigen machen:

18     Ibid., 282.
19   Lobkowicz,  Nikolaus  (Hrsg.): Das Europäische Erbe und seine Zukunft. 

Referate und Diskussionsbeiträge eines Kongresses der Hanns-Martin Schleyer 
Stiftung. Bachem-Verlag: Köln 1985, 303.

Elmar Bordfeld



123

Ob Europa sich in seine kleinen, ehrgeizigen, rein irdischen Bestrebungen, in 
seinen Egoismus verschließt und in Bedeutungslosigkeit versinkt, indem es 
seiner Berufung und seiner geschichtlichen Aufgabe entsagt, oder ob es viel-
mehr seine Seele und der Kultur des Lebens, der Liebe und der Hoffnung findet  
–  beides hängt in gleicher Weise von uns ab.20 

Bibliographie

Benedikt XVI. (Joseph Ratzinger): Die Freiheit befreien, Glaube und 
Politik im dritten Jahrtausend. Herder Verlag: Freiburg 2018. 

---: Videobotschaft. In: https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/
de/messages/pont-messages/2011/documents/hf_ben-xvi_
mes_20110325_parvis-gentils.html, 24.4.2019.

Bordfeld, Elmar: „Humanismus ohne Gott“? In: Miladinović Zala-
znik, Mira und Dean Komel (Hrsg.): Freiheit und Gerechtigkeit 
als Herausforderung der Humanwissenschaften / Freedom and 
Justice as a Challenge of the Humanities. Peter Lang Verlag: Bern 
2018, 131–135.

Lobkowicz,  Nikolaus  (Hrsg.): Das Europäische Erbe und seine 
Zukunft. Referate und Diskussionsbeiträge eines Kongresses der 
Hanns-Martin Schleyer Stiftung. Bachem-Verlag: Köln 1985.

Lubac, Henri de: Die Tragödie des Humanismus ohne Gott. Feuer-
bach – Nietzsche – Comte und Dostojewskij als Prophet. Otto 
Müller Verlag: Salzburg 1950.

Miladinović Zalaznik, Mira: „Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am 
Isonzo. Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar“. In: Miladi-
nović Zalaznik, Mira und Dean Komel (Hrsg.): Europe at the Cross-
roads of Contemporary World. 100 Years after the Great War / Eu-
ropa an den Scheidewegen der gegenwärtigen welt. 100 Jahre nach 
dem Großen Krieg.  Inštitut Nove revije: Ljubljana 2020, 147–164. 

20     Ibid., 304.

Freiheitserfahrungen mit Gott – Humanismus im Dialog der Meinungen



124

Rahner, Hugo:  „Vorwort“. In: Lubac, Henri de: Die Tragödie des 
Humanismus ohne Gott. Feuerbach – Nietzsche – Comte und Do-
stojewskij als Prophet. Otto Müller Verlag: Salzburg 1950, 5–11.

Ratzinger, Joseph Kardinal: „Aus der Kraft der Erinnerung handeln. 
Gnade und Versöhnung“. In ders.: Werte in Zeiten des Umbruchs. 
Die Herausforderungen der Zukunft bestehen. Verlag Herder: 
Freiburg, Basel, Wien 2005.

Vorhof der Völker. Diskussionsveranstaltung am 24.3.2013 im Rat-
haus von Berlin, veranstaltet vom Päpstlichen Kulturrat, aufge-
zeichnet von Domradio, Köln, konserviert bei Youtube. In: https://
www.youtube.com/watch?v=kN4MVxIoWlw , 24.4.2019.

Elmar Bordfeld



125

From Stories to History

Von Geschichten zur Geschichte



126



127

Roland Duhamel

1918: Untergang des Abendlandes?

Abstract: Does 1918 mean the exhaustion of European culture? Oswald Spengler 
interprets the approaching phase of decay, like Thomas Mann, as a civilization, the 
characteristic of which are the exclusive focussing on comfort as well as the tyranny 
of reason, phenomena, for which Nietzsche has coined his notion of nihilism.

Keywords: civilization, rationalism, nihilsm, anxiety

Was folgt, ist das Fragezeichen, keine Antwort, geschweige eine Zu-
sammenfassung von Oswald Spenglers (1880–1936) gewaltigem, 
aber selten genug gelesenem Werk Der Untergang des Abendlandes 
(1918/1922),1 das in unsere Thematik einführen soll. Das zweite Jahr-
zehnt des vorigen Jahrhunderts war von einer Endzeitstimmung ge-
prägt. Wir erinnern uns an die Marokko-Krisen 1905 und 1911, an den 
Untergang der Titanic 1912. Vorher schon, im Mai 1910, wurde der 
leuchtendste, aber gefürchtetste aller Kometen erwartet, der Halley-
sche, der alle 76 Jahre die Erdbahn kreuzen sollte und ganz Europa 
in Panik versetzte. Er bildete den Anlass zum angeblich frühesten ex-
pressionistischen Gedicht (1910/1911), das den Titel Weltende (Jakob 
van Hoddis, 1887–1942) erhielt. Es sei auf die Untergangsvisionen 
Georg Heyms (1887–1912) und Georg Trakls (1887–1914) hingewie-
sen. 1918/1919 schreibt Karl Kraus (1874–1936) sein Monsterdrama, 
das voluminöseste Fünf-Akte-Drama der deutschen Literatur, Die 
letzten Tage der Menschheit. Spengler konzipierte und schrieb sein 

1     Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Verlag: Köln, 
2017.



128

Buch großteils 1911–1914, d.h. ohne Kenntnis der Niederlage und 
des darauffolgenden allgemeinen Zusammenbruchs. Den Weltkrieg 
sieht er nicht als Ursache, sondern lediglich als Symbol und Symp-
tom der Krise. Das Buch handelt übrigens nicht von Europa: „Das 
Wort Europa sollte aus der Geschichte gestrichen werden. Es gibt 
keinen ‚Europäer‘ [...]“.2 Unter „Abendland“  ist vielmehr die „west-
europäisch-amerikanische“3 Welt zu verstehen. Der vormalige Best-
seller liest sich wie ein Riesenkommentar zu Friedrich Nietzsches 
(1844–1900) Rationalismus- und décadence-Kritik. Spengler tritt in 
die Fußstapfen des großen Lebensphilosophen: Wahrheit und Kunst 
dienen dem Leben und drücken die „Stimme des Blutes“4 aus; noch 
jede Wissenschaft „bleibt ein Glaube“.5 Das Nachstehende versteht 
sich – anders als Joschka Fischers Der Abstieg des Westens: Europa 
in der neuen Weltordnung des 21. Jahrhunderts (2018)	 – nicht als 
politisch-wirtschafltiche, sondern als kulturhistorische Diskussions-
grundlage. 

Was ist Kultur? Spengler definiert sie als den „sinnlich geworde-
ne[n] Ausdruck der Seele“,6 und, da diese mit der Religion verschwis-
tert ist, ist „Kultur […] Religion“,7 „religiöse Gestaltungskraft“.8 
Auch Kunst sei „formgewordene Seele“,9 Sprache der Seele.

Vieles an diesem – auch literarisch – monumentalen Werk liest 
sich heute unbequem. Dass der elitär denkende Kulturphilosoph nach 
Nietzsches Leitbild den Künsten den Vorrang vor den Wissenschaf-
ten einräumt, darüber ließe sich diskutieren. Problematisch klingt 
für unsere Ohren, neben der Verherrlichung des Krieges, des Adels, 

2       Ibid., 45.
3       Ibid., 23.
4       Ibid., 708.
5       Ibid., 1067.
6       Ibid., 308.
7       Ibid., 571.
8       Ibid., 1132.
9       Ibid., 368.

Roland Duhamel



129

des Besitzes,10 und abgesehen von seinem Bild der Frau, der Juden, 
der Bauern, immer wieder seine Terminologie (Rasse, Volk, Nation, 
Blut, Boden, Lebensraum…). Der Rassebegriff ist allerdings nicht im 
nationalsozialistischen Sinne zu verstehen: „Rassesteckbriefe sind 
[…] wertlos“.11 Er bedeutet unserem Lebensphilosophen soviel wie 
Lebenskraft, „Vitalität“,12 Charakter, und wird durchweg in der Ein-
zahl gebraucht. Rasse ist Kultur. Auch „Volk“ ist nicht biologisch zu 
verstehen.13 Volk und Nation sind, im Gegenteil, nicht Urheber, son-
dern Ergebnis einer Kultur14 und beruhen auf der Einstimmigkeit, auf 
einem Zusammengehörigkeitsgefühl. Spengler war weder Verfechter 
der Weimarer Republik noch – trotz seiner Beliebtheit – der Nazis, 
geschweige Hitlers, den er unbedeutend schalt.

Spengler  sieht  sich  vor  die  Aufgabe  gestellt,  Kulturge-
schichte  zu  deuten  und „vorauszubestimmen“.15 Kulturen sind 
Lebewesen, „Organismen größten Stils“,16 „Individuen höherer 
Ordnung“,17 „Seelen“, und folgen ihrem Lebenslauf nach biologi-
schen Gesetzen. Ihr Aufstieg ist an den Niedergang gebunden, und 
zwar ist ihre Vollendung „gleichbedeutend mit dem Ende“.18 Mit 
dem Zusammenbruch der abendländischen Kultur sei im 19. und 
20. Jahrhundert19 zu  rechnen.  Die  antike  Kultur  war  „apolli-
nisch“,  konkret,  „naiv“  im Sinne Schillers,20 und auf die „sinnlich-
reine Gegenwart“21 fixiert; unsere hingegen „faustisch“-expansiver 

10     Ibid., 1183 ff.
11     Ibid., 860.
12     Ibid., 1330.
13     Ibid., 917 ff.
14     Ibid., 924.
15     Ibid., 23.
16     Ibid., 194.
17     Ibid., 23.
18     Ibid., 199.
19     Ibid., 62.
20     Ibid., 526.
21     Ibid., 158.

1918: Untergang des Abendlandes?



130

„Seelenflug“,22 rast- und ruhelos, eine „Willenskultur“,23 „Wille 
zur Macht“.24 Die Verfallsphase jeder Kultur, das Ende von Kunst 
und Philosophie einschließend, nennt Spengler „Zivilisation“. Den 
Übergang setzte er um das Jahr 1800 an.25

Fassen wir seine originelle Kulturgeschichte des Abendlandes zu-
sammen, deren einzelne Abschnitte je etwa zehn Generationen in An-
spruch nehmen.26 Sie beginnt „kurz vor 1000“27 in der deutschen Kaiser-
zeit und erlebt ihre biologische Jugend mit Romanik und Gotik, mit der 
Entdeckung von Ackerbau28  und Heimat.29 Der Gotik, „ihre Vollendung 
und ihr Testament“30 darstellend, setze Teufelsbanner31 Luther ein Ende. 
Die Renaissance bildet trotz der großen Vorboten Leonardo, Raffael und 
Michelangelo ein unerhebliches Zwischenspiel, eine „Verirrung“,32 weil 
Rückfall in die Oberflächlichkeit der Antike. Ab Mitte des 16. Jahrhun-
derts wird mit Shakespeare und Rembrandt die Reifezeit erreicht, die 
Spengler als „Barock“ bezeichnet, Wunschkind und Nachzügler luther-
scher Gotik. Es ermöglicht die große abendländische Mathematik und 
Naturwissenschaft (Descartes, Newton, Leibniz), die im 18. Jahrhundert 
mit Euler, Lagrange, Laplace, d’Alembert und Gauß ihre Vollendung er-
reicht. Die Musik, als Kunst des Fernwehs die faustische Kunst par ex-
cellence, erlebt jetzt ihren Höhepunkt mit Heinrich Schütz, Corelli, Bach, 
Händel, Gluck, Johann Stamitz, Haydn, mit dem „absoluten“33 Gipfel 
der vom Beschränkt-Körperlichen der menschlichen Stimme befreiten 
abendländischen „Kammermusik“34 des achtzehnten Jahrhunderts, wie 

22     Ibid., 453.
23     Ibid., 496.
24     Ibid., 499, 573 ff.
25     Ibid., 468.
26     Ibid., 926.
27     Ibid., 339.
28     Ibid., 807.
29     Ibid., 812.
30     Ibid., 1113.
31     Ibid., 1117.
32     Ibid., 457.
33     Ibid., 377.
34     Ibid., 384.

Roland Duhamel



131

mit dem Nachspiel Mozart. Die Malerei endet bei Tizian, die Architektur 
erlebt im Dresdner Zwinger ihre „letzten Oktobertage“.35

Vollendung bedeutet Niedergang. Nach dem großen Kant ist nur 
noch Geschichte der Philosophie, keine Philosophie mehr möglich, 
die jetzt zur Wissenschaft entarte.36 Das achtzehnte Jahrhundert 
ist (ab Locke)37 das Jahrhundert der Aufklärung, was bei Speng-
ler einem Schimpfwort gleichkommt. Diese entwickelt sich „von 
einem schrankenlosen Verstandesoptimismus […] zur unbedingten 
Skepsis“.38 Sie verstehe sich als „Sittenlehre“, die das „humane Phi-
listertum“39 des neunzehnten Jahrhunderts vorbereite und es sich 
mit ihrem „Tugend ist Wissen“40 besonders leicht mache. Das neun-
zehnte Jahrhundert steht unter keinem günstigen Stern und führt uns 
eine Kultur auf der Kippe vor. Schwierig ist dabei, dass Spengler 
die historischen Übergangsphasen auf Jahrhunderte auszudehnen 
weiß, was immer wieder zwiespältige Bewertungen zeitigt. Der 
alte Goethe, Beethoven, Napoleon bringen ein letztes Aufleben, die 
Romantik einen wehmütigen Rückblick, Tristan den „riesenhaften 
Schlußstein der abendländischen Musik“.41 Das faustische Streben 
lässt sich von den Idealen der Verbrüderung (Rousseau, französi-
sche Revolution) ersticken. Der Impressionismus ist eine „sterben-
de Kunst“,42 „arm an Seele“,43 der Expressionismus eine „Farce“.44 
Heute und in den kommenden Jahrhunderten, zuerst in Madrid, Pa-
ris, London, dann in Berlin und New York,45 „entfaltet“ sich „die 
Zivilisation zur vollen Blüte“.46

35     Ibid., 204.
36     Ibid., 1128.
37     Ibid., 1131.
38     Ibid., 1136.
39     Ibid., 995.
40     Ibid., 1129.
41     Ibid., 472.
42     Ibid., 469.
43     Ibid., 470.
44     Ibid., 477.
45     Ibid., 72.
46     Ibid., 1322.

1918: Untergang des Abendlandes?



132

Das war eine paradoxe Formulierung. Dazu ist zu bedenken, dass 
auch die  Zivilisation, „die große Krisis der Gegenwart“,47 immerhin 
eine Ära, wenn auch die letzte, faustischer Kultur und Ausgeburt des 
Willens zur Macht ist. Der allerdings sei erschöpft.48 Wie ist da Speng-
lers Schmähwort zu verstehen? Es geht nicht nur um die vielgeschol-
tene Bürgerlichkeit. Zivilisation geht über das Soziologisch-Psycho-
logische weit hinaus. Nietzsche spricht durchaus im selben Sinne von 
décadence. Als Zivilisation bezeichnet Spengler die Endphase, die 
Ablebensphase, unseres Kulturorganismus, End- und Entorganisation 
einer Lebensgeschichte, deren erbitterter „Todeskampf“49 im neun-
zehnten Jahrhundert bestritten wurde.   Immer   wieder   tauchen   die   
Begriffe   auf:   „Erstarrung“,   „Absterben“,  „Tod“,50 „Abbau“51 des  
Organischen.  Es  bleibt  die  „Mumie“  einer  Kultur.52  Zivilisation  
ist  der unausweichliche  „Abschluß“.53  An  die  Stelle  der  Seele  
tritt  der  „Gehirnmensch“,54  die „begriffliche Zergliederung“,55 die 
auf der „Erschöpfung der […] ordnenden Kraft“56 beruht, die „Tyran-
nei des Verstandes“.57 Dazu gehören Wissenschaft und Technik, die 
Maschinenindustrie, Statistik statt Physik, Hypothese statt der Wahr-
heit, Ökonomie statt der Mathematik. Die entseelte58 Zivilisation stre-
be, wie bei Nietzsche, nur noch Komfort und Zweckmäßigkeit an, 
das „Glück der meisten, Behagen und Bequemlichkeit“,59 „panem 

47     Ibid., 74.
48     Ibid., 580.
49     Ibid., 476.
50     Ibid., 70.
51     Ibid., 71.
52     Ibid., 562.
53     Ibid., 70.
54     Ibid., 76.
55     Ibid., 214.
56     Ibid., 672.
57     Ibid., 676.
58     Ibid., 561.
59     Ibid., 1378, cf. 566.

Roland Duhamel



133

et circenses“,60 „das süße Nichtstun“.61 Wohlgelitten wäre ein wenig 
„Weltfrieden“.62 Spengler hatte den faulen Frieden der Vorkriegszeit 
in Erinnerung. Internationalisierung, Kosmopolitismus, der lediglich 
„Literatur“63 sei, trete „an Stelle der ‚Heimat‘“,64 die Masse an Stelle 
des Volkes.65 Die Presse verdrängt das Buch.66 Kunst mausert sich zu 
„l’art pour l’art“,  ja, zum Sport.67 Journalismus,68 Feuilletonismus,69 
Unterhaltungsindustrie und „Trivialität“70 greifen um sich. Atheis-
mus und seelen- wie traditionslose71 Verstädterung dämmern auf, die 
„Diktatur des Geldes“,72 ja, „Kinderlosigkeit“.73 Gesellschaftskritik 
ersetzt die alte Metaphysik, „Gesellschaft“ den Staat.74 Das moder-
ne Staatswesen sei als stillgelegte Nation eine Verfallserscheinung. 
Faustisch-expansiv noch, ja, „tyrannisch“,75 geben sich eine trotz al-
lem an der Macht des Geldes und der Presse zum Scheitern verurteilte 
Demokratie, Kommunismus und Sozialismus, die zwar verteilen aber 
nicht verzichten wollen.76 Arbeit verdrängt die Tat.77 Kapitalismus 
und Imperialismus bilden die neuen Bedrohungen,78 wobei Spengler 
die Friedenskonferenz von Washington 1921 als „das Vorspiel neuer 

60     Ibid., 74, 1378.
61     Ibid., 578.
62     Ibid., 566.
63     Ibid., 947.
64     Ibid., 73.
65     Ibid., 74.
66     Ibid., 1365.
67     Ibid., 76.
68     Ibid.  
69     Ibid., 521.
70     Ibid., 529.
71     Ibid., 71.
72     Ibid., 1386, 1430.
73     Ibid., 572, 830 ff.
74     Ibid., 73.
75     Ibid., 577.
76     Ibid., 996.
77     Ibid., 564.
78     Ibid., 79 f.

1918: Untergang des Abendlandes?



134

Kriege“79 identifiziert. Unschwer ließen sich hier, wenn eine Vorah-
nung erlaubt ist, für die kommenden Jahrzehnte weitere Krisenherde 
im Sinne Spenglers hinzufügen wie die Amerikanisierung und Exitus 
unserer westlichen Musikkultur, die Entmachtung der abendländi-
schen Kultursprachen im Zuge der gegenwärtigen Mondialisierung, 
die schleichende Islamisierung des Abendlandes.

Zivilisation bedeutet, mit einem Nietzsche-Wort, „die Heraufkunft 
des Nihilismus“.80 Tatsächlich verbirgt sich in der modernen Wissen-
schaft ein nihilistisches Moment: sie betreibt Wissenschaft um der 
Wissenschaft willen. Nach Spengler ist Denken ein Spiel mit sich 
selbst.81 Beweisgründe beruhen auf einem „Spiel mit Worten“.82 Jede 
Erkenntnis offenbare allenfalls ihre „eigene formale Notwendig-
keit“.83 Die Wissenschaft wird zunehmend abstrakter und betreibe 
ihre „Selbstvernichtung durch Verfeinerung ihrer Fragestellungen und 
Methoden“.84

Aufklärung, Rationalismus und Nihilismus gingen von Anfang 
an Hand in Hand. 1787 vertrat Thomas Wizenmann (1759–1787) 
in einem offenen Brief den Standpunkt, dass die Vernunft ledig-
lich die „Kohärenz ihrer begrifflichen Konstruktionen“ anstrebe.85 
Sie gehe notgedrungen atheistisch vor. Der Begriff „Nihilismus“ 
war eine Schöpfung der deutschen idealistischen Philosophie des 
18. Jahrhunderts. Da Kant die Vernunft ausschließlich für den Er-
fahrungsgebrauch, nicht für das Metaphysische, zuständig machte, 
wurde der Philosoph von Friedrich Heinrich Jacobi (1743–1819), 
Daniel Jenisch (1796), später von Nietzsche und Hermann Broch 

79     Ibid., 1320.
80     Ibid., 561.
81     Ibid., 703.
82     Ibid., 1136.
83     Ibid., 681.
84     Ibid., 676.
85    Gawoll, Hans-Jürgen: Nihilismus und Metaphysik. Entwicklungsgeschichtliche 

Untersuchung vom deutschen Idealismus bis zu Heidegger. fromann-holzboog: 
Stuttgart-Bad Cannstatt 1989, 30.

Roland Duhamel



135

(1886–1951), des Nihilismus bezichtigt. Nach Kant gab der Erst-
genannte in seinem Sendschreiben an Fichte (1799) den Nihilis-
mus-Vorwurf an Letzteren (1772–1814) und an den Idealismus im 
Allgemeinen weiter. Fichtes Denken sei „ein nur sich selbst vorha-
bendes und betrachtendes“, ohne weiteren Zweck, „ohne anderes 
Subjekt oder Objekt, ohne in, aus, für oder zu.“86 Es beiße „sich in 
den Schwanz“.87 Fichte stimmte zu und nahm das Brandmal des Ni-
hilismus an. Zeitgenossen wie Friedrich Bouterwek (1766–1828) 
und Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770–1831) schlossen sich 
dem Vorwurf an. Die unweigerliche Konsequenz des Verstandes-
denkens sei der Nihilismus. Nach Nietzsche besteht jede Wahrheit 
allenfalls aus flüchtigen, probeweisen Ordnungselementen und sei 
m. a. W. rein ästhetischer Natur. Jede wissenschaftliche Theorie 
sei eine selbsttragende Konstruktion. Auch Spenglers Zeitgenosse 
Hermann Broch lässt den Nihilismus aus der ungehemmten Ra-
tionalität entspringen. Die übermächtige Logik beweise nur sich 
selbst in endloser und blinder Tautologie. Zeichen verweisen nur 
auf sich selbst „in gespenstisch totem Leerlauf“.88 Alle Werte wer-
den dabei ausgehebelt. Der Riesenroman Der Mann ohne Eigen-
schaften (ab 1918) seines berühmten Schriftstellerkollegen Robert 
Musil (1880–1942) sieht in der zunehmenden Rationalität und Ra-
tionalisierung die Ursache eines Lebens „der tiefsten Sinnlosig-
keit“89 und einer Welt als – mit einem Zarathustra-Wort – „Wüs-
te“.90 Die moderne Wissenschaft habe die alten moralischen und 
metaphysischen Werte – für Nietzsche längst unverdünnte Illusio-

86     Friedrich Heinrich Jacobi’s Werke III. Leipzig 1816, 28.
87    So Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik 

(1871). Wilhelm Goldmann Verlag: München 1959, 103.  
88    Broch, Hermann: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie. Suhrkamp taschen-

buch: Frankfurt/Main 1994, 693.
89     Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt Verlag: Hamburg 1970, 

488.
90     Ibid., 470, 1092.

1918: Untergang des Abendlandes?



136

nen – „unerträglich“91 gemacht. Sie sauge das Leben aus um es 
beherrschen zu können.92

Um zu rekapitulieren: Ratio und Nihilismus sind in ein Komplott 
verwickelt. Max Horkheimers (1895–1973) und Theodor W. Ador-
nos (1903–1970) Dialektik der Aufklärung (1947), der es darum 
ging, zwischen der Aufklärung und dem Nazikrieg einen kausalen 
Zusammenhang aufzuzeigen, stempelt rationales zum kalkulierenden 
Denken und damit zur Dienstmagd der allumfassenden Wirtschafts-
ordnung. Aufgeklärtes Denken diene der Macht und erniedrige den 
Menschen zur Maschine. Kants System sei „zur zwecklosen Zweck-
mäßigkeit geworden, die eben deshalb sich in alle Zwecke spannen 
lässt.“93 Die Nazi- Diktatur wusste sich eine fehler- wie inhaltlose 
Vernunft zunutze zu machen. Die Aufklärung bewirke m. a. W. das 
Gegenteil von dem, was sie einmal wollte: Emanzipation. Die Ver-
fasser verweisen auf Nietzsches einschlägige Deutung.

Aufklärung, so ebenfalls Spengler, münde ins „Nichts“.94 Mit der 
Zivilisation ende die Geschichte;95 nach ihr komme nichts mehr außer 
dem „Nichts“.96 Die alten, religiös inspirierten Werte würden ersetzt 
durch Geld und Komfort, Waffenruhe, geordnete Verkehrsverhältnisse 
und Parteipolitik. Jetzt bleibe nur noch der „ungehemmte Machtwille 
weniger Rassemenschen“,97 Blut und Wille zur Macht. Da hatte Eides-
helfer Nietzsche die Zukunft verheißungsvoller eingeschätzt, indem er 
für das zwanzigste und einundzwanzigste Jahrhundert mit unausweich-
licher Sicherheit den Übergang zu einem vollkommeneren, radikaleren 
und stolzen Nihilismus prophezeite,98 der nichts mehr gelten lasse und 

91     Ibid., 46.
92     Ibid., 1092.
93   Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Fischer 

Taschenbuch: Frankfurt/M 1969, 80f.
94     Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 1136.
95     Ibid., 752, 1176.
96     Ibid., 71.
97     Ibid., 1350.
98    Nietzsche, Friedrich: „Vorrede”. In: Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht. 

Alfred Kröner Verlag: Leipzig 1959, 2.   

Roland Duhamel



137

sich seinerseits in einer ferneren Zukunft zum Kunstrausch des Über-
menschen aufschwingen sollte.99 Nihilismus – nicht décadence – be-
deutet bei Nietzsche im Gegensatz zu Spengler Fortschritt. Darstellun-
gen eines Zivilisationszusammenbruchs im Zeichen eines wachsenden 
Nihilismus gibt es bis in unsere Tage. In ihrem Roman Spieltrieb (2004) 
lässt Juli Zeh (1974) ihre Protagonistin Ada sagen: „Wir […] sind die 
Urenkel der Nihilisten.“100 Zu Maschine und Technik gab es in der Li-
teratur allein schon im Abendland-Jahr 1922 kritische Stellungnahmen 
wie R. M. Rilkes Neunte Elegie bzw. Robert Musils Novelle Tonka.

Der Untergang des Abendlandes hat einen Zwillingsbruder, zu-
sammen, aber unabhängig voneinander herangewachsen, gleichzeitig 
erblickten sie das Licht der Welt (1918), beide eben hundert Jahre alt, 
Thomas Manns Betrachtungen eines Unpolitischen.101 In höherem 
Maße als Spenglers Buch allerdings gehen diese auf sehr persönliche, 
ja, familiäre Erfahrungen zurück wie den Zwist mit dem Bruder und 
dessen frankophil-sozialistischen Vorlieben und eben die Kriegssitu-
ation. Der Autor nennt seine Bekenntnisschrift eine „Selbsterklärung 
und Selbstaufklärung“.102 

 Der Doppelgänger entwickelt eine bis in die Terminologie und 
die Nietzsche-Rezeption hinein verblüffende Kongenialität, wobei 
allerdings unser Gegensatz Kultur – Zivilisation beim Romancier 
ungleich dem Kulturphilosophen ahistorisch, als Neben-, nicht als 
Nacheinander dargestellt wird. Beiden, ja, unserem Dreigestirn, ge-
meinsam ist ebenfalls der lebensphilosophische Ansatz: „Der Intel-
lekt ist der Höfling des Willens“.103 Thomas Mann distanzierte sich 
von seinem Weggefährten.104 

99     Duhamel, Roland: Die Decke auf den Kopf. Versuch einer Deutung des Nihilis-
mus. Königshausen & Neumann: Würzburg 2006, 11–19.

100   Zeh, Juli: Spieltrieb. Roman. btb Verlag: München 2006, 309.
101   Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen. Fischer Taschenbuch Ver-

lag: Frankfurt/M. 1988.
102   Ibid., 130. 
103   Ibid., 508, cf. 560.
104   Dazu etwa: Beßlich, Barbara: Faszination des Verfalls, Thomas Mann – Oswald 

1918: Untergang des Abendlandes?



138

Kultur ist hier wie bei Spengler die „Seele“,105 das „lebenerhalten-
de, lebenverklärende Prinzip“106 und als solches „Organismus“,107 auf 
Tradition beruhende „geistige Organisation“,108 mit der Religion ver-
schwistert, eine „Sache […] der Gottesunmittelbarkeit“.109 Wenn Kul-
tur Seele ist, wird für die Zivilisation die „Entseelung“110 unverkenn-
bar. Wenn Kultur Organisation ist, muss Zivilisation „Auflösung“111 
sein, „Zersetzung“,112 „Zerstörung“.113 Als Varianten des Gegensatz-
paares erscheinen, durchaus im Sinne Spenglers, Kunst – Vernunft; 
Dichtung – Literatur bzw. Journalismus;114 Gotik – Renaissance;115 
Volk – Masse116  bzw. Gesellschaft;117 Nation – Republik;118 Deutsch-
land – Frankreich bzw. „Franztum“;119 ja, gar Krieg – Friede. Vieles 
wurde in dem kleinen Vorgängeraufsatz Gedanken im Kriege (1914) 
vorweggenommen: „Krieg! Es war Reinigung, Befreiung“.120

Nicht so sehr die Antonymie „Kultur – Zivilisation“ bildet Th. 
Manns Hauptanliegen, sondern,  wie  bei  Nietzsche  und  Spengler,   
die  Analyse   und  Kritik   dessen,  was  er   als „Zivilisation“ be-
zeichnet. Er nimmt den Nihilismus-Vorwurf wieder auf.121 Auf Grund 

Spengler. Akademie Verlag: Berlin 2002.
105  Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 23. 
106   Ibid., 161.
107   Ibid., 272.
108   Ibid., 23,158, 160 f.
109   Ibid., 306, cf. 24, 308, 311 f., 563 f.
110   Ibid., 129.
111   Ibid., 161, 166.
112   Ibid., 165 f., 345, 426. 
113   Ibid., 319.
114   Ibid., 251, 294, 298.
115   Ibid., 81, 88.
116   Ibid., 240, 267.
117   Ibid., 23.
118   Ibid., 173 f.
119   Ibid., 541.
120  Mann, Thomas: „Gedanken im Kriege”. In: Mann, Thomas: Essays II. Politische 

Reden und Schriften. S. Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/Main 1977, 27.
121   Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 86, 166, 503.

Roland Duhamel



139

ihrer Gesinnung gegen das Leben könne Zivilisation nur „nihilis-
tisch“122 sein. Dieser Nihilismus hat genauso wenig wie bei Spengler 
eine Zukunft, sondern werde in „Hohn, Bitterkeit, Verzweiflung“123 
umschlagen. Der Bösewicht und Ursprung zivilisierter Denkart ist, 
wie bei Nietzsche124 und Spengler, das Frankreich des achtzehnten 
Jahrhunderts,125 der Revolution,  der Aufklärung, Rousseau,126 wobei 
die Bewertung Voltaires widersprüchlich bleibt.127 Spenglers „Ba-
rock“ feiert hier als „Reformation“ fröhliche Urständ, „ein Ereig-
nis von echt deutscher Majestät […], ein Ereignis und Faktum der 
Seele“.128 Kurzum, Ursache ist der Rationalismus, „die Vernunfthei-
ligung“,129 die „Tyrannei der Vernunft“,130 die bei Spengler „Tyrannei   
des   Verstandes“131 hieß.   Diese   „Vernunft-Revolte“   war   „ni-
hilistisch“;132 der „Intellektualismus der westlichen Zivilisation“,133 
überhaupt die Wissenschaft eine „Spezialisierung zum Zwecke des 
Nutzens, der Ausbeutung und Herrschaft“.134 Wo steht das bei Hork-
heimer und Adorno, die Nietzsche oft, Thomas Mann gar nicht zi-
tieren? „Was will die Aufklärung? […] Glück! Das berühmte ‚größt-
mögliche Glück der größtmöglichen Masse‘.“135 Zweck und Sinn 
der Zivilisation sei, Widersinn und nach Nietzsche Herzstück des 
Nihilismus, Wohlbehagen und Muße,136 „Glücks-Philanthropie“.137 

122   Ibid., 565.
123   Ibid., 523.
124   Ibid., 571.
125   Ibid., 280.
126   Ibid., 211.
127   Ibid., 491 vs. Mann,  Th.s.: „Gedanken im Kriege”, 28.
128   Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 506.
129   Ibid., 390.
130   Ibid.
131   Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 676.
132   Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 503.
133   Ibid., 167.
134   Ibid., 130.
135   Ibid., 316.
136   Ibid., 233.
137   Ibid., 214, 248.

1918: Untergang des Abendlandes?



140

„Vernunft gleich Tugend gleich Glück“.138 Sie sei der „Glaube […] 
an ein irdisches Reich Gottes“.139 Alles aus Spengler bekannt. Das 
„Imperium der Zivilisation“140 sei die Demokratie,141 der „mensch-
liche Bienenstock“,142 „der  amüsante  Staat“,143 der „die Verfalls-
form  des Staates“144 sei. Die „herzerhebend und menschenwürdig 
rhetorische Demokratie“145 hasse jede Überlegenheit.146 Sie will 
„nivellieren“,147 „einebnen“, sie will sich „homogen“.148 Sie will 
ein „Lusteuropa“.149 Überhaupt mache Politik, „dem deutschen We-
sen fremd und giftig“,150 „roh, pöbelhaft und stupid“.151 Für Thomas 
Mann, der wie Konfrater Spengler den Vorkriegsfrieden vor Augen 
hatte,  diese  „gräßliche  Welt,  die  nun  nicht  mehr  ist    –  “,152  strebt  
jene  als banausisches Heilserum den „Komfort des Friedens“,153 „die 
pazifizierte Esperanto-Erde“154 an. Die Zivilisation schreie nach der 
„Internationalisierung des Lebens“.155

Uns bleibt ein letzter Themenkomplex übrig. Spengler setzt sich 
auch mit der zeitgemäßen Erfahrung der Existenzangst auseinan-

138   Ibid., 418.
139   Ibid., 509.
140   Ibid., 31, 48 f., 58, 234, 311.
141   Ibid., 348.
142   Ibid., 524.
143   Ibid., 292.
144   Ibid., 300.
145   Ibid., 224.
146   Ibid., 294.
147   Ibid., 234, 236, 240
148   Ibid., 275.
149   Ibid., 58.
150   Ibid., 22.
151   Ibid., 251.
152  Mann, Th.: „Gedanken im Kriege”, 26; Mann, Th.: Betrachtungen eines Un-

politischen, 461 ff.
153   Mann, Th.: „Gedanken im Kriege”, 27.
154   Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen,163, 390.
155   Ibid., 241, 27, 107.

Roland Duhamel



141

der, „dem tierhaften Urgefühl der Angst“.156 Noch Sigmund Freuds 
(1856–1939) Angstbegriff muss dem neunzehnten Jahrhundert zu-
gerechnet werden.157 Jene sei lediglich „Reaktion auf die Gefahrsi-
tuation“158 und damit „eine primitive Reaktion“,159 die überwunden 
werden kann. Als mögliche Gefahrenquellen nennt der Tiefenpsycho-
loge den Verlust des Mutterobjektes, Kastrationsangst, Liebesentzug, 
ein übermächtiges Über-Ich, den Tod. Die eigentliche Existenzangst 
aber ist erst hundert Jahre alt und meint die Angst vor der anonymen 
Gefahr, vor der Freiheit, dem „In-der-Welt-sein“,160 dem „Nichts“.161 
Heidegger (1889–1976) schreibt in Sein und Zeit (1927): „Das Wo-
vor der Angst ist völlig unbestimmt.“162 Karl Jaspers (1883– 1969) 
nennt das Dasein 1931 „nichts als Angst“,163 und zwar „Angst vor 
der Freiheit“.164 Heidegger beruft sich165 auf seinen angeblichen Ge-
währsmann Søren Kierkegaard (1813– 1855), der schon ein knap-
pes Jahrhundert zuvor in Der Begriff Angst (1844) die Angst zwar 
als „Möglichkeit der Freiheit“166 definiert, damit allerdings nur auf 

156  Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 1064.
157  Zu diesem Themenkomplex s. Duhamel, Roland: „Sind wir illegal? Kleine 

Geschichte der Angst“. In: Goltschnigg, Dietmar (Hrsg.): Angst. Lähmender 
Stillstand und Motor des Fortschritts. Stauffenburg Verlag: Tübingen 2012, 
385–392.

158  Freud, Sigmund: Hemmung, Symptom und Angst (1925–1926). In: Freud, Sig-
mund: Studienausgabe, Bd. IV, Hysterie und Angst. S. Fischer Verlag: Frank-
furt/M. 2000, 271; cf. 289.

159  Freud, Sigmund: „Das Ich und das Es“. In: Freud, Sigmund: Studienausgabe, 
Bd. III, Psychologie des Unbewußten. S. Fischer Verlag, Frankfurt/Main 2000, 
323.

160   Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Max Niemeyer: Tübingen 1986, 187.
161  Heidegger, Martin: „Was ist Metaphysik“? In: Heidegger, Martin: Wegmarken, 

Bd. IX, Gesamtausgabe. Klostermann: Frankfurt/M. 1976, 112, 114.
162   Heidegger: Sein und Zeit, 186.
163   Jaspers, Karl: Die geistige Situation der Zeit. fromann-holzboog: Berlin 1931, 

56.
164   Ibid., 190.
165   Heidegger: Sein und Zeit, 190.
166  Kierkegaard, Sören: Der Begriff Angst. Felix Meiner Verlag: Hamburg 1984, 

79, 171.

1918: Untergang des Abendlandes?



142

die Freiheit zu sündigen, die Erbsünde,167 abgezielt hat. Die Angst 
vor der Strafe, auch der göttlichen, ist bekanntlich mit der Feigheit 
blutsverwandt. Als erster widmete wohl R. M. Rilke (1875–1926) 
große Teile seines Romans Die Aufzeichnungen des Malte Laurids 
Brigge (1910), etwa das ganze Kapitel 23, dem Thema. Neben den 
Begriffen „Angst“ und „Furcht“ erscheinen hier die Synonyme 
„das  Entsetzliche“, „Grauen“, „das Ungeheuere“ oder „Ungehörte“,  
„Schreckliche“ und „Unbegreifliche“, „das  Große“. Der Altmeister  
der Angst vor der Freiheit, der „sinnlosen Angst“,168 nicht vor Gott 
oder dem Gericht etwa, nicht vor der Strafe, sondern vor dem Ver-
lust jeder heilbringenden und unfehlbaren Instanz, heißt, ebenfalls vor 
Heidegger, Franz Kafka (1883–1924), etwa mit seinem Roman Der 
Proceß (1914): „Wo war der Richter, den er nie gesehen hatte?“169 
Josef K., der Mann vom Lande oder wie sie alle heißen, verweigern 
sich der Freiheit. Hermann Broch umschreibt die existenzielle Angst, 
die „Grauensangst des Tieres“,170 als „Angst vor dem Nichts“.171

Spenglers Angstkonzept ist ein Produkt der Einsamkeit und der 
Ichfindung, „Angst vor dem eigenen Wachsein“,172 wie später noch bei 
Sartre, „vor dem Freisein“.173 Gerade der faustische Wille zur Macht 
gehe mit Spannung, d.h. Sorge und Angst, einher, wogegen sich aller-
dings Nietzsche verwahrt hätte. Spenglers Denkmodell „Sorge“ soll-
te wenig später Sein und Zeit übernehmen. Einem metaphysischen 
Angstgefühl lägen alle Kultur und Gestaltung, Philosophie und Kunst, 

167   Ibid., 10, 54.
168  Kafka, Franz: Der Proceß. Roman. Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/M. 

1996, 207.
169   Ibid., 241.
170  Broch, Hermann: Der Tod des Vergil (1945). Deutscher Taschenbuch Verlag: 

München 1965, 164.
171  Broch, Hermann: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie. Suhrkamp Verlag: 

Frankfurt/Main 1978, 445.
172   Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 987.
173   Ibid., 1064.

Roland Duhamel



143

Denken174 und Mathematik175 zugrunde. Religion verspricht Zuflucht, 
die Wissenschaft Schutz, indem sie vorgibt, das Unbekannte zu er-
klären.176 Sie bietet „Notwehr“.177 Verstehen soll die Angst vertrei-
ben. Sprache, Zahlen versuchen des Düsters durch Benennung und 
Messung habhaft zu werden.178 Damit landen wir wieder in der Zivi-
lisation, die sich abverlangt, Angst und Spannung zu verbeißen und 
durch die Mittel der Logik und der Amüsierindustrie zu beschwören.

Der Untergang des Abendlandes mag, da der Sinn des Lebens kein 
anderer als das Leben selbst sei,179 als nihilistisches Buch bezeichnet 
werden. Da Spengler unserer Zukunft keine andere Möglichkeit offen 
lässt, da der Mensch nicht verändert werden könne,180 da das Denken 
nicht frei und selbstherrlich sei, da Freiheit nur in der Diktatur sei181 
und „das Blut herrscht“,182 mag man das Buch mit Thomas Mann au-
ßerdem defätistisch183 nennen. Der vorletzte Satz lautet: „Wir haben 
nicht die Freiheit, dies oder jenes zu erreichen, aber die, das Notwen-
dige zu tun oder nichts.“184 Dennoch ist es nicht im vollen Sinne des 
Wortes pessimistisch. Der Untergang des Abendlandes setzt dessen 
Vollendung voraus und ist an den Aufstieg der Naturwissenschaften 
gebunden. Wer weiß, vielleicht gelingt der Zivilisation eines Tages die 
Verdrängung der „Weltangst“185 vor dem unsichtbaren Feind.

174   Ibid., 287.
175  Ibid., 160.
176  Ibid., 702.
177  Ibid., 222.
178  Ibid., 881.
179  Ibid., 752.
180  Ibid., 550 f.
181  Ibid., 1278. 
182  Ibid., 700.
183  Mann, Thomas: Gesammelte Werke XIII, Nachträge. S. Fischer: Frankfurt/M. 

1974, 266.
184  Spengler:  Der Untergang des Abendlandes, 1432.
185   Ibid., 159.

1918: Untergang des Abendlandes?



144

Bibliographie

Beßlich, Barbara: Faszination des Verfalls, Thomas Mann – Oswald 
Spengler. Akademie Verlag: Berlin 2002.

Broch, Hermann: Der Tod des Vergil (1945). Deutscher Taschenbuch 
Verlag: München 1965. 

---: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie (1931–1932). Suhrkamp 
Verlag: Frankfurt/Main 1978.

Duhamel, Roland: Die Decke auf den Kopf. Versuch einer Deutung 
des Nihilismus. Königshausen & Neumann: Würzburg 2006.

---: „Sind wir illegal? Kleine Geschichte der Angst.“ In: Goltschnigg, 
Dietmar (Hrsg.): Angst. Lähmender Stillstand und Motor des 
Fortschritts. Stauffenburg Verlag: Tübingen 2012, 385–392.

Freud, Sigmund: „Das Ich und das Es“ (1923). In: Freud, Sigmund: 
Studienausgabe, Bd. III, Psychologie des Unbewußten. S. Fischer 
Verlag: Frankfurt/Main 2000.

---: Hemmung, Symptom und Angst (1925-1926). In: Freud, Sigmund, 
Studienausgabe, Bd. IV, Hysterie und Angst. S. Fischer: Frankfurt/
Main 2000.

Gawoll, Hans-Jürgen: Nihilismus und Metaphysik. Entwicklungsge-
schichtliche Untersuchung vom deutschen Idealismus bis zu Hei-
degger. fromann-holzboog: Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Max Niemeyer: Tübingen 1986.
---: „Was ist Metaphysik?“ In: Heidegger, Martin: Wegmarken Bd. 

IX, Gesamtausgabe, Klostermann: Frankfurt/M. 1976, 103 –122.
Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. 

Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/M. 1969.
Friedrich Heinrich Jacobi’s Werke III. Leipzig 1816.
Jaspers, Karl: Die geistige Situation der Zeit. Göschen Verlag: Berlin 

1931.
Kafka, Franz: Der Proceß. Roman. Fischer Taschenbuch Verlag: 

Frankfurt/Main 1996.

Roland Duhamel



145

Kierkegaard, Sören: Der Begriff  Angst. Felix Meiner Verlag: Ham-
burg 1984	

Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen. S. Fischer Ta-
schenbuch Verlag: Frankfurt/Main 1988.

---:  Essays II. Politische Reden und Schriften. S. Fischer Taschen-
buch Verlag: Frankfurt/Main 1977.

---: Gesammelte Werke XIII, Nachträge. S. Fischer Verlag: Frankfurt/
Main 1974. 

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt Verlag: Ham-
burg 1970.

Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht. Alfred Kröner Verlag: 
Stuttgart 1959.

---: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (1871). Wil-
helm Goldmann Verlag: München 1959.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Ver-
lag: Köln 2017. 

Zeh, Juli: Spieltrieb. Roman. btb Verlag: München, 2006.

1918: Untergang des Abendlandes?



146



147

Mira Miladinović Zalaznik

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo 
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar

Abstract: Four persons of unequal origin of both sexes, all born in the Habsburg 
Monarchy, sojourned a certain period of time at the Isonzo. Major General Johann 
von Maasburg spent his remaining years in Vipava, writing his diary and painting. 
The writer Robert Musil got involved in propaganda and art expertise of acquired 
treasures. The writer of Slovene origin Lovro Kuhar, buried in oblivion due to a con-
troversy with Josip Broz-Tito, deserted from Austro-Hungarian army to the Italians. 
Alice Schalek reported from the Isonzo frontline posts in 1916 as the first female war 
correspondent. How do we remember them a hundred years later?  

Keywords: WW I, WW II, press, literature, expropriation

Johann Freiherr von Maasburg (1847–1923) 

„Es kommen gute Tage – doch böse noch viel mehr. 
Die mußte ich alle ertragen, alle überstehen und
niemand durft’ mich klagen, niemand  weinen sehn!“1

Ich beginne meinen Beitrag2 mit dem Generalmajor i.R. Johann von 
Maasburg aus Vipava,3 der ein Diarium führte, in dem er bis zum 

1    Maasburg, Johann von: Tagebuch. Manuskript. Vipava 1918. Goriški muzej 
Kromberk – Nova Gorica, Arhiv oddelka za zgodovino, s.p.

2           Der Beitrag ist im Rahmen des Forschungsprojekts J7-8283 (Kontemporalität des 
Verständniskontextes und das Bekunden der persönlichen und gesellschaftlichen 
Freiheit) entstanden, das von der Slowenischen Forschungsagentur aus 
öffentlichen Mitteln finanziert wird. 

3       Mehr dazu in: Miladinović Zalaznik, Mira: „Johann von Maasburg (1847–1923): 



148

Großen Krieg hauptsächlich die von ihm gelesenen Werke protokol-
lierte, ohne seine Identität oder Berufung (Malerei) preiszugeben. 
Im Krieg widmete er sich dem Geschehen als einem Weltereignis 
mit Folgen für das Leben seiner Familie und seiner Mitmenschen.   

Er war vom Krieg weder begeistert noch von dessen Notwendig-
keit überzeugt. In seinem Tagebuch übte er Kritik am fehlenden Aus-
bau der Infrastruktur vor dem Krieg, am Krieg und an strategischen 
Entscheidungen seines Landes, was sich öffentlich darin zeigte, dass 
er offiziellen Feierlichkeiten fernblieb. 

Seine persönlichen Tagebuchgedanken zum Krieg heben sich 
von den publizierten Musils, Schaleks oder Kuhars ab. Zum einen 
haben die drei Autoren den Krieg in Stellungen erlebt, Maasburg 
im Hinterland. Zum anderen haben Schalek und Musil ihre Texte 
darüber zeitnah veröffentlicht. Was Kuhar über den Kriegsausbruch 
gedacht und wie er als Einberufener darauf reagiert hatte, ist nicht 
überliefert. Überliefert sind allein seine Gedanken zum Krieg, die 
er künstlerisch erhöht in seiner nach Kriegsende erschienenen Prosa 
festhielt.

Die Einstellungen aller vier Autoren sind nachvollziehbar: 
Maasburg führte ein zum Privatgebrauch bestimmtes Tagebuch, 
wogegen Schalek, Musil und Kuhar Texte geschrieben haben, die 
veröffentlicht wurden und möglicherweise die Bildung der öffent-
lichen Meinung mitgeprägt hatten. Während Schalek und Musil 
sie im Krieg publizierten, ist der Roman Kuhars erst während des 
nächsten Weltkriegs (1940) erschienen, der in Slowenien 1941 
ausgebrochen ist. Kuhar vertritt in seinem Roman zum I. Welt-
krieg auch nicht die offizielle Politik der Doppelmonarchie wie 

handschriftliche Aufzeichnungen eines Generalmajors i. R. zur Literatur und zum 
Krieg 1914–1918“. In: Tischler-Hofer, Ulrike u. Karl Kaser (Hrsg.):  Provincial 
Turn. Verhältnis zwischen Staat und Provinz im südöstlichen Europa vom letzten 
Drittel des 17. bis ins 21. Jahrhundert. Peter Lang Verlag: Frankfurt/Main 2017, 
189–208; dies.: „Die Familie Maschek von Maasburg und ihre historischen 
Bezüge zu Slowenien“. In: Österreich, Geschichte, Literatur, Geographie, Jg. 62 
(2018), Heft 3, 304–317. 

Mira Miladinović Zalaznik



149

Musil oder Schalek, sondern stellt den Wunsch der Südslawen 
nach einem eigenen Land dar.  

Über die Lage am Isonzo schrieb Maasburg in seinem Tagebuch 
persönlicher als über andere Kriegsschauplätze. Er notierte Requi-
rierung von Pferden, Lebensmittelknappheit, Abholzung von Garten-
bäumen, Impfung gegen Cholera, Umsiedlungen der Bevölkerung, 
Bombardierungen, Einquartierung von Offizieren und Mannschaften, 
Lebensumstände in Görz, Wien, Graz, Ljubljana, Triest und Postojna. 
Er beklagte die Untreue Italiens, das 1915 die Seiten gewechselt und 
zum Feind wurde. Bereits im August 1916 beschloss er, sein Tage-
buch nicht weiter zu führen, da er den Zeitpunkt als „den Anfang vom 
Ende“4 einschätzte und das nicht festhalten wollte.

Alice Schalek (1874–1956) 

„Diesen Leichnam von einem Hügel halten wir unent-
wegt. Trotz alledem ist er ,fest in unserer Hand‘. So 
wird’s in der Geschichte stehen. Aber wer wird schil-
dern, wie man es fertig brachte, Oslavija zu halten?“5 

Alice Schalek war Autorin, Journalistin, Fotografin und Erzählerin, 
alles Berufe, die für eine Frau jener Zeit untypisch waren. Als ge-
bildete Forschungsreisende hatte sie sich auch als Fotografin in der 
Neuen Freien Presse einen Namen gemacht. Sie war außerdem Berg-
steigerin in einer von Männern dominierten Welt, die es den Damen 
verhieß, Berge in langen Röcken zu besteigen.

Auf ihren Wunsch wurde sie 1915, über 40-jährig, als einzige 
Kriegsberichterstatterin beim k. u. k. Kriegs-Pressequartier zugelas-
sen und akkreditiert. Vielleicht war es nach Einschätzung von Zu-
ständigen von Vorteil, wenn die Stimmung im Feld und die Lage der 

4       Maasburg: Tagebuch, s.p. 
5        Schalek, Alice: Am Isonzo. März bis Juli 1916. Verlag L.W. Seidel & Sohn: Wien 

1916, 82.

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



150

Soldaten von einer Frau widergegeben wurden. Vielleicht, so die Über-
legungen, würde es ihr als Frau eher gelingen, bei Lesern Sympathien 
für die Kämpfenden zu wecken als einem Korrespondenten. Oder gar 
eine frische, weil noch nie so erblickte Sicht des Kriegs zu liefern. In 
den Dolomiten dokumentierte sie die bis dato am höchsten gelegenen 
Bergkämpfe in der Geschichte der Kriegsführung. Sie berichtete von 
den Stellungen an der Adria,6 am Isonzo,7 in Monte Negro,8 Serbien 
und an der russischen Front. Für ihre Leistungen wurde sie 1917, un-
gewöhnlich für eine Frau, mit dem Goldenen Verdienstkreuz mit der 
Krone am Bande der Tapferkeitsmedaille9 ausgezeichnet.

Wie kam sie an den Isonzo? 

By March 1916 the first four Isonzo battles had already taken place. Italy 
had made minor territorial gains and lost 160,000 men to Austria-Hungary’s 
115,000. Austrian Commander in Chief Conrad was planning a major offen-
sive on the Tyrolean front […] and Boroevic was concerned he might have to 
give up some of his battalions for that venture. In a quasi-political manoeuvre, 
he asked Major-General Ritter von Hoen, commander of the War Press Office, 
for Alice Schalek to visit the Isonzo front and publicise the efforts of his troops 
[...]10

Ende 1916 sind ihre Artikel in einem mit eigenen Fotos illustrier-
ten Buch erschienen, das „[d]em Kommandanten der Isonzoarmee, 
Seiner Exzellenz Generalobersten von Boroević in Bewunderung 
zugeeignet“11 wurde. Heute wirken sie nicht nur als Propaganda, 

6      Miladinović Zalaznik, Mira: „Die Reporterin Alice Schalek an der Adria“. In: 
Acta Neophilologica, Jg. 49 (2016), 127–138.

7         Miladinović Zalaznik, Mira: „Die Reporterin Alice Schalek bei der Isonzoarmee“. 
In: Zagreber Germanistische Beiträge, Jg. 25 (2016), 271–290. 

8        Miladinović Zalaznik, Mira: „Alice Schalek na črnogorski meji“. In: Acta histriae, 
Jg. 26 (2018a), 539–556.

9   http://wk1.staatsarchiv.at/frau-im-krieg/alice-schalek/#/?a=artefactgroup401, 
5.2.2019.

10    Morscher, Christine u. Ray Galvin: Alice Schalek’s War. The story of Austria-
Hungary’s only woman war correspondent in the First World War. Copyright 
pending: Cambridge 2006, 60.

11     Schalek, Am Isonzo, s. p. 

Mira Miladinović Zalaznik

http://wk1.staatsarchiv.at/frau-im-krieg/alice-schalek/#/?a=artefactgroup401, 
5.2.2019.



151

wie von Zeitgenossen moniert, sondern sie geben Einsicht in das 
Leben der Soldaten an der Front. Ihre Absicht war es weniger, den 
Krieg zu verherrlichen, als die Erinnerung an kämpfende Soldaten 
wachzuhalten. Und den Lesern im Hinterland zu zeigen, wie greif-
bar der Krieg war: „Auf dem ganzen San Michele gibt es kein 
Wasser. In Fässern wird es von unten hinaufgebracht und jeder 
bekommt nur eine bestimmte Ration […] Wird doch Tropfen für 
Tropfen in Sicht des Feindes täglich durch die Feuerlinie hinauf-
geschleppt.“12  

Sie schrieb über Vipava, wo Maasburg seinen Lebensabend ver-
brachte: 

Ein Volltreffer platzt auf der Brücke, die über die Wippach Mündung führt […] 
Über dem Schlosse steht der Mond. In die offenen Mäuler der dreiwandigen 
Zimmer scheint er gespenstig hinein. Roter Mohn leuchtet durch Stacheldraht 
und Hasen laufen darüber hin. Eine Nachtigall lockt und die Akazien duften 
betäubend. Atembeklemmend ist die Stille der Landschaft.13 

Sie wurde sich zunehmend des Unvermögens bewusst, dem Krieg 
schreibend beizukommen: 

Nicht in der Gefahr liegt das Schauerliche dieser Verteidigung, sondern in der 
Endlosigkeit, in der Zermürbung aller Nerven, in der Abtötung aller menschli-
chen Forderungen [...] Der Berichterstatter sieht es ja nur, leidet es nicht – und 
erst zwischen diesen beiden Begriffen liegt der Krieg.14 

Ihre Isonzo-Berichte wurden in der slowenischen Presse (Slovenec, 
Jugoslovan, Ljubljana, Triester Edinost und in Clevelandska Ameri-
ka, Cleveland) nachgedruckt und besprochen. Meist wurde sie darin, 
im antisemitischen Geist, wüst beschimpft. Man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, die Autoren jener Artikel hätten sich von Karl 
Kraus inspirieren lassen.   

12     Ibid., 103.
13     Ibid., 124–125.
14     Ibid., 109.

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



152

Robert Musil (1880–1942)

„Ein Friseurgehilfe, der Damen des Hoch-
adels beim Ondulieren seine Ideale einbekann-
te, hätte vor nicht langem hier beinahe eine 
Laufbahn als deutscher Dichter gemacht.“15

Der in Militärschulen erzogene Robert Musil wurde wegen eines 
administrativen Fehlers  kurz vor Kriegsbeginn in „das nicht akti-
ve Verhältnis“16 versetzt. Er fand sein Auskommen als Redakteur 
der Neuen Rundschau. Im August 1914 veröffentlichte er darin 
den Artikel Europäertum, Krieg, Deutschtum, wo es ihm unmög-
lich dünkte, dass sich „die durch eine europäische Kultur [...] im-
mer enger verbindenden großen Völker [...] noch zu einem Krieg 
gegeneinander [...]“17 würden hinreißen lassen.

Die Realität überholte ihn. Die Völker ließen sich nicht nur 
zu einem Krieg hinreißen, sondern bejubelten ihn geradezu. Auch 
Musil. Er dachte, dass Deutsche, „das Volk im Herzen Euro-
pas und mit dem Herzen Europas [...] erkennen [mussten], daß 
von allen Rändern dieses Weltteils eine Verschwörung herbrach, 
in der unsre Ausrottung beschlossen worden war.“18 Er meldete 
sich im August 1914 freiwillig an die Front, mitten in die von 
Hugo von Hofmannsthal heraufbeschworene „Unmittelbarkeit des 
Erlebens“.19 Diese eröffnete sich ihm weniger im Feinsinnigen als 
in Kriegswidrigkeiten und -gräuel. Und der Dichter wurde zum 
Propagandisten und Kunstsachverständigen von beschlagnahmten 
Schätzen.20 

15     https://www.projekt-gutenberg.org/musil/essays/essays.html, 7.8.2018.
16    Corino, Karl: Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 

Verlag 22005, 497.
17     Musil, Essays, 7.8.2018.
18     Ibid.
19    Kobel, Erwin: Hugo von Hofmannsthal. Berlin: Walter de Gruyter & Co. 1970, 

362.
20     Vgl. Corino, Musil, 574.

Mira Miladinović Zalaznik



153

Als er am 18.6.1916 die Soldaten-Zeitung21 übernommen hatte, 
war ihre Auflage 3.400 Exemplare. Unter seiner Redaktion erreich-
te sie beachtliche 24.000.22 Musil wünschte sich für sein Soldaten-
Blatt, das überwiegend von nicht-intellektuellen Lesern rezipiert 
wurde, angesichts der Tatsache, dass der „Mann, der täglich Gefahr 
und Entbehrungen erträgt [...] anders [schreibt] als einer, der sich 
das bloß vorstellt“,23 keine Hinterlandschreiber. Das Blatt sollte, 
ähnlich wie die Artikel Schaleks, das täglich Erlebte für die späte-
ren Generationen konservieren: „In ein paar Jahren werdet Ihr nicht 
mehr wissen, wie es war. Die im Hinterland gedichteten Bilder der 
Schreiber werden Euch wie die Wirklichkeit vorkommen. Das Beste 
wird fehlen [...]“24

Musil wurde während seines zweiten Isonzo-Aufenthalts vom An-
fang April bis Ende 1917 „ins Hauptquartier der V. Armee [...], zu 
Boroević nach Adelsberg geschickt“.25 Hier erlebte er die 12. Ison-
zo-Schlacht, die am 3.12.1917 zu ihrem Ende kam, nachdem man 
in Kämpfen das Gas angewendet hatte, um somit das Wunder von 
Karfreit (Kobarid) herbeizuführen.  

Kurz vor Kriegsende führte Musil ein Chamäleon-Dasein. Das ist 
heute nach vielen Kriegen und Gesellschaftsordnungen, die Europa 
nachher noch erlebt, erlitten und erduldet hatte, wenig überraschend. 
Er war zugleich ein

Propagandaredakteur des militärischen „Durchhaltens“ und Friedensaktivist 
[...] Einerseits verfasst[e] und publiziert[e] er als Eigentümer der [Militär-

21   Mehr zu Musil als Propagandist am Isonzo in: Miladinović Zalaznik, Mira: 
„Ein anderes Bild Robert Musils“. In: Kondrič Horvat, Vesna (Hrsg.) et al.: 
Literarische Freiräume. Festschrift für Neva Šlibar. Znanstvena založba 
Filozofske fakultete: Ljubljana 2019, 107–118.

22   Vgl. Schaunig, Regina: Der Dichter im Dienst des Generals. Robert Musils 
Propagandaschriften im Ersten Weltkrieg. Kitab-Verlag: Klagenfurt-Wien 
2014, 53.

23     Ibid., 152.
24     Ibid., 153. 
25     Ibid., 568.

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



154

zeitung] Heimat anti-bolschewistische Beiträge, andererseits liebäugelt[e] er 
vorübergehend mit sozialistischen Ideen, wie seine Unterschrift unter das Pro-
gramm geistiger Arbeiter im Dezember 1918 belegt.26 

Lovro Kuhar (Ps. Prežihov Voranc, 1893–1950)

„Gut, Jugoslawien! Wenn man nur wüsste, wie es 
sein wird...“ – „Es wird so sein, wie wir es 
einrichten. Wenn wir es schlecht einrichten, 
wird es schlecht, wenn gut, wird es gut!“27

 
Lovro Kuhar war der jüngste der vier Autoren, der einzige aus ärm-
lichen Verhältnissen und der einzige Slowene. Er wäre gerne aufs 
Gymnasium gegangen, doch sein Vater ließ lieber seinen jüngeren 
Sohn Alojzij (1895–1958) studieren. Lovro schloss die Volksschu-
le ab und veröffentlichte mit sechzehn seine erste Kurzgeschichte. 
Siebzehnjährig wollte er über Triest per Schiff nach Amerika, doch 
er wurde entdeckt und aufs Land geschickt. Er lernte danach in einer 
Genossenschaftsschule in Ljubljana, publizierte und belegte vom Ja-
nuar bis April 1914 einen Kurs für bäuerliches Genossenschaftswe-
sen in Wien.     

Im Krieg diente er in Leibnitz und Kapfenberg. Allem Anschein 
nach hat er an Isonzo-Kämpfen, entgegen der geläufigen Meinung, 
die sich auf seinen mit Doberdob (Doberdo) betitelten Roman ge-
stützt hatte, nicht teilgenommen. Er kämpfte an der Tiroler-Front, von 
wo er im Oktober 1916 desertiert und in die italienische Kriegsge-
fangenschaft geraten war. Daraus kam er erst 1919. In einer aben-
teuerlichen Aktion per Schiff mit über 2.000 Menschen (zugelassen 
auf 150) an Bord gelangte er in italienischer Uniform über die Adria 
nach Dubrovnik und von dort nach Slowenien. Deswegen wurde er 

26    Schaunig, Der Dichter im Dienst, 71.
27  Prežihov, Voranc: Doberdob. Založba Obzorja, Mladinska knjiga: Maribor, 

Ljubljana 1980, 292. (Übersetzung M.M.Z.)

Mira Miladinović Zalaznik



155

festgenommen und vor den Richter gebracht – einen ehemaligen k. u. 
k. Offizier, der im Krieg in der gleichen Einheit diente wie er. Dieser 
sprach ihn frei.28 

Die Jahre der Auflösung und Neukonsolidierung

„Die Welt klaffte in Deutsch und Widerdeutsch.“29

Wie erging es den vier Autoren ungleicher Herkunft beiderlei Ge-
schlechts, die alle der Donaumonarchie entstammt und den Großen 
Krieg erlebt haben, in den Jahren danach? Wieso bleibt Schalek in un-
serer Kulturerinnerung als Krieg verherrlichende Propagandistin haf-
ten, die eine Zeitlang mit Kommunismus liebäugelte, während Musil 
trotz seiner propagandistischen Schriften und politischen Überzeugun-
gen, die von deutschnational bis zu kommunistisch reichten, für einen 
aufgeschlossenen und sensiblen, über jegliche Propaganda erhabenen 
Dichter gehalten wird? Wieso wurde Kuhars Roman Doberdob jahr-
zehntelang kaum wahrgenommen und der Dichter in Slowenien kaum 
rezipiert, obwohl ein Kommunist der ersten Stunde in einem Land, das 
bis 1990 von Kommunisten regiert wurde? Mit dem gebildeten und 
kultivierten Maasburg, dessen einige Bilder im Görzischen ausgestellt 
hängen und dessen Frau in einem Fresko in der Kirche von Vipava 
verewigt wurde, hadern wir am meisten. Er wurde aus slowenischer 
Kulturerinnerung gänzlich ausgelöscht. Wieso? Was ist es, was die Er-
innerung an diese Menschen so nachhaltig bestimmt?    

Auf Kuhars Initiative wurde 1920 eine Agentur der sozialistischen 
Arbeiter Partei Jugoslawiens (der Kommunisten) gegründet. Sie wur-
de in die Kommunistische Partei Jugoslawiens (KPJ) umbenannt und 

28 http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.

29    http://gutenberg.spiegel.de/buch/essays-6938/1, 7.8.2018.

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo

http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.



156

1921 verboten,30 da sie laut ihrem Programm eine Veränderung der 
Gesellschaftsordnung mit Gewalt anstrebte. Daher wurde Kuhar oft 
verhaftet, im In- und im Ausland. Als Mitglied der KPJ-Delegation 
nahm er 1935 in Moskau am VII. Kongress der Kommunistischen 
Internationale (Komintern) teil, genauso wie Josip Broz-Tito (1892–
1980), der um die Übernahme der Parteiführung mit dem damaligen 
Parteisekretär Milan Gorkić (1904–1937) kämpfte. Dieser wurde auf-
grund einer schlechten Charakteristik Titos an die Komintern in Mos-
kau erschossen. Die Kunde davon, dass Tito zum Generalsekretär der 
KPJ ernannt werden sollte, soll Kuhar mit den Worten quittiert haben: 
„Sollte das passieren, arme Partei, armes Jugoslawien!“31  

Es hat den Anschein, dass die Parteispitze sich Kuhar entledigen 
wollte und der Polizei in Prag, Wien und Paris, wo er sich aufhielt, 
Informationen zu seiner Person zusteckte, worauf er in allen diesen 
Städten verhaftet wurde. Als die jugoslawische Parteispitze in Paris 
weilte, kam es zwischen Tito und Kuhar zu Kontroversen. Kuhar warf 
Tito das luxuriöse Leben in der Illegalität vor und hieß auch dessen 
Beziehung zur späteren Gattin Herta Haas (1914–2010), einer Deut-
schen aus Maribor, die ebenfalls in Paris lebte, nicht gut.  

Die Position Kuhars, der ein Hardliner, doch nicht positionsbeses-
sen war, wurde in der Partei immer schwieriger. Seit seiner Rückkehr 
nach Jugoslawien 1939 observierte ihn nicht nur die Polizei, sondern 

30    Die KPJ hat sich, wie vom einstigen Verfassungsrichter und Prof. em. Lovro 
Šturm nachgewiesen wurde, bis zum Zerfall Jugoslawiens 1991 nicht als 
politische Partei wieder registriert. In: Šturm, Lovro: „Pojav revolucionarnega 
kazenskega (ne)prava na Slovenskem in njegovi odmevi po drugi svetovni vojni 
ter po demokratizaciji in osamosvojitvi Republike Slovenije“ [Das Phänomen 
des revolutionären Straf(un)rechts in Slowenien und dessen Resonanz nach dem 
Zweiten Weltkrieg, nach der Demokratisierung und Souveränitätserklärung der 
Republik Slowenien]. In: Griesser Pečar, Tamara und Miha Drobnič (Hrsg.): 
Temna stran meseca II / Dark side of the moon II. Soočenje in refleksija 20 
let kasneje / Confrontations and reflections 20 years later. Študijski center za 
narodno spravo: Ljubljana 2019, 51–75.

31 http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.  

Mira Miladinović Zalaznik

http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.  



157

auch die KPJ. Anfang 1943 wurde er in Ljubljana von einer „freiwil-
ligen  Patrouille der antikommunistischen Miliz“ festgenommen und 
an Italiener ausgeliefert. Es hat den Anschein, dass auch diese Fest-
nahme von Kommunisten arrangiert wurde, die ihren unbequemen 
Genossen erledigt wissen wollten, am besten durch den Feind. Nach 
der Kapitulation Italiens wurde Kuhar von Deutschen übernommen 
und als hoher Funktionär der Komintern nach Berlin verbracht, wo 
man ihm die Leitung eines zu gründenden Staates Slowenien unter 
Reichsprotektorat angetragen haben soll. Er lehnte das Angebot ab, 
worauf er ins KZ Sachsenhausen überstellt wurde und seine Frau mit 
den Töchtern nach Ravensbrück.32 

Nach dem Krieg erhielt Kuhar eine Pro-Forma-Funktion in der 
Kultur und wurde scharf observiert. Er kränkelte, wurde wiederholt 
stationär behandelt und befürchtete seine Vergiftung. Der väterliche 
Hof wurde ent- und dem Verein slowenischer Schriftsteller übereig-
net, der es Kuhar gegen Miete zur Nutzung überließ. 1947, als man 
die sog. Dachauer-Prozesse gegen jene suspekten Ex-KZ-Häftlinge 
abhielt, die aus einem KZ lebend zurückgekehrt waren, wollte man 
auch ihm einen Prozess machen. Der amtierende slowenische Innen-
minister Boris Kraigher (1914–1967) hat Kuhars Dossier an den ju-
goslawischen Innenminister Aleksandar Ranković (1909–1983) ge-
schickt mit der Anmerkung, dass es nicht genügend Beweise gegen 
ihn gebe. Nach der Einschätzung der slowenischen Partei war Kuhar 
ungefährlich geworden. Er starb 1950 an den Folgen einer unbehan-
delten Angina Pectoris. Sein Leichnam wurde durch halb Slowenien 
gefahren. Die letzte Ehrenwache bestand aus hohen Partei- und  poli-
tischen Funktionären. Beigesetzt wurde er in seinem Geburtsdorf.33  

Sein Roman Doberdob ist 1940 mit dem Untertitel Kriegsroman 
des slowenischen Volks erschienen. Er wird als ein Kriegsroman, aber 

32     Ibid.
33     Während meiner Schulzeit 1958–1970 erfuhr man über Kuhar so gut wie nichts. 

Zum ersten Mal hörte ich seinen Namen zu dessen 10. Todestag, als mein Vater 
zuhause anmerkte, dass man den Mann wegen einer Kontroverse mit Tito 
erledigen wollte. 

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



158

auch als ein gegen Österreich-Ungarn gerichteter Antikriegsroman 
bezeichnet. Er stellt den blutigen Abfall der Slowenen von der habs-
burgischen Krone dar, der im Aufstand von Judenburg und der Hin-
richtung von Rebellen gipfelt. Trotz einer Hauptfigur steht im Sinne 
des Realsozialismus das Kollektiv slowenischer Burschen im Zent-
rum des Geschehens. Sie heißt es zum Slowenentum zu besinnen, 
ihre Erhebung zu unterstützen und ihren Freiheitsglauben zu stärken. 
Das neue, zu erschaffende Land bleibt seltsam konturlos. Auch die 
innere Wandlung der Hauptfigur Amun Mohor, der sich aus einem 
treuen Habsburg-Slowenen, fast wie von Joseph Roth erschaffen, zu 
einem Gegner der Doppelmonarchie entwickelt, wird eher unspekta-
kulär vollzogen. 

Da Kuhar Kommunist war, fällt umso mehr auf, dass seine Fi-
guren praktizierende Gläubiger sind. Wie das mit der kommunisti-
schen Ideologie, die den Glauben als Rauschgift für Massen ver-
schmähte, zu vereinen ist, bleibt offen. Unbeantwortet bleibt auch 
die Frage, ob Kuhar, dessen einflussreicher, für die jugoslawische 
königliche Regierung im Exil sich engagierender Bruder Alojzij, 
ein in Ökonomie promovierter katholischer Priester mit vier fran-
zösischen und einem englischen Diplom (Cambridge), ebenfalls 
gläubig war und wie er es mit dem Glauben in Verbindung mit dem 
Kommunismus hielt.   

Gnade vor der Literaturgeschichtsschreibung fand im sozia-
listischen Slowenien Kuhars realsozialistische Prosa, vor allem 
seine Kurzgeschichte Solzice (Maiglöckchen) und sein Roman Sa-
morastniki (Wildwüchslinge). Doberdob wurde nach dem Zerfall 
Jugoslawiens in Slowenien 2014 neu aufgelegt. Es wurde dabei 
hervorgehoben, dass darin anhand von individuellen Schicksalen 
die Komplexität des Krieges wiedergegeben wird. Er ist heute ver-
griffen, doch der Autor bei seinen Landsleuten nicht beliebter als 
bisher.

Nach dem Krieg war Schalek zur Kriegskritikerin geworden, wo-
bei sie die eigene Rolle bei der Bildung der öffentlichen Meinung 
nicht hinterfragte. Nach 1922 unternahm sie Weltreisen, verfasste 

Mira Miladinović Zalaznik



159

belletristische Bücher, engagierte sich in österreichischen und inter-
nationalen Frauenvereinen und im österreichischen PEN. Ende der 
1920er Jahre sympathisierte sie mit sozialistischen Ideen und dem 
Kommunismus sowjetischer Prägung und ließ 1930 ihr Werk  Der 
große Tag in Moskau erscheinen. Ein Jahr nach dem Anschluss wur-
de die bereits vor dem Großen Krieg konvertierte Jüdin in Wien von 
der Gestapo verhaftet. Man warf ihr vor, Gräuelpropaganda gegen 
das Regime zu betreiben. Durch Beziehungen aus der Haft entlassen, 
flüchtete sie über die Schweiz nach London und emigrierte 1940 nach 
New York, wo sie bis zu ihrem Tode 1956 zurückgezogen lebte.34  

Die wenig gelungene slowenische Übersetzung ihres Isonzo-
Werks erschien 2005 unter dem Titel Posočje marec do julij 1916. 
Schalek wird in Slowenien nun nicht mehr als Kriegspropagandistin 
wie anno dazumal, sondern als eine Autorin rezipiert, die in ihrem 
Text sowohl einen Teil der bisher verschwiegenen slowenischen Ge-
schichte als auch die Sinnlosigkeit des Krieges aufdeckte. Wieso erst 
neunzig Jahre nach dem Erscheinen ihres Buches? 

Nach Ende des Großen Kriegs war es in dem neu entstandenen 
Südslawien35 (Joseph Roth), das von einem Sieger (Serbien) und 
zwei Verlierern (Slowenien, Kroatien) gegründet wurde, nicht oppor-
tun, diesen zu thematisieren. Das änderte sich auch nach Ende des 
Zweiten Weltkriegs nicht. Erst die Gedenkjahre 2014–2018 boten 
den Slowenen in der sicheren Distanz von hundert Jahren einen be-
gründbaren Anlass für ihre Auseinandersetzung mit diesem Teil ihrer 
Geschichte. Wobei in unserer Beschäftigung unentwegt mitschwingt, 
dass Slowenen widerwillig in einer multinationalen, deutsch domi-
nierten Habsburgermonarchie gelebt und sie als einen Völkerkerker 
empfunden hatten, um sich aus dessen deutschem Joch endlich zu 

34   http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/alice-schalek-mutter-aller-schlachtreporter-
gott-so-ein-krieg-193094.html, 21.5.2015.

35     Roth, Joseph: „Südslawien und Albanien – innere Probleme“. In: Westermann, 
Klaus (Hrsg.): Joseph Roth Werke 2. Das journalistische Werk 1924–1928. 
Verlag Kiepenheuer & Witsch Allert de Lange: Köln, Amsterdam 1990, 714–
719; ders.: „Blick nach Südslawien“. In: ibid., 746–749.

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo

http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/alice-schalek-mutter-aller-schlachtreporter-
gott-so-ein-krieg-193094.html, 21.5.2015.



160

befreien. Keinesfalls schwingt dabei mit, dass wir als ein Teil der 
Doppelmonarchie den Großen Krieg mitbegonnen, mitgekämpft und 
mitverloren haben.  

Dass es zum II. Weltkrieg kommen würde, war Musils Überzeugung 
schon 1917: 

Nichts ist [...] sicherer als die eine Tatsache, dass über den nächsten Welt-
krieg schon bei dem bevorstehenden Friedensschlusse [...] entschieden wird; 
versäumen wir es, uns die nötigen Sicherstellungen gegen eine nochmalige 
Bedrohung zu verschaffen, dann werden wir den Krieg in allerkürzester Zeit 
wieder auf dem Halse haben [...]36 

Musil setzte sich im März 1919 in der Neuen Rundschau für den An-
schluss Österreichs an Deutschland ein. Er hielt eine eigenständige 
österreichische Kultur für ein Märchen.37 Wie hat er knappe zwei 
Jahrzehnte danach den Vollzug des Anschlusses intim erlebt, ist eine 
unnötige Frage. Seine Werke wurden verboten, seine Frau als Jüdin 
bedroht. Er musste im August 1938 mit ihr in die Schweiz flüchten, 
wo er, oft angewiesen auf die Hilfe seiner Kollegen, die für ihn Geld 
gesammelt hatten, 1942 verstarb.  

Maasburg blieb nach dem Zerfall der Monarchie in Vipava. Wäh-
rend er in seinem Tagebuch die Euphorie der Bevölkerung anlässlich 
der k. u. k. Kriegserklärung an Serbien verurteilte, indem er meinte, 
die Menschen hätten keine Ahnung, dass man im Krieg Leben und 
Besitz verliere, oder die unzulängliche strategische Entwicklung der 
Doppelmonarchie im Görzischen vor 1914 kritisierte, führte er als 
70-jähriger hoher Offizier i.R. 1916 die Bauarbeiten zur Erweiterung 
des lokalen Friedhofs, die wegen vieler Gefallenen nötig geworden 
war. Wir wissen es nicht aus seinem Tagebuch, sondern aus einem 
Bericht im slowenischen Laibacher Tagesblatt Slovenec (22.8.1916). 

36     Musil, Robert: „Der Frieden versprochen!“ In: Schaunig, Der Dichter im Dienst, 
321–324, hier 323.

37     Pfohlmann, Oliver: Robert Musil. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Hamburg 2012, 
81f.

Mira Miladinović Zalaznik



161

Nach dem Vertrag von Rappallo (1922) fiel jener Teil der Habs-
burgermonarchie, wo Maasburg lebte, Italien zu. Aus Vipava-Wip-
pach wurde Vippacco. Unter dem Faschismus hatte die dortige mehr-
heitliche slowenische Bevölkerung schwer zu leiden. Maasburg hat 
das nicht mehr erlebt, da er 1923 gestorben war. Erlebt haben es 
aber seine Witwe Rosa (1852–1947) und sein ältester Sohn Wilhelm 
(1878–1957), der aus dem Großen Krieg als Invalide heimkehrte. Sie 
erlebten in Vipava auch den Zweiten Weltkrieg, den Ausbruch des 
Friedens und 1947 die Gründung des STO (Freies Triester Territori-
um), das in die Zone A (Triest) und Zone B (slowenisches Küstenland 
und Istrien) eingeteilt wurde. Nach 1954 fiel die Zone A der italieni-
schen, die Zone B der jugoslawischen Verwaltung zu. 

Rosa von Maasburg starb 1947 in Vipava. Danach wurden die tote 
Rosa und ihr Sohn, der fast 70-jährig 1944 seine Wippacher Lands-
leute vor der Erschießung durch Deutsche rettete, als Menschen 
deutscher Nationalität enteignet. Der Eigentumsentzug bezog sich 
auf ihren gesamten Besitz und persönliche Gegenstände wie Kleider, 
Wäsche, Bücher, Fotos, Bilder und das Tagebuch Johanns.   

So kam es, dass heute einige seiner Bilder in diversen, ebenfalls 
enteigneten Schlössern hängen. So kam es, dass sich Johanns Tage-
buch nicht bei seinen Nachkommen befindet, sondern in einem Mu-
seum in einer Stadt, die es beide 1947, als die Familie enteignet wur-
de, noch gar nicht gegeben hatte: im Goriški muzej der Stadt Nova 
Gorica. So kam es, dass der Sohn des am 11.9.1914 in Ostgalizien 
gefallenen Friedrich (1880), Nikolaus (1913–1965), der im Zweiten 
Weltkrieg im österreichischen Widerstand O5 (mit Verbindungen zu 
slowenischen Partisanen) kämpfte, ebenfalls enteignet wurde. Und so 
kam es schließlich, dass ein Teil des beschlagnahmten Besitzes aus 
dem Schloss Bizeljsko in der Steiermark, wo Nikolaus mit Familie 
lebte, von der Hauswirtschaftsschule in Vipava (nicht aber von einer 
in der Steiermark, wo Bizeljsko liegt) käuflich erworben wurde. 

Dass nicht nur verschiedene Besatzer die slowenische Bevölke-
rung geschunden und getötet haben, sondern auch die slowenischen 
kommunistischen Befreier nach 1945, haben wir Slowenen bisher 

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



162

mehrheitlich kaum wahrgenommen. Eine gründliche Aufarbeitung 
der eigenen Geschichte wird heute als Ideologisierung abgelehnt. Ich 
möchte hoffen, sie steht noch aus.

Hundert Jahre danach

In den hundert Jahren nach dem Großen Krieg ist in den Gebieten 
östlich des Westens viel passiert, es ist aber wenig anders geworden. 
Unsere slowenische, mitteleuropäische Erinnerung an die hier be-
handelten Künstler wurde von herrschenden Ideologien und deren 
Bedürfnissen gesteuert. In diesem Sinne wurden und werden sie, wie 
auch andere Künstler, immer noch instrumentalisiert und selektiv 
rezipiert. Nimmt das je ein Ende? 

Bibliographie

Primärliteratur

Schalek, Alice: Am Isonzo. März bis Juli 1916. Verlag L.W. Seidel & 
Sohn: Wien 1916.
Kraus, Karl: „Notizen“. In: Fackel, 5.5.1916, 7–19.

Sekundärliteratur

Corino, Karl: Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt Verlag 22005.

Kobel, Erwin: Hugo von Hofmannsthal. Berlin: Walter de Gruyter & 
Co. 1970.

Miladinović Zalaznik, Mira: „Alice Schalek na črnogorski meji“. In: 
Acta histriae, Jg. 26 (2018), 539–556. 

---: „Die Familie Maschek von Maasburg und ihre historischen Bezü-
ge zu Slowenien.“ In: Österreich, Geschichte, Literatur, Geogra-
phie, Jg. 62 (2018), Heft 3, 304–317.

Mira Miladinović Zalaznik



163

---: „Die Reporterin Alice Schalek an der Adria“. In: Acta Neophilo-
logica, Jg. 49 (2016), 127–138.

---: „Die Reporterin Alice Schalek bei der Isonzoarmee“. In: Zagre-
ber Germanistische Beiträge, Jg. 25 (2016), 271–290.

---: „Ein anderes Bild Robert Musils“. In: Kondrič Horvat, Vesna (Hrsg.) 
et al.: Literarische Freiräume. Festschrift für Neva Šlibar. Znanstve-
na založba Filozofske fakultete: Ljubljana 2019, 107–118, 535, 546.

---: „Johann von Maasburg (1847–1923): Handschriftliche Auf-
zeichnungen eines Generalmajors i.R. zur Literatur und zum 
Krieg 1914–1918.“ In: Tischler-Hofer, Ulrike u. Karl Kaser 
(Hrsg.):  Provincial Turn. Verhältnis zwischen Staat und Provinz 
im südöstlichen Europa vom letzten Drittel des 17. Bis ins 21. 
Jahrhundert. Peter Lang Verlag: Frankfurt/Main 2017, 189–208. 

Morscher, Christine und Ray Galvin: Alice Schalek’s War. The story 
of Austria-Hungary’s only woman war correspondent in the First 
World War. Copyright pending: Cambridge 2006.

Pfohlmann, Oliver: Robert Musil. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Ham-
burg 2012.

Rauchensteiner, Manfried: Der Erste Weltkrieg und das Ende der 
Habsburgermonarchie. Böhlau Verlag: Wien, Köln, Weimar 2013. 

Roth, Joseph: „Südslawien und Albanien – innere Probleme“. In: 
Westermann, Klaus (Hrsg.): Joseph Roth Werke 2. Das journalis-
tische Werk 1924–1928. Verlag Kiepenheuer & Witsch Allert de 
Lange: Köln, Amsterdam 1990, 714– 719. 

---: „Blick nach Südslawien“. In: Westermann, Klaus (Hrsg.): Joseph 
Roth Werke 2. Das journalistische Werk 1924–1928. Verlag Kiepen-
heuer & Witsch Allert de Lange: Köln, Amsterdam 1990 , 746–749.

Schaunig, Regina: Der Dichter im Dienst des Generals. Robert Mu-
sils Propagandaschriften im Ersten Weltkrieg. Kitab-Verlag: Kla-
genfurt-Wien 2014. 

Schweighofer, Astrid: Religiöse Sucher in der Moderne. Konversi-
onen vom Judentum zum Protestantismus in Wien um 1900. De 
Gruyter: Berlin/München/Boston 2015.

Šturm, Lovro: „Pojav revolucionarnega kazenskega (ne)prava na 
Slovenskem in njegovi odmevi po drugi svetovni vojni ter po 
demokratizaciji in osamosvojitvi Republike Slovenije“. In: 
Griesser Pečar, Tamara und Miha Drobnič (Hrsg.): Temna stran 
meseca II / Dark side of the moon II. Soočenje in refleksija 20 

Hundert Jahre nach dem Großen Krieg am Isonzo



164

let kasneje / Confrontations and reflections 20 years later. Štu-
dijski center za narodno spravo: Ljubljana 2019, 51–75.

Quellen

Maasburg, Johann von: Tagebuch.  Manuskript. Vipava 1918. Goriški 
muzej Kromberk – Nova Gorica, Arhiv oddelka za zgodovino.

Internetquellen

Ehrmann-Hämmerle, Christa: Frauen an der Universität Wien. (Gast-
beitrag vom 16.5.2015). In: https://medienportal.univie.ac.at/uni-
view/studium-lehre/detailansicht/artikel/frauen-an-der-universita-
et-wien/?no_cache=1, 15.8.2018.

Kalka, Joachim: „Alice Schalek: Mutter aller Schlachtreporter“. In: 
FAZ, 27.3.2003. In: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/alice-
-schalek-mutter-aller-schlachtreporter-gott-so-ein-krieg-193094.
html, 5.2.2019.

Musil, Robert: Essays. Fragen der Zeit. Politik in Österreich. In: https://
www.projekt-gutenberg.org/musil/essays/essays.html, 7.8.2018.

Prežihov Voranc. In: http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/
prezihov-voranc-lovro-lovrenc-kuhar/, 21.8.2018.

Wikipedia: Lucy Walker. In:  https://de.wikipedia.org/wiki/Lucy_Wal-
ker_%28Bergsteigerin%29, 5.2.2019. 

---: Schwarz-gelbes Kreuz. In: https://de.m.wikipedia.org/wiki/
Schwarz-gelbes_Kreuz, 5.2.2019.

---: K.u.k. Kriegspressequartier. In: https://de.wikipedia.org/wi-
ki/K.u.k._Kriegspressequartier, 5.2.2019.

1914–2014 Hundert Jahre erster Weltkrieg. Frau im Krieg. Alice 
Schalek. In: http://wk1.staatsarchiv.at/frau-im-krieg/alice-scha-
lek/#/?a=artefactgroup401, 5.2.2019.

Mira Miladinović Zalaznik



165

Tatiana Shchyttsova

Emotional Legitimacy of National Consciousness and 
Literary Imagination (in the Belarusian Context)

Abstract: The paper thematizes literature as one of the basic cultural forms that can 
fulfill emotional legitimation of national consciousness. Drawing on examples of 
literary works by Belarusian authors, the paper shows different forms of such legit-
imation as well as how they are conditioned by their respective socio-political and 
cultural contexts. 

Keywords: national belongingness, emotional legitimacy, literary imagination, Ignat 
Abdziralovich, Anatol’ Sys

Belarus is probably the only nation-state in Europe which has two 
rivaling (ideologically contradictory) modern foundation myths: the 
first one is connected with the declaration of the Belarusian People’s 
Republic in March 1918 (i.e., almost three weeks after the signing 
of the Treaty of Brest-Litovsk); the second one, with the declaration 
of the Soviet Socialist Republic of Byelorussia in January 1919.1 
The distance of one year implies an irreducible discrepancy 
between two scopes of social imaginary mobilized and devel-
oped in connection with the respective political events. This 
paper seeks to address the affective dimension of this discrep-
ancy.

1      Belarus became a part of the USSR in 1922, under the name of the Belarusian 
Soviet Socialist Republic. Cf. Per Anders Rudling, “The Beginnings of Modern 
Belarus: Identity, Nation, and Politics in a European Borderland”, The Journal 
of Belarusian Studies 7, no.3 (2015): 115–27.



166

In order to formulate the task of the paper, I will begin by defining 
the key terms contained in the title—in what sense they are used, and 
what they are referring to. I borrow the notion of emotional legitima-
cy of national consciousness from Benedict Anderson’s work Imag-
ined Communities. He writes in the introduction:

My point of departure is that nationality—or as one might prefer to put it in 
view of that word’s multiple significations, nation-ness, as well as nationalism, 
are cultural artefacts of a particular kind. To understand them properly we 
need to consider carefully how they have come into historical being, in what 
ways their meanings have changed over time, and why, today, they command 
such profound emotional legitimacy.2 

Anderson does not define this concept specifically; its meaning is 
revealed contextually: at the core of national consciousness (i.e., of 
such cultural artefacts as nationality, nationalism) lies a feeling of the 
profound attachment. It is the actual (or actualized) experience of this 
feeling that constitutes the emotional legitimacy of all the relevant 
notions (nationality, national belongingness, etc.). I also attach im-
portance to the focus of Anderson’s analysis on the historical genesis 
of the ideas about nation and nationality. In this paper, I am going 
to concentrate on the emotional dimension of the historical process 
explored by Anderson. Accordingly, my initial thesis could be formu-
lated as follows: the alterations in the content of national conscious-
ness include corresponding historical changes in the character (i.e., 
in modes and modulations) of emotional attunement to national be-
longingness. In this regard, the paper unfolds at the intersection of 
such disciplinary trajectories as theory of nation-building and cultural 
history of emotions. Therefore, in the first approximation the thematic 
field of the paper could be defined as a cultural history of emotional 
legitimation of national consciousness. 

The given definition, however, is not yet sufficient until the sec-
ond notion—literary imagination—is introduced. I will address lit-

2        Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread 
of Nationalism (London/New York: Verso, 1991), 4.

Tatiana Shchyttsova



167

erature as one of the basic cultural forms that fulfills and articulates 
emotional legitimation of national consciousness. I proceed from the 
assumption that literature can create images (metaphors and imagi-
native worlds) which embody—and thereby express—the affective 
dispositions defining an emotional tone of national consciousness in 
the respective historical period. For the purposes of my paper it is im-
portant to adhere to the approach developed by Anderson, according 
to which an understanding of nation and national belongingness are 
initially articulated not in terms of ideology or political program, but 
instead in terms of cultural artefacts. As Anderson emphasizes, the 
latter are essentially closer to “kinship” and “religion” than to “liber-
alism” or “fascism.” In other words (to use a phenomenological ter-
minology), Anderson’s approach allows looking at the genesis of the 
idea of nation and at the feeling of national belongingness from the 
point of view of a life-world, or, to be more specific, from the point of 
view of an individual’s belonging to a life-world, i.e., to a particular 
cultural-historical community. Correspondingly, the different ways in 
which an individual experiences a connection with the nation (a con-
nection which by definition is both meaningful and affective) can be 
considered as specific cultural-historical forms of life.

Literature, as already noted, has the capacity to imaginatively 
(metaphorically, etc.) conceptualize such experience. The uniqueness 
of its way of conceptualization is, in my opinion, that the literary 
image can fulfill—articulate and transmit—the very emotional le-
gitimation of national consciousness. It follows that reading litera-
ture—together with the narrative and through it—is also a “reading of 
moods” (to use an expression of Hans Ulrich Gumbrecht).3 However, 
unlike Gumbrecht, I will be looking not at the (possible) discrepancy 
between the affective and meaning dimensions of literary work,4 but 
at the essential connection between them, since such a connection is 

3      Hans Ulrich Gumbrecht, Stimmungen lesen: Über eine verdeckte Wirklichkeit der 
Literatur (München: Carl Hanser Verlag, 2011).

4       Hans Ulrich Gumbrecht, Production of Presence: What Meaning Cannot Convey 
(Stanford, California: Stanford University Press, 2003).

Emotional Legitimacy ...



168

inherent to the very feeling (to the very sense) of national belong-
ingness. I will investigate how this connection has been articulated 
in literature in different historical periods. In so doing, I am going 
to reveal how this or that concrete type of emotional legitimation of 
national consciousness is conditioned by its respective socio-political 
and cultural context. To this end, I have chosen two works relating to 
different—almost polar—periods in the modern history of Belarus. 
They are the essay Going the Primordial Way: Studies of the Belaru-
sian Worldview by Ignat Abdziralovich5 (published in 1921), and the 
poetry collection Pan Forest by Anatol’ Sys6 (published in 1989). The 
former was published two years after the creation of the Belarusian 
Soviet Socialist Republic (which appeared as a form of political “ap-
propriation” of the Belarusian People’s Republic declared previously 
by the leaders of Belarusian national movement). The latter appeared 
two years before the fall of the Soviet Union and the foundation of the 
Republic of Belarus as an independent European state. 

A few words as to why these particular works have been cho-
sen. There are three main reasons. The first one concerns the mode 
of emotional legitimation. Generally speaking, there are two basic 
modes of emotional legitimation of national consciousness: deficient 
and affirmative. The former develops around the ideas/experience 
of deficiency and underdevelopment (maltreatment and oppression) 
of the people, considered as being unable to acquire national sover-
eignty and dignity. The latter, on the contrary, is characterized by a 
positive affirmation of the possibility and/or the actuality of the na-
tion’s sovereign existence and creativity. The aforementioned literary 
works, despite their polar historical localization, have in common an 
affirmative mode of emotional legitimation of national conscious-
ness, although they embody their affirmative affective disposition in 

5           Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham: Das’ledzіny belarusskaga s’vetagliadu 
[Going the Primordial Way: Studies of the Belarusian Worldview] (1921), https://
knihi.com/Ihnat_Kanceuski/Adviecnym_slacham.html (accessed December 15, 
2019).

6       Anatol’ Sys, Pan Les [Pan Forest] (Minsk: Mastatskaia Litаratura, 1989).

Tatiana Shchyttsova



169

very different ways—by different metaphorical, conceptual, and ar-
tistic means.

The second reason concerns the clear counter-factual implication of 
literary imagination in both cases. In both works, the emotional legit-
imation of national consciousness is performed—by the respective 
artistic and intellectual means—counter to the prevailing (popular, 
ideological) positions regarding the perspectives and the very sense 
of the national renaissance in Belarus. That is to say, literary imagina-
tion, in each of the examples at issue, carries out a counter-factual or 
critical work in unfolding an alternative perspective and cultivating 
an alternative possibility. Thus, we find in these texts an affirmative 
pathos underpinned by a strong critical attitude to how “the national 
question” is pursued and solved in the corresponding periods. It fol-
lows, furthermore, that these texts are to be viewed from the angle of 
cultural politics of emotions, namely, from the point of view of the 
question: what national feeling/sense is brought to life by the corre-
sponding literary examples of the affirmative emotional legitimation 
of national consciousness (i.e., consciousness of/about the national 
subjecthood). 

And, finally, the third reason is that the images and imaginary 
worlds created in the works under consideration have an impres-
sive cognitive (philosophical, mythical) core. Exploring Belarusian 
culture for the sake of the renaissance of Belarusian nation, Abdzi-
ralovich and Sys managed to comprehend their own belonging to the 
nation in a way which led to the revelation of an objective (essential) 
meaning of the experience under consideration.

Thus, in what follows, I will consider two literary examples (an 
essay and a poem) in succession. My goal is to provide an analytical 
description of the corresponding images and imaginary worlds, and 
to clarify the way in which they perform an emotional legitimation 
of national consciousness. Furthermore, the above-mentioned count-
er-factual implication of literary imagination must be taken into ac-
count as well, because such a critical attitude (that, as we will see be-
low, appears in the form of disagreement in Abdziralovich and in the 

Emotional Legitimacy ...



170

form of radical rejection in Sys) is a constitutive moment in the gen-
esis of the respective affirmative pathos. Therefore, the presentation 
of each literary case begins with a brief clarification of the relevant 
social and historical background against which the literary work ful-
fills its alternative emotional legitimation of national consciousness.

Ignat Abdziralovich: The Flowing Form

The essay Going the Primordial Way: Studies of the Belarusian Worl-
dview by Ignat Abdziralovich7 was published in Vilnius in 1921, fol-
lowed by a lasting “arrest”—spanning the entire Soviet period—in 
special depositories. The socio-political context behind this essay 
was determined by the pursuit of national independence by Belaru-
sian intellectuals and activists. As a result of their efforts, the Belaru-
sian People’s Republic was declared an independent state in 1918 in 
Minsk. However, at that date—because of the consequences of the 
First World War, on the one hand, and political suppression by the 
Russian Bolsheviks, on the other—it was impossible to defend the 
sovereignty of the newly created nation-state. With the Bolsheviks 
coming to power, instead of the Belarusian People’s Republic, the 
Soviet Socialist Republic of Byelorussia was founded in 1919. In the 
essay, the October Revolution is seen as solely “Russian,” the politics 
of the Bolsheviks is criticized, and the Belarusian national project is 
interpreted as being autonomous. The difficulties in upholding this 
wishful independence are linked by Abdziralovich to the problemat-
ic geopolitical situation of Belarus, namely to its standing between 
two civilizations, between the West and the East, more specifically, 
between Russia and Poland (each of which politically impeded the 

7      Ignat Abdziralovich (Kancheuski) (1896–1923) was a Belarusian thinker, poet, 
and essayist. Born in Vilnius, he studied in Petersburg and Moscow, and after 
his military service worked in various cooperative organizations in Smolensk 
and Vilnius.

Tatiana Shchyttsova



171

development of the Belarusian culture and nation). Because of the 
long-lasting two-sided political and cultural suppression, the intel-
lectual and cultural context in which the essay appeared, was char-
acterized by the prevalence of an attitude defined by Sergei Dubav-
ets as the “tradition of literary and philosophical mourning for the 
impoverished homeland.”8 In his foreword to the modern edition of 
Abdziralovich’s essay, Dubavets highlights: “Perhaps, this is the first 
Belarusian book that is already OVER THERE—over there, where 
the tradition of literary and philosophical mourning for the lost lan-
guage, will and fate, for the lost Fatherland, is bound to change for an 
affirmative idea of creating a new Belarus.”9

Now, let us turn to the conceptual image, which is a central el-
ement of the new affirmative vision developed by Abdziralovich 
and, correspondingly, a principal “imaginative” embodiment of his 
affirmative pathos as such. Abdziralovich calls it a flowing form. 
Drawing on Henri Bergson’s philosophy of life (as it was presented 
in Bergson’s famous work Creative Evolution, published in 1907), 
the Belarusian author applies and develops the ideas of the French 
philosopher in the context of his exploring the Belarusians’ ways of 
cultural self-manifestation and national self-determination. The point 
of departure of his meditations is the vision, generally accepted at 
that time, of the Belarusian culture as something vague and inarticu-
late. Taking into consideration the above-mentioned border position 
of Belarus “between the two civilizations,” he does not deny that the 
state of uncertainty—that of an unidentified subjecthood—is a consti-
tutive characteristic of the life form that lies in this “between”: to be 
“in-between” (to oscillate)  means for the Belarusian culture to histor-
ically reproduce indefiniteness (uncertainty).10 However, at this point 

8         Siargej Dubavets, “Pradmova” [Foreword], in: Ignat Abdziralovich, Advechnym 
shliakham (my translation).

9       Dubavets, “Pradmova” (my translation).
10    There is a very remarkable example of articulation of the “indefinite identity” 

in the cultural history of Belarusians. It is the phenomenon of tuteishaść 
(тутэйшасць). The word tuteishyia (тутэйшыя) literally means “coming from 

Emotional Legitimacy ...



172

of the analysis, Abdziralovich, inspired by the Bergsonian phenome-
nology of life, makes a kind of salto vitale: he unfolds a perspective 
that differs from the traditional negative assessment of the cultural 
and political “indefiniteness” of the Belarusians. The corresponding 
watershed is programmatically outlined already at the very beginning 
of his essay:

In the inarticulateness of Belarusian culture one wants to see a spiritual death 
of the people, their inability to determine their own ideal. Formally, we must 
agree that we do not have a defined culture, that we have a vague historical 
path, but this cannot be seen as the spiritual poverty of our people, its inability 
to independently pursue the creation of their own life forms.11

An alternative interpretation of “indefiniteness” becomes possible 
as a result of Abdziralovich’s phenomenological “bracketing” of the 
habitual understanding of “indefiniteness” as a stable negative con-
dition. Let us stress here that this traditional understanding is based 
on the classical modern idea of subjecthood (of a being-a-subject). 
In view of Belarus’s geopolitical and geocultural situation as a spa-
tial interregnum (a location “in-between”), Abdziralovich shows that 
the dramatic socio-historical experience of the Belarusians—as the 
experience of recurring  in-definiteness (hyphenated as an indica-
tion of process) due to recurring political and cultural violence from 
the eastern and western neighbors—allows revealing the in-definite 
(transitive) state as a paradigmatic one for the living as such (be it 
an individual or a community). This kind of revelation can be called 
the heuristics of the borderland, and the “flowing form” is the very 
essence of what is revealed there. The philosophical meaning of this 
conceptual image is that in such a way a fundamentally new (non-clas-
sical) form of subjecthood is thematized. At issue is being-a-subject 

here.” It was used by many Belarusians for the purpose of self-identification, 
that is, self-determination via simply relating oneself to a local “here.” Cf. 
Alexander Pershai, “Localness and Mobility in Belarusian Nationalism: The 
Tactic of Tuteishaść”, Nationalities Papers 36, no. 1 (March 2008): 85–103.

11     Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation).

Tatiana Shchyttsova



173

conceived as a becoming-a-subject, as a continuing in-definiteness or 
subject-in-transition respectively.

It must become clear now that it would be wrong to interpret the 
oscillation “in-between” in terms of vacillation. Such interpretation 
would be just a more or less implicit form of symbolic abuse since it 
would imply that the call for self-determination should be “satisfied” 
by subjecting Belarusian culture to one of the empowered forms of 
culture. Contrary to this approach, Abdziralovich claims that the na-
tional self-determination of Belarusians should not rely on the choice 
between the western and eastern forms of social life as a guiding 
principle, but instead it should be based on the creation of their own 
life forms. His conceptual innovation here is that this “own path” is 
thought of not in terms of ideological constructions of any sort (about 
the national mission, national idea, etc.), but is revealed due to a kind 
of essential intuition (Wesensschau) regarding the manifestation of 
life itself, more precisely the cultural-historical life of the particular 
people to whom the author feels himself belonging.12

Thus, the intermediate position of Belarus between two powerful 
political actors determines not only the tragic historical destiny of the 
Belarusian people, but also turns out to be an empirical ground for 
revealing a different form of subjecthood in general—the essence of 
which is articulated by Abdziralovich in the conceptual image of the 
flowing form:13 

12      Abdziralovich stresses in this regard that the task of creating our own, Belarusian, 
forms of life has to rely on the following imperative: “Let us not create violence 
and suffering either for others or for themselves—there should be no Belarusian 
messianism.” Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation). This 
correlates very well with Balibar’s distinction between nationalisms of liberation 
and nationalisms of domination. Cf. Etienne Balibar, “Racism and Nationalism”, 
in Race, Nation, Class: Ambiguous Identities, by Etienne Balibar and Immanuel 
Wallerstein (London/New York: Verso 1991), 37–68.

13      A more detailed and extensive analysis of the essay by Abdziralovich can be found 
in: Tatiana Shchyttsova, “‘The Attitude of Modernity’ of Ignat Abdziralovich: 
The Belarusian Borderland as an Exemplary Ground for Philosophical 
Universalization,” in Grenzen im Denken Europas: Mittel- und osteuropäische 

Emotional Legitimacy ...



174

We need to remember that life is flowing, that the human soul is not static, that 
a person should build her life as it develops and flows. [...] In the adaptation of 
the life forms to this variability, fluidity, in the search for life forms which are 
elastic, flowing, changeable—lies the meaning of the future, the content of both 
the individual ideal and the social one.14 

Anatol’ Sys:15 Pan Forest

Pan Forest is the title of the poetry collection and at the same time 
the central image that carries out a new emotional (affirmative) legit-
imation of the national consciousness—counter to the Soviet national 
policy. Sixty-eight years of Soviet rule in Belarus separate the essay 
of Abdziralovich and the poetry collection of Sys. The latter emerged 
in a distinct socio-political and cultural context. After the Belarusian 
territories became a part of the Soviet Union, two opposite tendencies 
began to develop in the Belarusian Soviet Socialist Republic (BSSR): 
on the one hand, intensive (forcible) Russification and Sovietization 
of the Belarusian society took place (including physical destruction 
of the representatives of the national cultural elite during the Stalin 
period). On the other hand, the very existence of the BSSR enshrined 
the existence of Belarusian ethnicity at the state level and hence pro-
vided a basis for the self-identification of the citizens as incorporated 
by the nation-state.

Such an ambiguous state of affairs was nothing but a ruse, since 
national republics turned out to be effective political and administrative 
means “in the matter of eliminating […] the national.”16 The character 

Ansichten, ed. Madalena Diaconu and Bianca Boteva-Richter (New Academic 
Press, 2017), 225–40.

14     Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation).
15     Anatol’ Sys (1959–2005) was a Belarusian poet. Born in the Belarusian village 

Garoshkava, he studied at the Gomel State University, and lived and worked in 
Minsk from 1985.

16    Valiantsin Akudovich, Kod adsutnastsi: Asnovy belaruskai mental’nastsi [The 
Code of Absence: The Grounds of Belarusian Mentality] (Minsk: Logvinov 

Tatiana Shchyttsova



175

of this eradication of the national aligned with the maintenance of its 
formal existence (a sort of Soviet Aufhebung) is acutely captured in 
the following two descriptions: 1) one of the most significant contem-
porary Belarusian thinkers, Valiantsin Akudovich, highlights that “the 
national republics were turned into peculiar ghettos, where localized 
and self-enclosed nations should have been eventually nipped in the 
bud”;17 2) the famous Polish poet Czesław Miłosz predicted a moment 
when: “[...] the principle of ‘culture, national in form, socialist in con-
tent’ will at best mean a monolithic unity of culture regulated from the 
Center, with preservation in each country a local ornament in the form 
of folklore.”18 Stalin’s principle as stated by Miłosz defined the Soviet 
cultural politics for Soviet internationalism. The work of Sys came at a 
time when the devastating consequences of this politics for Belarusian 
national culture were evident. Meanwhile, the recognition of the Sovi-
et regime as detrimental to the nation’s formation presupposed certain 
emotional dispositions. The affective resistance to the “Soviet” on the 
part of the “national” was a logically unavoidable implication of the 
Soviet regime, since it was a political structure which reduced nation 
to folklore, whilst the idea of “nation-building” was sublated (aufgeho-
ben) into the multinational scenery of Soviet festivities. Such a daunt-
ing context implies that the affirmative character of the poetic imagery 
of Sys could not be direct, “naive.” Similarly, it was not utopian—in the 
sense of an imaginative portrayal of a “bright future” for the Belarusian 
nation. At the same time, though appearing as a radical refutation of the 
Soviet sublation (Aufhebung) of the national, his writings were not an-
ti-Soviet in the strict (narrow) political sense (that is, not an outspoken 
political critique of the regime or the Soviet ideology).

Pan Forest yielded a dimension of a different kind and achieved 
an effect of a different sort. It was a mythologeme that hacked the 

Publishing House, 2007), 64 (my translation).
17     Ibid. (my translation).
18    Czesław Miłosz, Poraboshchennyi razum [The Captive Mind] (Sankt-Peterburg: 

Аleteia, 2003), 68. (my translation from Russian).

Emotional Legitimacy ...



176

mental ghetto of Soviet (inter)nationalism. The liberating effect was 
achieved not by means of intellectual enlightenment, but as a result 
of the full-scale use of the chthonic and cosmological elements of the 
Belarusian culture. Thematically (plot-wise), the collection is very di-
verse (it draws from folk legends, peasant life, cultural figures of Be-
larus, the persona of the poet, human destinies, and, of course, the fate 
of the motherland—this being the roughest outline of the topics), and 
yet all the works have a common atmosphere of an elemental force 
being released. At the level of characters and images (metaphors and 
allegories, ordinary people and cultural heroes), the perceptual “read-
ing” of this force succeeds largely due to the intertwining of the hu-
man and the nonhuman (animal, vegetal, elemental). Throughout the 
entire collection, this intertwining is shown as a dimension of human/
cultural life, so that while reading one gets a sense that the elemental 
force manifested in/through such mythological-cosmological inter-
twining is an irreducible foundation of the very feeling of “being at 
home,” i.e., being a natural part of one’s motherland. Meanwhile, the 
literary imagination and poetics of Sys reside at a completely differ-
ent level than the ideology of “blood and soil.” The event awaiting 
readers in his poetical world was a chthonic transgression that trans-
formed the reader’s state of mind by bringing back the vivid impulse 
into the existing context of national culture, that is, into the reader’s 
life-world.

The gravitational center of this feeling—and at the same time, the 
semantic and affective center of the entire collection—was the poem 
“Pan Forest,” which not accidentally gave the title to the entire col-
lection. The verse begins with the line “The Forest is a Temple.” As 
a sacral dimension, the forest is endowed with the ability to save. 
The verse is written as an invitation—a call—to get involved with 
the Sacred. The rite that Pan Forest can perform upon the human is 
described as follows:

[…]
ён спыніць жывіцай кроў –
такого не змогуць людзі, 

Tatiana Shchyttsova



177

і, быццам прадвесні гром, 
у Вас немаўля прабудзіць.

Жыццё і, тым болей, смерць
загубяць свой сэнс цялесны – 
Пан Лес не дазволіць мець 
пачуццяў, што шкодзяць лесу.

[It’ll stop your bleeding with turpentine—
a deed impossible for humans,
and, like a thunder on the eve of spring, 
will a speechless infant in you awaken.
 
Life and, all the more, death
will loose their corporal meaning—
Pan Forest will not tolerate
the feelings that cause the forest harm.19] 

The shaking (earthquake-like) effect as well as the transformative 
power exerted by the poetry of Sys were both existential and politi-
cal: the released elemental force tore apart the decorative shell of “na-
tional form” in the culture of Soviet Belarus and allowed readers to 
affectively experience an engagement with the autochthonous poetics 
of Belarusian culture.

Conclusion

I would like to conclude with a few methodological remarks. On 
the basis of the examples considered, we can say that literature is 
a valuable material for phenomenological investigation of national 
consciousness and, in particular, of the feeling of national belonging-
ness. Thanks to its inherent imaginative power and expressive means, 
literature is able to reveal an affective core of adherence to national 
self-identification, to a concrete national culture. In the literary works 

19     Sys, Pan Les, 56 (my translation).

Emotional Legitimacy ...



178

considered in this paper, the emotional legitimation of national con-
sciousness is a part of literary accomplishment that fairly deserves the 
name of critical phenomenology.20 For, as shown, the corresponding 
(affirmative) images (the flowing form, Pan Forest) were born out 
of the critical discrepancy between the authors’ treatment of the na-
tional question and the actual state of affairs in society. This critical 
rootedness in facticity makes the corresponding phenomenological 
work of the literary imagination “effective-historical,” which means: 
not only conditioned by the pre-given context, but also containing an 
intention to change it. The outlined critical rootedness means that the 
genesis of the new affirmative pathos originates in negative affects—
of indignation, resentment, anger, etc. (generally speaking, affects of 
non-acceptance)—which in turn were to be preceded by a relatively 
long period of enduring suffering due to the position that would then 
be rejected as unacceptable. The historical meanings (narratives) of 
the national consciousness are, thus, inseparable from the “living his-
toricity” of the corresponding affective dispositions. As already men-
tioned, literature is seen as an exceptional medium for the articulation 
and actualization of this kind of emotional legitimation of national 
consciousness. It must be emphasized that literature does not repre-
sent the corresponding affective dimension, but itself generates the 
latter. It follows that the emotional legitimation of national conscious-
ness is a performative act of literature—an act which is not only crit-
ical regarding its cultural context, but also creative and inspiring in a 
way that can support both the feeling of national belongingness and 
that of national originality without any ideological indoctrination and 
beyond the very possibility of a xenophobic nationalistic attitude.

20    Using this definition, I primarily rely on Husserl’s famous letter to Hofmannsthal 
in which the founder of phenomenological philosophy writes about the similarity 
between phenomenology and art. He sees similarity in that both the former 
and the latter perform (achieve) a particular kind of essential intuition. The 
letter is published in: Edmund Husserl, Husserliana Dokumente: Briefwechsel, 
vol. 7, Wissenschaftlerkorrespondenz, ed. Karl von Schuhmann and Elisabeth 
Schuhmann (Dordrecht: Kluwer, 1994), 133–6.

Tatiana Shchyttsova



179

Bibliography

Abdziralovich, Іgnat. Advechnym shliakham: Das’ledzіny belaruss-
kaga s’vetagliadu. 1921. Available online from https://knihi.com/
Ihnat_Kanceuski/Adviecnym_slacham.html (accessed December 
15, 2019).

Akudovich, Valiantsin. Kod adsutnastsi: Asnovy belaruskai men-
tal’nastsi. Minsk: Logvinov Publishing House, 2007.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Or-
igin and Spread of Nationalism. London/New York: Verso, 1991.

Balibar, Etienne. “Racism and Nationalism.” In Race, Nation, Class. 
Ambigious Identities, by Etienne Balibar and Immanuel Waller-
stein, 37–68. London/New York: Verso, 1991.

Dubavets, Siargei. “Pradmova.” In Advechnym shliakham: 
Das’ledzіny belarusskaga s’vetagliadu, by Ignat Abdziralovich. 
Minsk: Navuka i tekhnika, 1993. EBook.

Gumbrecht, Hans Ulrich. Production of Presence: What Meaning 
Cannot Convey. Stanford, California: Stanford University Press, 
2003.

---. Stimmungen lesen: Über eine verdeckte Wirklichkeit der Litera-
tur. München: Carl Hanser Verlag, 2011.

Husserl, Edmund. Husserliana Dokumente, Briefwechsel, vol. 7, Wis-
senschaftlerkorrespondenz, edited by Karl von Schuhmann and 
Elisabeth Schuhmann. Dordrecht: Kluwer, 1994.

Miłosz, Czesław. Poraboshchennyi razum. Sankt-Peterburg: Аleteja, 
2003.

Pershai, Alexander. “Localness and Mobility in Belarusian National-
ism: The Tactic of Tuteishaść´.” Nationalities Papers 36, no. 1 
(March 2008): 85–103.

Rudling, Per Anders. “The Beginnings of Modern Belarus: Identity, 
Nation, and Politics in a European Borderland.” The Journal of 
Belarusian Studies 7, no. 3 (2015): 115–27.

Emotional Legitimacy ...



180

Shchyttsova, Tatiana. “‘The attitude of modernity’ of Ignat Abdzi-
ralovich. The Belarusian borderland as an exemplary ground for 
philosophical universalization.” In Grenzen im Denken Europas. 
Mittel- und osteuropäische Ansichten, edited by Madalena Diaconu 
and Bianca Boteva-Richter, 225–40. New Academic Press, 2017.

Sys, Anatol’. Pan Les [Pan Forest]. Minsk: Mastatskaia Litаratura, 
1989.

Tatiana Shchyttsova



181

Zoltán Szendi 

Europa an Scheidewegen
Fragen der kulturellen Identität – literarische 
Fallbeispiele

Abstract: The study presents two critical positions paradigmatically approaching the 
cultural crisis of our time from two different sides. While Enzensberger attacks the 
homogenization policy of the EU with radical left-wing roots, Botho Strauss appears 
in the name of bourgeois culture against the self-abandonment of Europeans and for 
national culture.

Keywords: cultural identity, globalization, homogenization policy, migration, polit-
ical correctness

Die Zukunftsfrage Europas ist keineswegs neu – mit den unbewäl-
tigten Migrationswellen ist sie aber wohl das zentrale Problem ge-
worden, auch und vor allem aus der Sicht der europäischen Kultur. 
Es wäre zwar eine Illusion, sich einzubilden, dass intellektuelle Er-
wägungen in Betracht gezogen werden, wo die politischen und wirt-
schaftlichen Interessen die entscheidende Rolle spielen, ein klares 
Wort ist trotzdem unentbehrlich. Gewiss, aus dieser Überzeugung 
sind auch jene Schriften entstanden, welche „die Kostbarkeit des al-
ten Kontinents“1 wiederentdecken und sie bewahren möchten. 

Sowohl Hans Magnus Enzensbergers berühmte Essays Ach Eu-
ropa! Wahrnehmungen aus sieben Ländern (1987) und Die große 
Wanderung. Dreiunddreißig Markierungen (1994) als auch sein Ge-

1    https://www.welt.de/print-welt/article352068/Sieh-mal-an-Europa.html, 
3.5.2019.
https://www.welt.de/print-welt/article352068/Sieh-mal-an-Europa.html, 
3.5.2019.



182

dicht Altes Europa (1995) sind wahre Warnsignale, die Jahrzehnte 
vor der Migrationskrise wahrzunehmen waren. Ein anderer Essay, 
ebenfalls aus dieser Zeit, Anschwellender Bocksgesang (1993) von 
Botho Strauß und seine spätere kurze polemische Schrift Der letzte 
Deutsche (2015), die schon die Flüchtlingskrise reflektieren, lösten 
heftige Reaktionen aus. Diese beiden höchst kritischen Positionen 
sind deshalb paradigmatisch, weil sie sich von zwei verschiedenen 
Seiten der Kulturkrise unserer Zeit annähern. Während Enzensberger, 
der linksradikale Wurzeln in den 1960er Jahren hat, die Homogeni-
sierungspolitik der EU angreift, tritt „der letzte Deutsche“ im Zeichen 
der bürgerlichen Kultur gegen die Selbstaufgabe der Europäer und für 
die nationale Kultur auf. Bei diesen berühmten Repräsentanten der 
deutschen Literatur geht es schließlich auch um die Entlarvung der 
Globalisierung, um einen literarischen Kampf gegen ‚das Brüsseler 
Projekt‘, das die Souveränität von Ländern und Völkern bedroht.

Vor allem die bündige Schrift Enzensbergers Die große Wande-
rung wird immer häufiger zitiert, ist sogar Lehrstoff geworden. „Die 
Aktualität des vor einem Vierteljahrhundert erschienenen Büchleins 
ist erschreckend und verblüffend” – schreibt Melanie Mühl im Juli 
2018.2 Zu Recht. Denn die Einsichten, die hier die einstige Schlüssel-
figur der 68er Intellektuellen äußert, zeugen von einer Klarsicht, die 
wir heute noch mehr benötigen als zur Entstehungszeit des Essays. 

Ohne die politischen Aspekte der Migrationsfragen hier aus-
führlich erörtern zu können, sollte doch erwähnt werden, dass die 
sozial-humanistischen Stellungnahmen heute schon mit der Un-
übersichtlichkeit des Ausmaßes und der Dauer der Migrationsfluten 
konfrontiert werden.  Klaus Hartungs Behauptung, dass Enzensber-
ger keine Stellung beziehe, „schon gar nicht […] bei der sogenannten 
Asylfrage oder Ausländerdebatte“,3 kann hinsichtlich dieser Schrift 
kaum bestätigt werden. Umso mehr gilt aber die zurückhaltend neu-

2   https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/themen/hans-magnus-enzensber-
gers-gedanken-zur-migration-15678373, 3.5.2019.

3    https://www.zeit.de/1992/41/der-solist-und-sein-zivilisatorisches-minimum/
komplettansicht, 3.5.2019.

Zoltán Szendi

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/themen/hans-magnus-enzensber-
gers-gedanken-zur-migration-15678373, 3.5.2019.
https://www.zeit.de/1992/41/der-solist-und-sein-zivilisatorisches-minimum/
komplettansicht, 3.5.2019.



183

trale Position des Autors für das Gedicht Altes Europa. Zumindest ist 
das lyrische Ich nicht wahrnehmbar. Wir wissen aber: Es gibt keinen 
literarischen Text ohne Wertstruktur. Seine Wertkomponenten blei-
ben ganz unterschwellig, was gerade durch die Vielschichtigkeit der 
Bedeutungsebenen gesichert wird. Wie so oft in der Lyrik Enzens-
bergers, ist die Textsemantik auf der Oberfläche auch hier ganz ein-
fach strukturiert. So durchzieht eine krasse Opposition jede Strophe 
dieses Werkes, welche die offensichtliche Antinomie zweier Welten 
darstellt: die der Fremden und die des Heimatlandes.  Was bei dieser 
Gegenüberstellung gleich auffällt, ist der Unterschied auch in ihrer 
Repräsentanz. Während nämlich das Fremde personifiziert, also in 
lebendiger Gestalt anwesend ist, erscheint das Heimische nur als Ort, 
als Kulisse. Diese ganz eigenartige Perspektivierung verweist schon 
deutlich auf die doppelbödige Diskrepanz, welche die ganze Situation 
weitgehend bestimmt. Die Ausländer sind nämlich (gewiss nicht zu-
fällig) aus jener Gruppe ausgewählt, die am Rande der Gesellschaft 
lebt – wohl auch im Herkunftsland. 

Zuerst taucht „ein dicker Zauberer aus Guinea“ auf, dann sehen 
wir „[k]leine drahtige Dealer“ und schließlich eine „alte Bosnierin“4 
– lauter Figuren also, deren Schicksal sich wahrscheinlich auch im 
neuen Heimatland kaum bessern wird. Außer der „steifbeinigen“ al-
ten Frau scheinen auch  die anderen Fremden nicht  richtig vertrau-
enerweckend zu wirken. Auf den ersten Blick zumindest. Und doch, 
der dicke Gelegenheitsverkäufer wird in eine angenehme Umgebung 
platziert, in „warmen Brotduft vor der Bäckerei“, und die in einer un-
bekannten Sprache „knurrenden“ Jungen können mit ihren „riesigen 
Turnschuhen“ vielleicht ebenfalls mit unserem Mitleid rechnen. Das 
sind bedürftige Menschen, in einem Milieu erschienen, wo Einheimi-
sche vollkommen fehlen bzw. nur durch ihr Handwerk und ihre Kultur 
vertreten sind. Und da akzentuiert die Textstruktur eine weitere Disso-

4     Enzensberger, Hans Magnus: „Altes Europa”. In: Hinck, Walter (Hrsg.): Ge-
dichte und Interpretationen, Bd. 7, Gegenwart II. Philipp Reclam jun. Verlag: 
Stuttgart 1997, 45.  

Europa an Scheidewegen



184

nanz, indem sie deutlich hervorhebt, dass die europäische Kultur für 
die Migranten völlig unbekannt ist und für sie wahrscheinlich auch 
gleichgültig bleibt. Die Abschlusssätze in allen drei Strophen betonen 
diese Kluft zwischen den Kulturen. Zweimal wird die befremdende 
Tatsache in Frageform artikuliert: „(Wer waren die Grauen Brüder?)“ 
und „(Wer war der Heilige Geist?)“.5 Ein meisterhafter rhetorischer 
Kunstgriff ist es, dass die Fragen in Klammer gesetzt werden, um an-
zudeuten, dass die christliche Kultur zu schwinden beginnt. Wenn wir 
uns ausschließlich auf den Text konzentrieren und die ideologische, 
weltanschauliche Einstellung des Autors nicht in Betracht ziehen, sind 
die Deutungsmöglichkeiten der Abschlussbemerkungen allerdings 
unterschiedlich. Denn nur die rhetorische Bekundung scheint unmiss-
verständlich zu sein. Sie drückt nämlich den klaren Widerspruch aus, 
der darin besteht, dass die Beiläufigkeit der Hinzufügungen, die durch 
die Klammer-Form angedeutet wird, durch die dreimalige Wieder-
holungen sowie die Endstellungen, wenn auch nicht zurückgenom-
men, doch zumindest opponiert werden.  Und gerade diese Art der 
Perspektivierung erzeugt die expressive Komplexität dieser Fragen, 
ohne sie didaktisch reflektieren zu müssen. Während nämlich der 
Essayschreiber Enzensberger die Völkerwanderungen nüchtern und 
sachlich als historische Notwendigkeit betrachtet,6 lässt der Dichter 
im Gedicht auch die Beunruhigung der hier abwesenden ‚Urbewoh-
ner‘ mitschwingen. Unabhängig von der Intention des Autors. Die 
Hinweise auf „die Grauen Brüder“, den „Heilige[n] Geist“ und das 
„Portal des Hauses zum Elefanten“7 beschwören nämlich jene mehr-
hundertjährige Tradition der europäischen Kultur herauf, die mit der 
christlichen Religion bzw. der Geschichte untrennbar verbunden ist. 
Sowohl die „große Wanderung“ aus anderen Kontinenten zu ganz an-
deren Kulturen als auch der fortschreitende Säkularisierungsprozess 
drängen die alte europäische Kultur in den Hintergrund, was mit der 

5      Ibid.
6    Vgl. Enzensberger, Hans Magnus: Die große Wanderung. Suhrkamp Verlag: 

Frankfurt am Main 1992, 23–24. 
7       Hinck: Gedichte und Interpretationen, 45.

Zoltán Szendi



185

Zeit sogar zu ihrer vollkommenen Verwandlung führen kann. Es fragt 
sich aber, ob dieser Vorgang auch die kulturelle Identität allmählich 
auslöscht. Manche bezweifeln allerdings, dass die modernen Euro-
päer diese auf Tradition beruhende Identität überhaupt nötig haben. 

Die ausführliche Interpretation des Gedichtes von Reinhold 
Grimm, die mit einer langatmigen Annäherung an die Problematik 
beginnt, verhehlt in seiner Deutung die Präkonzeption keineswegs. 
Schon die virtuose Ableitung der Versform gleich am Anfang, die 
vom Sonett zum Minnesang hinüberwechselt, um Enzenbergers „hei-
matliches Nürnberg“ mit einzubeziehen und über die Troubadour-
dichtung letztlich bei den Anstößen „von einem außereuropäischen 
Kulturkreis“ landen zu können, nämlich bei dem arabischen8, macht 
dies deutlich. Der philologische Exkurs ist keineswegs zwecklos, er 
liefert schließlich den Beweis für das sekundäre Wesen der europäi-
schen Kultur. 

Und dieser sozusagen strukturellen und zugleich multinationalen Intertextua-
lität entspricht wiederum, wie sich alsbald erweisen wird, nicht nur eine ver-
deckte, aber dennoch nicht zu verkennende mythologisch-historische, sondern 
zuvörderst auch der inhaltliche und gedankliche Aufbau der insgesamt acht-
zehn Verse von „Altes Europa“.9

In diesem Kontext ist es dann kein Wunder, wenn sogar die Denkmä-
ler der einheimischen (deutschen) Kultur negativ konnotiert werden. 
So bildet für den Autor der Name des „Hauses zum Elefanten“ eine 
Bezugnahme zumindest unterschwellig „auf den europäischen Kolo-
nialismus, vor allem jedoch auf den gerade damals zu voller Stärke 
auflaufenden Sklavenhandel“.10 Nicht weniger willkürlich-spekula-
tiv ist die Deutung der zweimaligen Erwähnung der Farbe Grün als 
„versteckte Hinweise auf die grüne Fahne des Propheten“.11 Diese 

8        Grimm, Reinhold: „Wanderungen … ob aber auch Wandlungen? Enzensbergers 
‚Altes Europa‘“. In: Hinck: Gedichte und Interpretationen, 48. 

9       Ibid., 48–49.
10     Ibid., 51.
11     Ibid.

Europa an Scheidewegen



186

Beispiele sollten nur die Aufmerksamkeit darauf richten, wie stark 
auch die Literaturwissenschaft schon durch die aktuellen Ereignisse 
überpolitisiert wird. Wir wissen alle, dass es keinen Bereich in den 
Geisteswissenschaften gibt, der von den subjektiven Komponenten 
vollkommen befreit werden könnte. (Das wäre auch nicht wünschens-
wert.)  Auch in diesem Fall haben wir, hätten wir die Möglichkeit, die 
Argumente der unterschiedlichen Positionen in Betracht zu ziehen. 

Nach dem Zweiten Weltkrieg und nach dem Mauerfall (in ganz 
Osteuropa), als beide Diktaturen verschwunden sind, sind mit der Mi-
grationskrise die nationale und kulturelle Identität wieder ins Kreuz-
feuer der heftigsten Debatte geraten. Diese Frage führt zwangsläufig 
zur Diskussion mit bzw. viel mehr um Botho Strauß, dessen Glosse 
Der letzte Deutsche von vielen Intellektuellen als skandalträchtige 
Provokation empfunden wurde. Der kurze Essay ist ein Geständnis, 
das schon im Titel die resignierte Position des Alleinstehenden, sogar 
des Verlierers beinhaltet. Der Auftakt drückt so gleich das unbehag-
liche Gefühl des Fremden, der Heimat- und Obdachlosen aus, und 
zwar mit Hilfe eines Selbstzitates aus dem Text Die Unbeholfenen: 
„Manchmal habe ich das Gefühl, nur bei den Ahnen noch unter Deut-
schen zu sein. Ja, es ist mir, als wäre ich der letzte Deutsche.“12 Dass 
sein Bekenntnis zum Deutschtum geistiger Natur ist, verraten eben-
falls schon die Anfangszeilen: „Bei zahllosen schöpferischen Geistern 
war ich zu Gast, ich konspirierte.“13 Der Schriftsteller sieht (oder eher 
sah) die Berufung seines Lebens darin, dieses geistige Erbe „aufleben 
zu lassen“. So habe er „aus Geist-Stimmen komponiert“.14 Diese Ars 
poetica entspricht anscheinend der modernen dichterischen Praxis 
der Intertextualität, in der alles als Zitat betrachtet wird, bei Strauß 
geht es aber nicht um die postmoderne Technik der „Textproduktion“, 
sondern viel mehr um die intellektuelle Kraft und Ausstrahlung der 
literarischen Tradition. „Ich bin ein Subjekt der Überlieferung, und 

12     Strauß, Botho: „Der letzte Deutsche“. In: Der Spiegel, 41/2015, 122.  In: http://
magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/139095826, 3.5.2019.

13     Ibid.
14     Ibid.

Zoltán Szendi



187

außerhalb ihrer kann ich nicht existieren.“15 Und dieses bedingungs-
lose Engagement für die Kultur und vor allem für die eigene Literatur, 
diese Süchtigkeit „nach deutscher Dichtersprache“ führt den Schrift-
steller zur heftigen Opposition: „Ich möchte lieber in einem ausster-
benden Volk leben als in einem, das aus vorwiegend ökonomisch-
demografischen Spekulationen mit fremden Völkern aufgemischt, 
verjüngt wird, einem vitalen.“16 Es ist bemerkenswert, dass seine 
ausgesprochen kritische Meinung hinsichtlich der „ökonomisch-de-
mografischen Spekulationen“ mit Migranten mit dem sarkastischen 
Urteil von Enzensberger übereinstimmt, der in Die große Wanderung 
schreibt: 

Je höher die Qualifikation der Einwanderer, desto weniger Vorbehalte 
begegnen ihnen. Der indische Astrophysiker, der chinesische Starar-
chitekt, der schwarzafrikanische Nobelpreisträger – sie sind überall auf 
der Welt willkommen. Von den Reichen ist in diesem Zusammenhang 
ohnehin nie die Rede; niemand stellt ihre Freizügigkeit in Frage. […] 
Wo die Konten stimmen, versiegt wie durch ein Wunder der Fremden-
hass.17

Dass (auch) diese schonungslose Entlarvung der maßgebenden libe-
ralen Öffentlichkeit – soviel ich weiß – großzügig übersehen wurde, 
hat wohl mehrere Gründe. Erstens ist die Schrift Enzensbergers mehr 
als zwanzig Jahre früher als Struauß’ Glosse erschienen, in der Zeit 
also, als die meisten Migranten in Deutschland noch Gastarbeiter wa-
ren. Zweitens gilt Enzensberger auch heute noch (zu Recht) als Iko-
ne der Linksintellektuellen und genießt deshalb eine Art Immunität. 
Drittens stellen die Worte „deutsch“ und „Nation“ für die Öffentlich-
keit allzu oft ein rotes Tuch dar, als wenn diese Begriffe noch immer 
im Dienste des Dritten Reiches stehen könnten. Wir wissen alle, dass 
Rechtsradikalismus auch im heutigen Deutschland präsent ist, er hat 

15     Ibid.
16     Ibid.
17     Enzensberger: Die große Wanderung, 37.

Europa an Scheidewegen



188

aber keine Chance, zu entscheidender politischen Macht zu kommen. 
Jedoch – und das wissen wir auch –, Deutschland ist noch immer 
durch die düstere Vergangenheit traumatisiert und allzu viele kön-
nen anscheinend noch immer nicht mit ihrer eigenen Identität rich-
tig umgehen. Strauß spricht von Entwurzelung, welche den „meisten 
ansässigen Deutschen“ eigen ist, von „Sozial-Deutschen, die nicht 
weniger entwurzelt sind als die Millionen Entwurzelten, die sich nun 
zu ihnen gesellen“.18 Enzensberger, der diese Problematik aus einer 
historischen Perspektive betrachtet, meint, „daß die Vorstellung, es 
gebe ein kompaktes deutsches Volk, höchst abwegig ist. Ihre Funkti-
on kann nur darin bestehen, eine besonders fragile nationale Identität 
durch Fiktionen zu stützen.“ Sein Argument, dass die Deutschen „ein 
besonders bunt gemischtes Volk“19 darstellen, trifft vollkommen zu. 
Dies gilt aber wohl für die meisten, wenn nicht gerade für alle Völ-
ker. Ebenso einleuchtend ist Enzensbergers Erörterung hinsichtlich 
der „multikulturellen Gesellschaft“, die für ihn „ein konfuses Schlag-
wort“ darstellt, wenn er über den notwendigen Zerfall solcher Gesell-
schaften spricht (das Osmanische Reich, Habsburger Monarchie). Das 
neueste und so das bekannteste Beispiel ist die Sowjetunion. „Man 
hat dort“ – schreibt Enzensberger – „viele Jahrzehnte lang und mit 
ungeheurem Aufwand versucht, einer ‚multikulturellen Gesellschaft‘ 
Gefühle der Zusammengehörigkeit und gemeinsame Ziele einzubläu-
en. Das Ergebnis war eine Implosion mit unberechenbaren Folgen“.20 
Besonders aufschlussreich sind die darauffolgenden Gedanken über 
die Gefahren in den „klassischen Einwanderungsländern“, denn sie 
beleuchten durchaus auch die heutige Situation. Der Autor vergleicht 
die früheren Zustände mit den jetzigen und weist darauf hin, dass die 
einstigen „Neuankömmlinge“ sich „äußerst anpassungswillig gezeigt 
[haben]. Sie akzeptierten die geschriebenen und ungeschriebenen 
Normen der Gesellschaft, die sie aufnahm […], hielten aber lange an 

18     Strauß: Der letzte Deutsche, 123.
19     Enzensberger: Die große Wanderung, 48.
20     Ibid., 60.

Zoltán Szendi



189

ihrer kulturellen Tradition und oft auch an ihrer Sprache und an ihren 
religiösen Überlieferungen fest.“ Dahingegen kann man heute „we-
der bei den alten Minderheiten noch bei den Neuzuwanderern auf 
eine solche Haltung zählen“. Denn: „Immer mehr Gemeinsamkeiten 
werden aufgekündigt“ und „immer mehr Bevölkerungsgruppen po-
chen auf ihre ‚Identität‘“.21 Die weiteren Symptome und Diagnosen, 
die Enzensberger aufzählt, stellen ein sehr düsteres Bild dar. Die 
Konfrontationen seien nicht nur zwischen Mehrheit und Minderheit 
zu sehen, sondern auch unter den Minoritäten. „Soziale Konflikte 
werden gewissermaßen nationalisiert“ – so lautet die Konklusion. 
Zur Abwehr der Einwanderung werde das Argument der Antikolo-
nisten verwendet und solche Losungen wie „Afrika den Afrikanern“ 
würden nun auch für die Europäer verwendet. Schließlich erwähnt 
der Essayist auch die „menschenfreundliche Variante“ der Lösungs-
versuche, die „präventive Migrationspolitik“, die übrigens heute 
unter den Politikern immer häufiger betont wird, die darin besteht, 
vor allem Herkunftsländer der Migration zu unterstützen, um „die 
Ursachen der Auswanderung zu beseitigen“. Doch in Enzensbergers 
trübem Szenario erweist sich auch dieser Ansatz als Utopie. Einer-
seits fehle sowohl „das ökonomische Potential der Industrieländer“, 
als auch „der politische Wille zu einer globalen Umverteilung“.22 
Andererseits zeige die langjährige Entwicklungspolitik die diesbe-
züglichen Hoffnungen auch als illusorisch. Die abschließende (33.) 
„Markierung“ zieht dann das Fazit: „je mehr [eine Zivilisation] sich 
einmauert, desto weniger hat sie am Ende zu verteidigen. Was aber 
die Barbaren angeht, so brauchen wir sie nicht vor den Toren zu 
erwarten. Sie sind immer schon da“.23 Das scheint der nach dem 
Roman von William Nicholson gedrehte Film Der Marsch (1990) 
zu bestätigen. Der Film präsentiert eine erschütternde Vision über 
den Aufbruch von großen Menschenmassen dar, die nach Europa 

21     Ibid., 60–61.
22     Ibid., 64.
23     Ibid., 66. 

Europa an Scheidewegen



190

aus einem Afrika fliehen, das wegen des Klimawandels unbewohn-
bar geworden ist.24  

Trotz der kathartischen Wahrheit von Enzensbergers Worten 
und der Bilder des englischen Films müssen wir nochmals zur der 
anderen ungelösten Frage der nationalen bzw. kulturellen Identität 
zurückkehren, um auch Botho Strauß’ „Igelstellung“ gerecht zu 
werden.  Aus der globalen Sicht der heutigen Völkerwanderung 
scheint gewiss dieses Problem zweitrangig zu sein. Wenn dieses 
überhaupt existiert. Wenn wir schon infolge der früheren (meist ver-
heerenden) Völkerwanderungen und der friedlichen Mischehen im 
Voraus gemischte Völker darstellen, wo und wozu sollten wir dann 
unsere Identität suchen? Enzensberger hat zwar diese Frage vollkom-
men marginalisiert, er weiß aber genauso wie Strauß, dass die Identi-
tät zum Wesen des menschlichen Lebens gehört. Es ist zwar ein Zufall 
– nennen wir das mal so –, wer in welche Familie, Sprachgemeinde, 
Region, Kultur und Religion usw. hineingeboren ist, die Identität hat 
aber immer eine lebenserhaltende Funktion, die sprachlich gestaltet 
wird. Peter Bichsels Kurzgeschichte Ein Tisch ist ein Tisch zum Bei-
spiel zeigt genau das auf, nämlich welche Notwendigkeit eine ge-
meinsame Sprache tatsächlich darstellt. So ist die Muttersprache und 
deren Vollendung in den Dichtersprachen nicht nur Icherweiterung, 
sondern zugleich Weltbereicherung, soweit die Sprachen unentbehr-
liche Mittel zur Welterfahrung darstellen. „Die Dichtung hat die Auf-
gabe, die Sprache einer Nation in einigen vollendeten Anwendungen 
zu zeigen“  – so heißt das Paul Valéry-Zitat bei Strauß.25 Und auf der 
Suche nach Heimat und Identität versinkt der Dichter in die für ihn 
schon anscheinend Utopie gewordene eigene Kultur. Das ist dann die 
Nation „in ihrer ideellen Gestalt“, deren „Hüter und Pfleger“ zu wer-
den heute schon lächerliche Bloßstellung einer „komischen Figur“ 
bedeutet. So bleibe dem deutschen Schriftsteller nach Strauß „nichts 
anderes, als sich neu zu beheimaten: Zuflucht in die ästhetische Über-

24     Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Der_Marsch_(Film), 3.5.2019.
25     Strauß: Der letzte Deutsche, 123.

Zoltán Szendi



191

lieferung zum einen, zum anderen Erdulden ihrer Auslöschung.“26 
Strauß, der nicht zuletzt wegen seiner hier zitierten beiden Essays 
eine Art persona non grata in Deutschland geworden ist, denn im Na-
men der ‚politischen Korrektheit‘ darf seine Kampfansage gegen „die 
immer herrschsüchtiger werdenden politisch-moralischen Konformi-
täten“27 nicht toleriert werden. Schließlich sind die kostbaren Worte 
wie Demokratie und Souveränität nicht allen vorbehalten. Als ob es 
der verfemte Schriftsteller nicht gut genug, ja, nicht besser wüsste, 
als die meisten in seiner Heimat, dass die deutsche Kultur (zusammen 
mit ihrem Volk), organischer Teil der Weltkultur ist. Als ob er nicht 
genau unterscheiden könnte zwischen den wahren Neonazis, dem 
sonstigen Pöbel und den anderen Protestierenden.   

Und damit möchte ich zugleich zu meinen Schlussbemerkungen 
kommen. Die beiden repräsentativen Vertreter der modernen deut-
schen Literatur haben sich zu den wichtigsten politischen Fragen der 
letzten Jahrzehnte in ihren Essays geäußert, obwohl sie sich bewusst 
waren, dass die Einmischung „in den politischen Diskursen der deut-
schen Öffentlichkeit“ Gefahren birgt.28 Umso mehr sind ihre Worte 
von Gewicht. Ihre Meinungen weichen zwar häufig stark voneinander 
ab, zeugen aber immer von Ehrlichkeit und Scharfsinn. Ihre unter-
schiedlichen Positionen sind – zumindest für mich – deshalb nicht 
störend, weil sie sich eher ergänzen als abschwächen. Diese ergeben 
sich nämlich aus dem jeweils anderen Standpunkt und einer unter-
schiedlichen Annäherungsweise: Während Enzensberger in der Gro-
ßen Wanderung eine historische Notwendigkeit sieht und sie aus glo-
baler Sicht betrachtet, führt Strauß die Gefahren der Entwurzelung 
auf beiden Seiten vor Augen. Enzensberger zählt trotz aller Empathie 
und Solidarität die Schwierigkeiten der tragischen Herausforderun-
gen auf, welche vor allem deshalb tragisch sind, weil sie – zurzeit 
noch zumindest – unlösbar erscheinen, und das verhehlt der Schrift-

26     Ibid., 124.
27     Ibid., 123.
28     Enzensberger: Die große Wanderung,  67.

Europa an Scheidewegen



192

steller keineswegs. Die Perspektiven sind bei Strauß nicht weniger 
düster, mit dem Unterschied, dass er sein Land und dessen Kultur 
dem Untergang geweiht sieht. Möge seine Vision so prophetisch sein 
wie die Herders! Der Autor der Ideen zur Philosophie der Geschichte 
der Menschheit hatte bekanntlich das Aussterben der Ungarn prophe-
zeit, was sich (bis jetzt zumindest) zum Glück nicht bewahrheitet hat.

Trotz der gravierenden politischen und ideologischen Unter-
schiede haben die berühmten Autoren doch auch Gemeinsamkei-
ten. Da sind vor allem die wichtigen Merkmale ihrer intellektuellen 
Attitüde: Klarsicht und Unbestechlichkeit – Eigenschaften, die ihre 
Schriften auch in den essayistischen Stellungnahmen auszeichnen. 
Eine ganz ähnliche Einstellung haben sie ferner in Bezug auf die 
Entlarvung der heimtückischen Manipulationen in der globalisier-
ten Welt – sowohl was die Politik als auch was die Massenmedien 
angeht. Eine Art Rollenverteilung ist allerdings auch hier sichtbar. 
Nur auf umgekehrte Weise. In Anschwellender Bocksgesang rech-
net Botho Strauß mit der „Gewaltherrschaft“ der öffentlichen Macht 
im Allgemeinen ab: 

Das Regime der telekratischen Öffentlichkeit ist die unblutigste Gewalt-
herrschaft und zugleich der umfassendste Totalitarismus der Geschichte. Es 
braucht keine Köpfe rollen zu lassen, es macht sie überflüssig. Es kennt keine 
Untertanen und keine Feinde. Es kennt nur Mitwirkende, Systemkonforme. 
Folglich merkt niemand mehr, daß die Macht des Einverständnisses ihn miß-
braucht, ausbeutet, bis zur Menschenunkenntlichkeit verstümmelt.29 

Enzensberger dagegen rügt konkret die Wortführer der Europäischen 
Union, nachdem er vorher zugegeben hat, dass die EU manche wich-
tigen und nützlichen Maßnahmen eingeführt hat. Aber die Eurokratie 
will keine Volksbefragung und duldet keine Kritik. 

Deshalb haben sich die Wortführer in Brüssel, Straßburg und Luxemburg eine 
Strategie ausgedacht, die sie gegen jede Kritik immunisieren soll. Wer ihren 
Plänen widerspricht, wird als Antieuropäer denunziert. Dieses Kidnapping der 

29    Strauß, Botho: „Anschwellender Bocksgesang“. In: Spiegel 6/1993, 207. 

Zoltán Szendi



193

Begriffe erinnert von ferne an die Rhetorik des Senators Joseph McCarthy und 
des Politbüros der KPdSU. 30 

Die Quelle dieses Zitats heißt: Sanftes Monster Brüssel oder die Ent-
mündung Europas. Schon der Titel dieses Essays protestiert gegen 
den Versuch der Eurokratie, „[...] eine so ureuropäische Erfindung 
wie die Demokratie hinter sich zu lassen.“31 Dass sie dies machen 
kann, bestätigen allerdings die Worte von Botho Strauß: „Zum Miss-
brauch kann so gut wie alles dienen“.32 

Bibliographie

Enzensberger, Hans Magnus „Altes Europa”. In: Hinck, Walter 
(Hrsg.): Gedichte und Interpretationen, Bd. 7, Gegenwart II. Phi-
lipp Reclam jun. Verlag: Stuttgart 1997, 45.  

---: Die große Wanderung. Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main 
1992.

Fuhr, Eckhard: „Die Intellektuellen entdecken die Kostbarkeit des 
alten Kontinents wieder“. In: Die Welt, 25.1.2003.In: https://
www.welt.de/print-welt/article352068/Sieh-mal-an-Europa.html, 
3.5.2019.

Grimm, Reinhold: „Wanderungen … ob aber auch Wandlungen? En-
zensbergers ‚Altes Europa‘“. In: Hinck: Gedichte und Interpreta-
tionen, 46–54.

Hartung, Klaus: „Der Solist und sein zivilisatorisches Minimum. ‚Die 
Große Wanderung‘ des Hans Magnus Enzensberger: Ein Meister-
werk mit Bruchstellen“. In: ZEIT, 2.10.1992. In: https://www.zeit.

30     Enzensberger, Magnus: Sanftes Monster Brüssel oder die Entmündung Europas. 
Suhrkamp: Berlin 2011, 56.

31     Ibid., 57.
32    Strauß: Der letzte Deutsche,123.

Europa an Scheidewegen



194

de/1992/41/der-solist-und-sein-zivilisatorisches-minimum/kom-
plettansicht, 3.5.2019.

Mühl, Melanie: „Je ärmer einer ist, desto fremder kommt er uns vor“. 
In: FAZ, 7.7.2018. In: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/bue-
cher/themen/hans-magnus-enzensbergers-gedanken-zur-migra-
tion-15678373, 3.5.2019.

Strauß, Botho: „Anschwellender Bocksgesang“. In: Spiegel 6/1993, 
202–207. 

---: „Der letzte Deutsche“. In: Der Spiegel, 41/2015, 122.  In: http://
magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/139095826, 
3.5.2019.

Wikipedia: Der Marsch. In: https://de.wikipedia.org/wiki/Der_Mar-
sch_(Film), 3.5.2019.

Zoltán Szendi



195

The Prospects of Globalization and the Horizons of 
Humanism

Die Perspektiven der Globalisierung und die Horizonte 
des Humanismus



196



197

Bernhard Waldenfels

Europa unter dem Druck der Globalisierung

„[...] neue Wege des Übergangs zwischen Lokalem 
und Globalem [...]“

Michel Serres1

Abstract: The actual process of globalization, leading to a back and forth of denation-
alization and renationalization, calls for a third way between globalism and localism. 
Thus, the difference between homeworld and alienworld should be preserved, giving 
way to a Europe of neighborhoods. The response to refugees and immigrants may 
serve us as a test of hospitality.

Keywords: globalization, hospitality, lifeworld, nationalism, otherness

Der Rückblick auf die letzten hundert Jahre, die seit Beendigung des 
Ersten Weltkriegs verstrichen sind, ist kein Grund zum Feiern, wohl 
aber zur Rückbesinnung. Zum alten Europa gehört die Pflege eines 
Langzeitgedächtnisses, das unserem „geschwinden Europa“ Einhalt 
gebietet, das der Suche nach einem „guten Europäertum“ Raum läßt2 
und sich dem jederzeit drohenden Wiederholungszwang widersetzt. 

Mit den folgenden Überlegungen setze ich meine früheren Ge-
danken zu Europa fort.3 Speziell gehe ich aus von den Herausforde-

1       Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005, 67.
2    Nietzsche, Friedrich: „Jenseits von Gut und Böse“. In: Colli, Giorgio und 

Mazzino Montinari (Hrsg.): Kritische Studienausgabe (KSA).  Bd. 5. De 
Gruyter: Berlin 1990, 706. 

3     Vgl. folgende Vortragstexte: Waldenfels, Bernhard: „Europa angesichts des 
Fremden“ (Straßburg 1992); ders.: „Nationalismus als Surrogat“ (Bochum 
1995); ders.: Topographie des Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997; ders.: 

Vgl. folgende Vortragstexte: Waldenfels, Bernhard: „Europa angesichts des 
Fremden“ (Straßburg 1992); ders.: „Nationalismus als Surrogat“ (Bochum 
1995); ders.: Topographie des Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997; ders.:



198

rungen einer weltweiten Globalisierung, die Europa als Lebens- und 
Denkort zu überschwemmen droht. Was wird aus Europa, wenn es am 
Ende nur noch über digitale Paßwörter zu erreichen ist? Was wird aus 
den Spielräumen der Erfahrung, wenn sie den Strategien von global 
players überantwortet werden? Was wird aus der Geschichte Europas, 
wenn die „großen Erzählungen“ durch Zahlenspiele ersetzt werden? 
Die Unruhe, die sich in den letzten Jahren auszubreiten begonnen hat, 
läßt sich nur teilweise als heilsam bezeichnen. Wirkliche oder ein-
gebildete Verlusterfahrungen verlocken zu Reaktionen, die auf eine 
Tendenz zur globalen Denationalisierung mit Versuchen einer lokalen 
oder regionalen Renationalisierung antworten. Man ist geneigt, Karl 
Marx mit seiner Eingangsbemerkung aus dem Achtzehnten Brumaire 
des Louis Bonaparte zu zitieren: „In der Geschichte passiert alles 
zweimal, einmal als Tragödie und einmal als Farce.“4 Doch selbst 
wenn der Ausdruck eines solchen Neonationalismus eine Farce wäre, 
die sich weit von der Geschichte der Völker im Sinne von Herder 
oder Vico entfernt, so wäre sie ernst zu nehmen als Symptom für et-
was, das selbst keine bloße Farce ist. 

Meine Überlegungen, die aus deutscher Sicht auf die heutige Lage 
Europas abzielen und einerseits den Krieg, andererseits die Flücht-
lingsfrage als Testfall benutzen, kreisen um den Kontrast von Eige-
nem und Fremdem, von Lokalem und Globalem, der sich sowohl 
einer totalisierenden Form der Nationalisierung wie einer homoge-
nisierenden Form der Globalisierung entzieht. Methodisch orientie-
re ich mich an den Leitlinien einer responsiven Phänomenologie des 
Fremden.5 Berücksichtigt werden darüber hinaus die selbstkritischen 

„Anderswo statt Überall“ (Villa Vigoni 2001); ders.: Idiome des Denkens. 
Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005; ders.: „Mehrstimmiges Europa“ (Ljubljana 2008). 
In: Phainomena, Jg. 18 (2009), 68–69 bzw. in: ders.: Sozialität und Alterität. 
Modi sozialer Erfahrung. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2015, 429–442.    

4      Vgl. Marx, Karl, Friedrich Engels: Werke in 44 Bänden (MEW). Bd. 8. Dietz: 
Berlin 1956  ff., 115.

5      Vgl. Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. 
Suhrkamp: Frankfurt/M. 2006.

Bernhard Waldenfels



199

Europagedanken, wie sie nicht nur von Edmund Husserl ausgehen, 
sondern auch von Hannah Arendt, Jan Patočka, Paul Valéry oder 
schließlich von Jacques Derrida. Seitenblicke fallen auf Marx, Nietz-
sche und Freud, die Paul Ricœur einer école de soupçon zurechnet 
und deren Schriften aus dem heutigen Abstand heraus nicht mehr als 
Heilsschriften, wohl aber als Warnschriften zu lesen sind. Letzteres 
gilt im hohen Maß auch für die europäische Literatur des ausgehen-
den 19. und des beginnenden 20. Jahrhundert, die wir wiederholt ein-
blenden werden. 

1. Wir guten Europäer

Auf welche Weise und von welchem Ort aus läßt sich von Europa 
sprechen? Als Philosophen neigen wir dazu, Europa in eine Idee zu 
verwandeln und es in eine Werteskala aufzunehmen, um es von den 
Zufälligkeiten einer zeitlich-räumlichen Realität zu befreien. Doch 
wiederum tönen uns die Worte von Marx im Ohr: „Die ‚Idee‘ blamier-
te sich immer, soweit sie von dem ‚Interesse‘ unterschieden war.“6 
Soweit sie unterschieden oder geschieden war? Anstatt uns auf die 
verschlungenen Pfade einer Ideologiekritik zu begeben, die ihrerseits 
einer Metakritik bedarf, wollen wir lieber Europa beim Wort nehmen. 
Europa, geboren aus einer mythischen Ursprungsfigur, ist ein Name, 
den jeder für sich selbst übernimmt und den wir einander zuweisen, 
wenn wir von uns Europäern sprechen. Der Gebrauch dieses Namens 
ist okkasionell; er weist  zurück auf Gelegenheiten eines Hier und 
Jetzt, die sich nicht restlos in Daten überführen oder am Ende digita-
lisieren lassen. Das Wir wird ähnlich wie das Ich performativ benutzt, 
bevor es mit einem Artikel versehen und prädikativ verwandt wird. 
Austins doing things with words trifft auch auf die Europa-Rede zu. 

Nietzsche ist sich der sprachlichen Fallen und Tücken wohl be-
wußt, die hinter jedem Wort lauern. In seiner 1886 erschienenen 

6       Marx, Engels: „Die heilige Familie“. In: Marx, Engels, MEW 2, 85.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



200

Schrift Jenseits von Gut und Böse widmet er ein Hauptstück den Völ-
kern und Vaterländern; der zweite Paragraph beginnt mit der Formel: 
„Wir ‚guten Europäer‘“.7 Europa wird nicht eingeführt als Gegen-
stand eines geographischen und historischen Wissens, sondern als 
Thema einer Selbstbesinnung, ganz im Sinne eines tua res agitur, 
in dem nicht nur etwas auf dem Spiel steht, sondern unser eigenes 
Dasein. Doch die Wir-Rede ist alles andere als eindeutig. Es genügt, 
an die bekannte Differenz von inklusivem und exklusivem ‚wir‘ zu 
erinnern. Ein Deutscher wird den Satz anders lesen als ein Franzose 
oder ein Italiener, ein Europäer anders  als ein Orientale, anders auch 
als ein Jude, dessen Zugehörigkeit zu Europa seit Jahrhunderten labil 
ist. Erinnert sei daran, daß Juden in Deutschland, anders als im Nach-
barland der Revolution, erst mit der Reichsgründung von 1871 das 
förmliche Bürgerrecht erhielten. Daß dessen Ausübung auch danach 
europaweit viel zu wünschen übrig ließ, wissen wir nur zu gut, ganz 
zu schweigen von der 1933 einsetzenden Vertreibung und schließ-
lich Ermordung von Millionen. Daß Husserl wie viele seiner jüdisch 
stämmigen Kollegen darunter zu leiden hatte, ist wohlbekannt. Man 
könnte die Liste der Diskriminierungen und Selektionen jedoch fort-
setzen. Als vaterlandslose Gesellen galten unter Kaiser Wilhelm II 
alle Sozialisten und Kommunisten. Dazu die sarkastische Bemerkung 
im Kommunistischen Manifest: „Die Arbeiter haben kein Vaterland. 
Man kann ihnen nicht nehmen, was sie nicht haben.“8 Zu denken ist 
auch an Randvölker wie die Armenier, die Georgier, die Tataren oder 
die Kurden, die zwischen verschiedenen Reichsgrenzen zerrieben 
wurden.

In dem Wir, das sich in Nietzsches Europa-Appell ausspricht, 
steckt bestenfalls die Erwartung eines kommenden Europas.9 Nicht 
umsonst qualifiziert Nietzsche all jene Europäer, denen er sich ver-
bunden fühlt, als „gute Europäer“, die einem inneren Anspruch fol-

7       Nietzsche, „Jenseits“, 180.
8       Marx, Engels, MEW, Bd. 4, 479.
9       Vgl. Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays 

zu Europa. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1992.  	

Bernhard Waldenfels



201

gen; das bloße Wir ließe Raum für Zerwürfnisse, Usurpationen und 
Exklusionen jeglicher Art. Wenn Husserl 1935, also ein halbes Jahr-
hundert später, seinen Wiener Vortrag, der die Philosophie in die „Kri-
sis der europäischen Menschheit“ hineinstellt, mit Nietzsches Appell 
an die „guten Europäer“ abschließt,10 dann versucht er die Formel mit 
Inhalt zu füllen. Die Stichworte lauten Vernunft und Geist. Allerdings 
ist nicht zu übersehen, daß Husserl noch Kind seiner Zeit war; in dem 
„geistigen Europa“, das er beschwört, ist für „herumvagabundieren-
de“ Zigeuner ebenso wenig  Platz wie für die Eskimos, die am nörd-
lichen Rand Europas siedeln.11 Jan Patočka greift in den Siebziger 
Jahren die Husserlsche Idee eines vernunftorientierten Europa auf, 
indem er das griechische Erbe des alten Europa mit einem künftigen 
„Nach-Europa“ verbindet.12 Doch der tschechische Philosoph wurde 
selbst Opfer einer Entwicklung, in deren Verlauf das Gespenst des 
Kommunismus, das einst in Europa umging und sich anschickte, alle 
Länder im Zeichen des Proletariats zu vereinen, sich seinerseits in 
eine imperiale Großmacht verwandelte, die alle nachfolgenden Revo-
lutionen zu Konterrevolutionen erklärte und im Zweifelsfalle Bruder-
armeen anrücken ließ. Die Orte Budapest, Prag und Warschau und 
die Jahreszahlen 1956, 1968 und 1980 stehen für ein rebellierendes 
Europa.

Die Parole wir guten Europäer schillert, wie wir sehen, in vielen 
Farben. Als Nietzsche in der Blütezeit des Nationalismus diese Parole 
ausgab, bezog er sich auf Völker im Plural; spöttisch bezeichnete er 
den herrschenden europäischen Wirrwarr als Vaterländerei. Seitdem 
hat sich einiges getan, aber die Gefährdung ist geblieben. Steht Euro-
pa wiederum an einem Scheideweg?

10  Husserl, Edmund: Die Krisis der europäischen Wissenschaften  und die 
transzendentale Phänomenologie (Hua VI). Nijhoff: Den Haag 1954, 348.

11     Ibid., 318 f.
12  Patočka, Jan: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte. Klett: 

Stuttgart 1988, 207–287.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



202

2. Im Banne des Nationalismus

Der Erste Weltkrieg bildet eine Zäsur; er ist nicht bloß Folge eines 
grassierenden Nationalismus, der sich mit Flaggen schmückt, mit ihm 
tritt der Ernstfall dar. Die offen ausbrechende Feindschaft, die ganz 
Europa und seine Ränder erfaßt, geht hervor aus einer latenten Feind-
seligkeit. In den Nationalkriegen des 19. Jahrhunderts wiederholt sich 
auf halbsäkularisierte Weise die zerstörerische Gewalt der Religions-
kriege, die im Dreißigjährigen Krieg ihren Gipfelpunkt erreichte. Ich 
spreche von einer halbsäkularisierten Art und Weise, da die Nation 
für die man im 19. und 20. Jahrhundert lebt und stirbt, eine religiöse 
Aura wahrt, auch wenn religiöse Symbole nur als Staffage dienen.13 
Daß jede Partei das Gott Mit Uns für sich reklamierte, in Deutschland 
sichtbar eingraviert in das Koppelschloß der Soldaten, am Ende kom-
biniert mit Adler und Hakenkreuz, gehört zur Ironie der religiös auf-
geladenen Kriegsgeschichte Europas, die durch eine nicht abreißende 
Serie von Kriegsdenkmälern nicht nur bezeugt, sondern befeuert wur-
de. „Invictis, victi, victuri – Den Unbesiegten die Besiegten, die sie-
gen werden“, so lautet eine Inschrift, die der klassisch-humanistische, 
antinietzscheanische Gelehrte Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff 
1918 an einem Denkmal für die gefallenen Angehörigen der Berliner 
Universität anbringen ließ; bis heute begegnet mir der martialische 
Spruch tagtäglich auf der Außenwand einer Kirche in München-
Schwabing. Der Nationalismus hatte etwas Selbstzerstörerisches; 
was zurückblieb, war ein zerstückeltes Europa. Selbst Intellektuelle 
und Literaten wie Bergson, Eucken, Cohen, Scheler, Thomas Mann, 
Max Weber, Ernst Jünger oder auch der junge Bertold Brecht und der 
junge Zuckmayer ließen sich anfangs von der Kriegshysterie mitrei-
ßen, anders als Hermann Hesse, Karl Kraus oder Romain Rolland.14 

13   Zu den schillernden Formen einer Nationalreligion vgl. Eßbach, Wolfgang: 
Religionssoziologie I. Glaubenskrieg und Revolution als Wege neuer 
Religionen. W. Fink: Paderborn 2014, 529–560.

14     Vgl. die nichts beschönigenden Zeitzeugnisse von Walter Brecht: Unser Leben 
in Augsburg, damals. Erinnerungen. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987, 211–313 

Bernhard Waldenfels



203

Auf den Höhen der Wissenschaft stand der kaisertreue Max Planck 
dem pazifistisch gesonnenen Albert Einstein gegenüber. Was Euro-
pa im Ganzen betrifft, so konnten das gemeinsame Band aus Handel 
und Verkehr, Recht, Wissenschaft und klassischer Bildung und selbst 
ein grenzüberschreitendes Phänomen wie der französische Wagneria-
nismus oder dynastische Verwandtschaftsbeziehungen zwischen den 
Höfen von Berlin, London und Petersburg das Unheil nicht aufhalten. 
In ihm verquickte sich der Trieb zur Selbsterhaltung mit einem Trieb 
zur Fremdvernichtung, angeheizt durch eine allseitige Kriegspropa-
ganda, verstärkt durch eine industriell genutzte Waffentechnik und 
beseelt von einer Fin-de-siècle-Stimmung. 

Begleitet wurde der innereuropäische Nationalismus vom Welt-
eroberungsdrang eines Kolonialismus, der fremde Erdteile in ein exo-
tisch ausgelagerten Schatteneuropa verwandelte – mit feinen Unter-
schieden je nachdem, ob die Kulturnation einen mildernden Einfluß 
geltend machte wie im Falle Frankreichs, ob der Kolonialismus offen 
rassistische Züge annahm wie in Italiens Abessinien-Feldzug oder ob 
die Wirtschaftsnation alle Kräfte auf sich zog wie in den meisten ande-
ren Fällen. „Sie sagen ‚Christus‘ und meinen Kattun“,15 so die trocke-
ne, trotz aller Anglophilie kritische Bemerkung des preußischen Fon-
tane im Stechlin.16 Die Folgen dieses Europaexports reichen bis in die 
Gegenwart, wenn wir erleben, wie Menschen aus dem Irak, aus Syrien, 
Libyen oder Afghanistan, aus Somali oder dem Kongo in ihre kolonia-
len Vaterländer fliehen. Wenn schon Überfremdung, so handelt sich um 
eine Überfremdung durch Überfremdete, nur daß diese Vorgeschichte 
in den Fremdheitsdebatten selten als solche wahrgenommen wird. Das 

und Carl Zuckmayer: Als wär’s ein Stück von mir. Hören der Freundschaft. S. 
Fischer: Frankfurt/M. 1969, 217–301. Zur Beteiligung deutscher Philosophen 
und Intellektuellen vgl. Flasch, Kurt: Die geistige Mobilmachung. Die 
deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg. Alexander Fest: Berlin 2000.

15     https://gutenberg.spiegel.de/buch/der-stechlin-4434/24, 10.12.2019.
16   Was diesen Altersroman auszeichnet, ist eine flackernde Moderne, in dem 

sich die Geschicke eines sich wandelnden  Europas abzeichnen wie in einem 
Wetterleuchten. 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



204

geht bis zu der gedankenlosen, aber keineswegs arglosen Rede eines 
bayrischen Ministerpräsidenten, der sich kürzlich erdreistete, von Asyl-
tourismus zu sprechen. Der grenzüberschreitende Flüchtlingsstrom, 
der von heutigen Populisten vielfach wie ein neuer Hunneneinfall be-
schrieben wird, konfrontiert Europa nicht nur, aber auch mit seiner ei-
genen Geschichte. Geschichtskundige werden sich an einen gewissen 
Scipio Africanus erinnern, der seinen Beinamen nicht seiner Herkunft, 
sondern dem römischen Sieg über den punischen Hannibal verdankte.17 
Man sollte dabei nicht übersehen, daß die europäische durch eine jahr-
hundertelange ottomanische Vorgeschichte durchkreuzt wird; sie hat 
im Vorderen Orient und auf dem Balkan Spuren hinterlassen, die nicht 
weniger zweideutig sind als die des christlichen Abendlandes.

3. Über die Nation hinaus 

Das Lernen aus dem Desaster der europäischen Bruderkriege nimmt 
einen eigentümlichen Verlauf. Ulrich, der Protagonist aus Musils 
Mann ohne Eigenschaften, distanziert sich von der zügellosen „Va-
terländerei“ mit einer ironischen Volte. Er erinnert sich an einen pa-
triotischen Schulaufsatz, dessen Thema für österreichische Kinder 
weniger siegesgewiß klang als für deutsche. 

Denn die Österreicher hatten in allen Kriegen ihrer Geschichte zwar auch 
gesiegt, aber nach den meisten dieser Kriege hatten sie irgendetwas abtreten 
müssen. Das weckt das Denken, und Ulrich schrieb in seinem Aufsatze über 
die Vaterlandsliebe, daß ein ernster Vaterlandsfreund sein Vaterland niemals 
das beste finden dürfe [...]18 

Die gebotene Zurückhaltung schließt Heimatliebe nicht aus, wohl 
aber die Vergötterung der Heimat. Entscheidend ist dabei, wie sich 

17  Was Deutschland angeht, so erinnere ich an eine vorzüglich präsentierte 
Sonderausstellung zur Deutschen Kolonialgeschichte, die 2017 im Berliner 
Deutschen Historischen Museum zu sehen war.

18     Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt: Hamburg 1978, 18.

Bernhard Waldenfels



205

das Verhältnis von Eigenem und Fremdem über Landesgrenzen hin-
weg gestaltet. Während der ererbte Nationalismus auf eine Abwehr 
des Fremden und im äußersten Konfliktfall auf dessen Vernichtung 
abzielt, läßt sich die Vereinigung Europas, die im Völkerbund un-
ter der Regie von Gustav Stresemann und Aristide Briand ihre erste 
institutionelle Ausprägung erfuhr, als eine Ausweitung des Eigenen 
bestimmen. In diesem Falle wird das Nationale nicht idealiter über-
sprungen, sondern realiter überstiegen in Form supranationaler Or-
ganisationsformen, an denen wir bis heute arbeiten. Doch wie ist die 
Wirkung dieses Überstiegs einzuschätzen? 

Schon Nietzsche sieht den „werdenden Europäer“ auf dem Weg 
zu einer „wesentlich übernationalen und nomadischen Art Mensch“, 
der sich von allen klimatischen und rassischen Bedingungen loslöst. 
Doch in dieser allmähliche „Anähnlichung“ der Europäer, die gleich-
sam alle Spitzen und Kanten abschleift und Europa seiner Eigenart 
beraubt, sieht er einen Prozeß der „Vermittelmäßigung“, der aus dem 
Menschen ein „nützliches, arbeitsames, vielfach brauchbares und 
anstelliges Herdentier Mensch“ macht. Und mehr noch, hinter die-
ser „Demokratisierung“ Europas lauert eine neue Tyrannis; denn die 
neuen Arbeitssklaven bedürfen eines „starken Menschen“, der über 
sie befiehlt.19 Durch Nietzsches Diagnose hallt ein fernes Echo der 
platonischen Politeia, die in ihrem Endstadium von der demokrati-
schen Willkürherrschaft zum Gewaltregime der Tyrannei überspringt. 
Natürlich kann der Tyrann im platonischen Sinne nicht eigentlich als 
stark betrachtet werden, da er nicht einmal sich selbst beherrscht, so 
wie der Tyrann im Sinne Nietzsche nicht mit dem Übermenschen 
gleichzusetzen ist, da es ihm nicht gelingt, sich selbst zu überwin-
den.20 Gleichwohl verbreitet sich hier ein dubioses Klima, das in 
Deutschland das Zerrbild einer konservativen Revolution, in Frank-
reich die Gewaltbereitschaft einer Action Française, in Italien und 

19     Nietzsche, „Jenseits“, 707 f.
20      Zur Figur des Übermenschen als einer Figur der Überschreitung vgl. Waldenfels, 

Bernhard: Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Suhrkamp: Berlin 
2012, 35 f.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



206

Spanien  faschistische Führerträume,  in Norwegen die Kollaboration 
der Quislinge ausbrütete. 

Husserl hat mit diesen extremen Auswüchsen nichts zu tun. Seine 
Krisenbehandlung zielt ebenfalls auf eine „Übernationalität Europa“ 
ab, doch in der Einheit versucht er die Vielfalt zu wahren. „Die eu-
ropäischen Nationen mögen noch so sehr verfeindet sein, sie haben 
doch eine besondere innere Verwandtschaft im Geiste, durch die alle 
hindurchgehend, die nationalen Grenzen übergreifend.“ Das „euro-
päische Menschentum“ gilt als Vorbote einer Menschheit, die ihr 
Telos in einer umgreifenden Vernunft hat. Die Souveränität jewei-
liger „Sondernationen“ scheint der Herrschaft der Vernunft keinen 
Abbruch zu tun.21 Die Vision richtet sich auf eine „Synthese der Na-
tionen, in welcher jede dieser Nationen gerade dadurch, daß sie ihre 
eigene ideale Aufgabe im Geiste der Unendlichkeit anstrebt, ihr Bes-
tes den mitvereinten Nationen schenkt“.22 Im Zuge einer allgemeinen 
Europäisierung der Welt, die im Gegensatz steht zu einer nicht aus-
zudenkenden Indianisierung,23 wird das klassische Gemeinwohl über 
die Grenzen der eigenen Nation hinaus verlegt. Dazu paßt, daß Hus-
serl dem „sich verirrenden Rationalismus“ der Neuzeit24 keinen Irrati-
onalismus entgegensetzt, sondern einen „Überrationalismus [...], der 
den schwächlichen Mystizismus und Irrationalismus als unzulänglich 
überschreitet und doch seine innersten Intentionen rechtfertigt“.25 

Ist die Qualität dieser ‚Übernationalität‘ jedoch wirklich über je-
den Zweifel erhaben? Probleme treten auf, sobald wir versuchen, das 
vereinte Europa oder gar die ganze Welt als eine gemeinsame Le-
benswelt zu denken. Werfen wir mit Aristoteles einen Blick auf die 
alteuropäische Politik, die sich auf die je eigene Polis konzentrierte 

21     Vgl., Husserl, Krisis, 320 f. 
22     Ibid., 336
23     Ibid., 320.
24     Ibid., 337.
25     Vgl. Husserls Brief an Lucien Lévy-Bruhl vom 11.3.1935. In: Schuhmann, Karl, 

Elisabeth Schuhmann (Hrsg.): Edmund Husserl, Briefwechsel, Bd. VII. Nijhoff: 
Dordrecht  1994, 156–159.  

Bernhard Waldenfels



207

und die in ihrem Verhältnis zu den Sklaven im Inneren, zu den Bar-
baren im Äußeren erhebliche Geburtsfehler aufweist, so stoßen wir 
auf deutliche Grenzen eines handlungsleitenden Weltverständnisses. 
Handlungs- und Beratungsfelder beschränken sich aus aristotelischer 
Sicht auf das, „[...] was in unserer Hand liegt (τὰ ἐφ‘ ἡμῖν)“. Dies be-
deutet beispielsweise, daß kein Spartaner sich darum kümmern wird, 
wie die Skythen am besten ihren Staat einrichten,26 und daß Griechen 
sich hüten, darüber zu beratschlagen, was bei den Indern vor sich 
geht,27 oder gar den Wunsch zu hegen, „[...] als König über alle Men-
schen zu herrschen [...]“.28 Obwohl die Antike bereits Imperien von 
beträchtlicher Größe kannte, hielt sich der Radius des praktischen, 
technisch unterbauten Handelns in deutlichen Grenzen. Es braucht 
kaum der Erwähnung, wieviel sich geändert hat, seitdem Politik, 
Ökonomie und Kultur planetarische Ausmaße angenommen haben. 
Doch umso dringlicher erscheint die Frage, worin denn die Gemein-
samkeit der Bewohner eines Erdteils besteht, ganz zu schweigen von 
der Gemeinsamkeit der Erdbewohner insgesamt. Wir ist schnell ge-
sagt, aber weniger schnell getan. 

Auf einer mittleren Ebene, oberhalb der Einzelnationen, aber 
unterhalb der Vereinten Nationen,  entstand in den 1950er Jahren 
eine Europäische Union, die es sich zur Aufgabe machte, friedliche 
Beziehungen aufrechtzuerhalten. Sie hat nicht nur im Euro eine ge-
meinsame Währung gefunden, sondern eigene Institutionen wie das 
Europäische Parlament, den Europäischen Rat, den Europäischen 
Gerichtshof oder die Europäische Zentralbank ins Leben gerufen, 
und sie bekundet ihre Einheit symbolisch durch Europaflagge und 
Europahymne. Doch worauf beruht die Einheit dieser Union, die im-
mer noch den transitorischen Charakter einer Baustelle hat? Für eine 
„Weltumschau“, die sich nicht einbildet, die Erfahrung überfliegen 
zu können, stellt sich die Welt immer nur in der Relativität wechseln-

26     Aristoteles: Nikomachische Ethik. Artemis & Winkler: Düsseldorf 2001, III, 5, 
1112a28f.	

27      Aristoteles: Eudemische Ethik. Akademie-Verlag: Berlin 1962, II, 10, 1126a29.
28     Ibid., 1125b33.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



208

der „[...] Lebensumwelten der jeweiligen Menschen, Völker, Zeiten 
[...]“ dar.29 Eine Lebenswelt, in der wir uns leiblich befinden, die wir 
mit Anderen teilen und die uns als Lebensumwelt umgibt, läßt sich 
nicht totalisieren. Bewohnt der sogenannte Weltbürger, der Kosmo-
polit, wirklich die ganze Welt? Spricht der Weltbürger eine einzige 
Weltsprache? Es kommt auf das Wie der Weltzugehörigkeit an. Die 
Sprache erscheint als besonders aufschlußreich; sie steht für eine 
Vielfalt von Lebensformen und Weltsichten; es gibt das Deutsche, 
das Französische, aber nicht das Europäische. Das Pfingstereignis der 
Apostelgeschichte spricht nicht für die Erfindung einer Einheitsspra-
che. „Sie sprachen in verschiedenen Zungen, und ein jeder hörte sie 
in seiner Sprache sprechen.“ Von diesem Pfingstwunder bleibt nicht 
viel übrig in einem smarten Europa, in dem ein jeder den anderen 
Englisch sprechen hört. Ein Monolinguismus verträgt sich nicht mit 
einer europäischen Lebenswelt, ganz zu schweigen von der Auswei-
tung auf außereuropäische Lebenswelten. Wenn es die linguistische 
Hoffnungsgestalt eines Esperanto gibt, so nur in Gestalt von Über-
setzungen. 

Husserl berücksichtigt den impliziten Charakter der Lebenswelt, 
indem er die Welt nicht als reale Ansammlung von Dingen und Wesen 
begreift, nicht als omnitudo realitatis, sondern als Boden und Horizont 
unserer Erfahrung, also als ein offenes Ganzes, das nie ganz und gar 
gegeben und nie vollbestimmt ist und das sich nur indirekt aus dem 
jeweils hier und jetzt Erfahrenen erschließt. Zugleich rekurriert er auf 
eine Urscheidung der Lebenswelt in Nahwelt und Fernwelt, in Heim-
welt und Fremdwelt,30 die der Scheidung in Eigen- und Fremdleib, 
in Eigen- und Muttersprache, in Eigen- und Fremdnation entspricht. 
Damit stellt sich die Frage, ob die versuchte Einigung Europas nicht 
falsche Erwartungen weckt, indem sie eine endlose Ausweitung des 
Eigenen und eine restlose Vergemeinschaftung suggeriert. Die Kluft 
zwischen einem konkret Allgemeinen und einem abstrakt Allgemei-

29     Husserl, Krisis, 150.
30     Ibid., 303.

Bernhard Waldenfels



209

nen, zwischen dem gelebten Gemeinsinn und abstraktiv eingenom-
menen Gesichtspunkten des Allgemeinen ließe sich nur überbrücken 
durch eine zweifelhafte Totalisierung, die mit dem Rekurs auf eine 
Alleinheit nicht nur das spezifisch Fremde, sondern auch das spezi-
fisch Eigene abschaffen würde. Eine allseitige Erfahrung wäre nichts 
weiter als eine gedachte Erfahrung; ein „[...] allseitiger Verkehr [...]“, 
auf den auch Marx im Kommunistischen Manifest hinsteuert,31 wäre 
lediglich ein Verkehrssystem. Wie Husserl ausdrücklich betont, hat 
selbst die Wahrheit als Wahrheit ihre begrenzten Horizonte und ihre 
unaufhebbaren Relativitäten.32 Doch verträgt sich dies mit einem Eu-
ropa als „[...] ideale[r] Lebens- und Seinsgestalt [...]“?33 Ist nicht jedes 
Ideal Produkt einer faktisch begrenzten Idealisierung? Jan Patočka 
nähert sich dieser Grenzproblematik in Form eines „negativen Plato-
nismus“, der von der Idee nur noch ein „unendliches Objekt“ festhält, 
das im strengen Sinn kein Gegenstand mehr ist.34  

4. Denationalisierung durch Globalisierung

Mit dem Prozeß der Globalisierung, der heute im planetarischen Aus-
maß den Ton angibt, scheinen die Spannungen zwischen Besonderem 
und Allgemeinem, zwischen Eigenem und Fremdem zu verschwin-
den oder wenigstens abzunehmen. Das Konzept der Globalisierung 
erinnert zwar noch an den Erdball, den orbis terrarum, den Come-
nius in Zeiten der Weltentdeckung didaktisch ins Bild gesetzt hat. 
Auf einer Kugel findet alles seinen Platz; die wohlgerundete Seins-

31     Marx, Engels, MEW 4, 466.  
32     Husserl, Edmund: Formale und transzendentale Logik (Hua XVII). Nijhoff: Den 

Haag 1973, 285, 288.
33     Husserl, Krisis, 320.
34  Vgl. Patočka, Ketzerische Essais, 426. Zur Problematik einer endlichen, 

leibhaftigen Welterfahrung und ihrer Scheidung in Eigen- und Fremdsphäre, 
die sich auch idealiter nicht aufheben läßt, vgl. ausführlich Waldenfels, 
Topographie des Fremden.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



210

kugel, in der es kein gesondertes Hier oder Dort gibt, ist eine alte 
Vorstellung, die bis auf Parmenides zurückgeht. Doch der Begriff der 
Globalisierung, der im 20. Jahrhundert aufkommt, in den Sechziger 
Jahren im Völkerrecht, in den Achtziger Jahren in der Sozioökono-
mie, hat mit der Kugelgestalt nur noch den Namen gemein. Er lehnt 
sich an den soziologischen Begriff einer Weltgesellschaft an, dessen 
Wurzeln bis in die frühe Neuzeit zurückreichen.35 Speziell steht er für 
„[...] verdichtete Transaktionen [...]“, die durch verschiedene Sach-
bereiche hindurchgehen und bewirken, daß die Bedeutung nationaler 
Grenzen abnimmt.36 Die schleichende Denationalisierung geht ein-
her mit einer Deregulierung der Volkswirtschaften, die sich nicht län-
ger in eine Nationalökonomie einbinden lassen; sie geht zusammen 
mit einem Gestaltwandel des Kriegs, dessen Fronten sich nach innen 
zu verlagern, ferner mit Klimaschäden, die an keiner Landesgrenze 
haltmachen, und mit einer digitalen, körperlosen Technologie, die 
alle Lebens- und Berufsbereiche durchdringt. Hinter der sogenann-
ten Echtzeit verblaßt die gelebte Zeit. Die Globalisierung findet ihre 
Denkwerkzeuge in der neueren Systemtheorie, die auf der relativen 
Differenz von System und Umwelt aufbaut und formale Ordnungs-
prozesse letzten Endes auf das Ziehen von Grenzen und dessen Be-
obachtung zurückführt. Dabei sind Leib und Leben keine systemtaug-
lichen Instanzen. Für unsere spezielle Thematik ist entscheidend, daß 
die Ausweitung des Eigenen ersetzt wird durch eine Neutralisierung 
der Scheidung in Eigenes und Fremdes. Die Lebenswelt stellt sich 
dar als eine „[...] Welt von Fremden [...]“, in der jedermann fremd ist 

35  Vgl. Stichweh, Rudolf: „Weltgesellschaft“. In: Ritter, Joachim, Karlfried 
Gründer, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 
Bd. 12. Schwab: Basel 2004, 486–490. In: https://www.fiw.uni-bonn.de/
demokratieforschung/personen/stichweh/pdfs/20_33stwweltgesellschaft01.
pdf, 10.12.2019.    

36   Ich beziehe mich auf den Artikel: „Globalisierung“ von Michael Zürn, in: 
Gosepath, Stefan, Wilfried Hinsch, Beate Rössler (Hrsg.): Handbuch der 
Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Bd. 1. De Gruyter: Berlin 2008, 
445–451.

Bernhard Waldenfels



211

und in der sich folglich niemand mehr fremd zu fühlen braucht.37 Die 
„transzendentale Obdachlosigkeit“, die der frühe Lukács der bürger-
lichen Welt zuschrieb, verwandelt sich in ganz und gar untragische 
Formen von Funktionalität und Dysfunktionalität. 

Der Globalisierung haftet eine Ambivalenz an, die Hans Blumen-
berg in kritischem Anschluß an Husserl als Technisierung der Lebens-
welt thematisiert.38 Der nicht zu leugnende Vorzug der Globalisierung, 
die allerdings okzidentale Wurzeln hat und von der weltweit die einen 
mehr, die anderen weniger profitieren, liegt in der Vervielfältigung 
von Möglichkeiten. Die zunehmende Mobilität und Flexibilität erfaßt 
gleichermaßen die Sphären von Produktion, Kommunikation, Ver-
kehr, Kunst und Politik, wobei letztere allerdings unter dem Druck 
der Ökonomie zu erodieren droht. Der ökonomische Imperativ, der 
im Stile einer verallgemeinerten Ökonomie endloses Wachstum vor-
schreibt und in Form von Selbstoptimierung und Selbstvermarktung 
das eigene Subjekt erfaßt, führt nicht zwangsläufig zu Verbesserun-
gen, wenn es um den Einsatz geeigneter Mittel und um die Befriedi-
gung von Bedürfnissen geht. Die Stärkung des Möglichkeitssinnes 
könnte einer Lockerung des „Realitätsprinzips“ dienen wie im Falle 
von Musils Ulrich, der beschließt, ein Jahr „[...] Urlaub von seinem 
Leben [...]“ zu nehmen.39 Doch dies schützt nicht vor der Gefahr einer 
ungehemmten Steigerung des Möglichkeitssinnes, die auf Kosten des 
Wirklichkeitssinns geht und den unerläßlichen Kontakt mit der Wirk-

37     Ich verweise auf meine kritische Analyse der kulturellen und sozialen Fremdheit 
in: Waldenfels, Bernhard: Vielstimmigkeit der Rede. Suhrkamp: Frankfurt/M. 
1999, 98–103; dort beziehe ich mich auf Autoren wie Alois Hahn, Richard 
Stichweh und Justin Stagl. 

38   Vgl. Blumenberg, Hans: „Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der 
Phänomenologie“ (1963), wiederabgedruckt in: ders. (Hrsg.): Wirklichkeiten, 
in denen wir leben, Stuttgart: Reclam 1981, 7–56. Zu der umfangreichen 
Debatte, die sich an Husserls Konzept der Lebenswelt anschloß, siehe meinen 
Artikel „Lebenswelt“. In: Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.): Neues 
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2. Alber: Freiburg, München 
2011, 1418–1429.

39     Musil, Der Mann, 47. 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



212

lichkeit über Gebühr schwächt. Die pathogenen Wirkungen einer 
drohenden Entwirklichung und Entpersönlichung der Erfahrung sind 
in den Patientenberichten von Psychopathologen und Psychoanalyti-
kern nachzulesen.40 Um nur ein Beispiel anzuführen, die zunehmende 
Häufigkeit eines Leidens unter Agoraphobie, mit der es die psychia-
trische Angstbehandlung zu tun hat, deutet hin auf ein gestörtes Ver-
hältnis zur Öffentlichkeit und auf eine Ortlosigkeit, die über indivi-
duelle oder familiär bedingte Triebschicksale hinausgeht. Ähnliches 
trifft umgekehrt auf die Klaustrophobie zu, die aus einem Gefühl 
der Beengung hervorgeht und die durch urbanistische Projekte einer 
„Nachverdichtung“ der Städte neue Nahrung erhält. Die Topologie 
erzeugt eigene Formen der Topopathie. Paul Virilio weist darauf hin, 
daß die technologisch erzeugte Schrumpfung des leibhaftigen Rau-
mes ein „tiefgreifendes Gefühl des Eingesperrtseins“ entstehen läßt.41 

Dies führt uns nochmals auf die Lebensweltvergessenheit zurück, 
die Husserl für eine Krisis der europäischen Wissenschaften und eine 
daraus resultierende Menschheitskrise verantwortlich macht. Husserl 
denkt in erster Linie an die Mathematisierung der Erfahrungswelt. 
Deren geniale Entdeckungen stellt er keinen Augenblick in Frage, 
doch er warnt davor, „daß wir für wahres Sein nehmen, was eine Me-
thode ist“.42 Die Flucht in ein Reich reiner Zahlen, Formen und For-
meln hätte zur Folge, daß die Mathematik jeden Wahrheitsanspruch 
und jede Lebensbedeutung einbüßt und daß ihre Regeln sich bloßen 
Spielregeln nähern, wie sie dem Schach- oder Kartenspiel zugrunde 
liegen.43 Dabei betont Husserl, daß die anonymen Prozesse der For-

40  Ich verweise auf einen Tagungsbericht der deutschen Psychoanalytischen 
Vereinigung, in dem die Rolle digitaler Medien in der Psychoanalyse und 
ein Komplex aus Digitalismus, Ökonomismus und Globalismus kritisch 
sondiert werden: Johne, Maria, Gebhard Allert et al. (Hrsg.): Veränderung im 
psychoanalytischen Prozess – Entwicklung und Grenzen. Psychosozial-Verlag: 
Gießen 2018, 237.  

41     Virilio, Paul: Fluchtgeschwindigkeit. Hanser: München 1996, 63. 
42     Husserl, Krisis,  52. 
43     Ibid., 46.

Bernhard Waldenfels



213

malisierung und Technisierung nur dann unserem Erkennen und Tun 
förderlich sind, wenn wir uns ihrer Genese bewußt bleiben, wenn wir 
nicht am Ende selbst blindlings nach Regeln funktionieren, so daß die 
Macht der Computer und Roboter in eine Ohnmacht der Vernunft um-
schlägt.44 Was Husserl an den Formalisierungsprozessen der Mathe-
matik aufzeigt, gilt mutatis mutandis für alle Bereiche der Kultur und 
der Zivilisation. Es gilt für die Ökonomisierung, für die Reduktion 
von Gebrauchsdingen auf Ware, von Wohnraum auf Kapitalanlagen, 
von Arbeitern auf Humankapital und so fort. Die Ökonomisierung der 
Lebenswelt wirft ähnliche Probleme auf wie deren Mathematisierung 
und deren Bürokratisierung. In der Kritik einer rein funktionalen oder 
rein systemischen Vernunft, die allen ideologischen und technokrati-
schen Überbauten ein Europa von unten entgegensetzt, begegnen sich 
Husserl, Max Weber und Marx, allen politischen Divergenzen zum 
Trotz.45 Auch Thomas Mann, der auf dem Weg von den 1918 erschie-
nenen Betrachtungen eines Unpolitischen zu den Weimarer Reden 
eines Politischen kräftig umgelernt hat, verteidigt eine europäische 
Politik, die den fatalen Gegensatz von bürgerlicher Geisteskultur und 
sozialer Welt der Arbeit und Technik ebenso überwindet wie den von 
Nationalismus und Internationalismus.46

Wenn die Globalisierung sich von der leibhaftigen Erfahrung ab-
löst, nimmt sie extreme Formen eines Globalismus an. Dies verführt 
zu Gedankenlosigkeiten wie der Verkündigung einer digitalen Kultur, 

44   Vgl. Weizenbaum, Joseph: Die Macht der Computer und die Ohnmacht der 
Vernunft. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

45       Ich verweise auf die vier Bände:  Waldenfels,  Bernhard,  Jan M. Broekman, Ante 
Pažanin (Hrsg.): Phänomenologie und Marxismus. Suhrkamp: Frankfurt/M. 
1977–1979, die auf Kurse am Interuniversitären Zentrum in Dubrovnik 
zurückgehen und zu einer Zeit entstanden, als der Kalte Krieg das Denken in 
eine einseitige Richtung trieb.  

46       Vgl. Mann, Thomas: Politische Schriften und Reden. Bd. 2. S. Fischer: Frankfurt/M. 
1968. Ich beziehe mich  auf folgende Reden und Aufsätze: „Das Problem der 
deutsch-französischen Beziehungen“ (1922), „Kultur und Sozialismus“ (1928), 
„Deutsche Ansprache. Ein Appell an die Vernunft“ (1930), „Bekenntnis zum 
Sozialismus“ (1933). 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



214

als ließe sich das Leben, ohne das es keine Lebenswelt gibt, seinerseits 
digitalisieren. Der neue Globetrotter, der sich für einen Weltbürger hält, 
weil er überall Online ist, taugt nur als Parodie einer alten Figur, hinter 
der noch eine Welterfahrung stand. Auch das Reisen will gelernt sein. 

5. Renationalisierung als Rückzug auf den eigenen Boden 

Was wir heute vielerorts in Europa erleben, ist eine Renationalisierung 
besonderer Art. Auf den ersten Blick handelt es sich um bekannte Mus-
ter, die bis in die politische Symbolik hinein durchschlagen. Es kommt 
zum Rückzug auf die jeweils eigene Nation oder auf eine als bedroht 
erlebte Heimat. Aus Heimatvertriebenen, deren berechtigte Interessen 
in Deutschland nach dem zweiten Weltkrieg durch eine eigene Partei 
vertreten wurden, werden Heimatbesessene. Der alte Gegensatz zwi-
schen Konservativen und Liberalen, der als relativer Kontrast zu den 
Startbedingungen der parlamentarischen Demokratie gehört, verwischt 
sich, wenn sowohl Bewahrung wie Erneuerung in ein reaktives Denken, 
Handeln und Fühlen flüchten. In besonderem Maße reaktiv erscheint 
ein Verhalten, das sich mit dem Gift des Ressentiments vollsaugt, das 
sich von den Kräften nährt, die es bekämpft, das seine Ohnmacht als 
Macht ausspielt und dessen Ja sich stets von einem verdeckten Nein 
nährt. Ressentiments untergraben nicht nur die Moral, sie dienen im 
persönlichen Leben wie im politischen Handeln dem Aufbau einer idio-
synkratischen Scheinmoral. Der Verlust des Eigenen wird wettgemacht 
durch Bekämpfung des Fremden. Kaum jemand hat diesen Niedergang 
der Moral, der nicht unwesentlich zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs 
beigetragen hat, hellsichtiger durchleuchtet als Friedrich Nietzsche 
mit seiner Genealogie der Moral von 1887, als Max Scheler mit sei-
ner Schrift Das Ressentiment im Aufbau der Moralen von 1912/1915 
und als Freud in seinem zugleich psycho- und kulturanalytischen Essay 
Das Unbehagen in der Kultur von 1930.47

47    In meinem Buch Schattenrisse der Moral (Frankfurt/M.: Suhrkamp 2006), 275–

Bernhard Waldenfels



215

Doch es sind nicht nur alte Muster, die neue Verwendung finden. 
Ein zweiter Blick zeigt, daß die Renationalisierungswelle, die sich quer 
durch das heutige Europa zieht, eine schillernde und geradezu para-
doxe Färbung annimmt. Man verteidigt Europa sowohl an seinen Bin-
nengrenzen gegen den wechselnden Übertritt aus europäischen Nach-
barnationen, wie auch an seinen Außengrenzen gegen den Zustrom aus 
außereuropäischen Ländern, zumal aus islamisch geprägten Regionen. 
In beiden Fällen ist das Europa, das die Neonationalisten verteidigen, 
kein weltoffenes Europa, sondern das je eigene Europa; wenn daraus 
etwas Gemeinsames entspringt, so einzig und allein in der gemeinsam 
verspürten Bedrohung durch das Nichteuropäische. Doch gemeinsame 
Bedrohung ist ein allzu schwaches Band, wie wir tagtäglich bei der 
Debatte über die Verteilung von Flüchtlingen erleben. Das bloße Kal-
kül schafft keine Solidarität, sondern höchstens ein Zweckbündnis, das 
ohne äußeren Druck zerbricht. Europa wird zur Worthülse.

Schauen wir nur, wie die Anhänger eines wiederentdeckten Na-
tionalismus sich ihre Zusammengehörigkeit vorstellen. Was sich in 
jüngster Zeit unter verschiedenen Parteinamen wie Alternative für 
Deutschland, Pegida, Front National, Lega Nord, PiS, Fidesz oder 
Partij Voor de Vrijheid breitmacht, vielfach in unheiliger Allianz mit 
dem postkommunistischen Regime in Rußland und flankiert von dem 
neu erwachten Amerikanozentrismus, was aber inzwischen auch an 
den Rändern etablierter Parteien emporsprießt – all das  proklamiert 
Eigenes unter Berufung auf ein Volk, das „wir sind“. On est chez 
nous, so tönt es von jenseits des Rheines. Die „Identität“, die von 
Sozialtheoretikern allzu leichtfertig mit der Ipseität des Selbst gleich-
gesetzt wird, nimmt kulturrassistische Züge an in den international 
verbreiteten Bewegungen der „Identitären“. Man verwendet die alte 
Wir-Formel aus der amerikanischen Verfassung findet (We the People 
of the United States […]), die 1989 von der Bürgerrechtsbewegung 
der DDR aufgegriffen wurde. Doch indem das „Wir sind das Volk“ 

296 führe ich diese Debatte von phänomenologischer Seite aus fort, indem ich 
Ressentiments als eine pathogene Form von Fremdgefühlen analysiere. 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



216

sich von einer demokratischen Kampfparole in eine quasi-ontologi-
sche Identitätsformel verwandelt, wird das eigene Volk auf populisti-
sche Weise überhöht. 

An den Nationalhymnen liegt es nicht. Sie betonen zwar alle das 
Völkische, lassen aber in Text und Melodie vielerlei Nuancen zu von 
der inzwischen aufgegebenen Anfangsstrophe „Deutschland, Deutsch-
land über alles“ bis zum revoltierenden „Allons enfants de la Patrie“, 
zum brüderlichen „Fratelli d’Italia“, zum thronfreudigen „God Save 
the Queen“ und zum friedlichen Lobgesang der Schweden: „Du gamla, 
Du fria, Du fjällhöga nord“. Das Wir, das sich an sich selbst freut, ist 
nicht eo ipso ein konkurrierendes Gegen-Wir, so wie die Selbstliebe 
des amour de soi-même nicht eo ipso zur Eigenliebe des amour-propre 
zusammenschmilzt. Doch das renationalisierte Wir der sogenannten 
Identitären stimmt Töne einer kollektiven Selbstermächtigung an. So 
setzt sich das Wir polemisch von einem vielfältigen Ihr ab. „Wir sind 
das Volk – und nicht ihr“. Ihr, das sind die da oben in Berlin, Paris, 
Rom oder Brüssel. Die Basis fühlt sich vom System, von den Politikern, 
von den Eliten und den offiziellen Medien verkauft und verkannt. Ihr, 
das sind aber auch die da draußen aus anderen Ländern, Kulturen, Reli-
gionen, teils immer noch die Juden, dazu neuerdings mehr und mehr der 
Islam. Worte, wie „Der Islam gehört nicht zu Deutschland“ sind selbst 
von Mitgliedern einer sich christlich nennenden Regierungspartei zu 
hören, die sich scheuen würden, so etwas vom Judentum zu sagen. In 
Ungarn und Polen, deren Vorgeschichte, auch nicht fleckenlos ist, gibt 
man sich weniger empfindlich; man denke an die antisemitischen At-
tacken auf Georges Soros, mit denen Orbáns Budapest seine „illiberale 
Demokratie“ untermauert, oder an das nationale Reinwaschen in War-
schau. Eine Frage wie „Wer ist Deutschland?“ wird zur Kernfrage.48 
Die Heimat, die als Nahwelt der Lebenswelt ihren affektiven Fundus 
verleiht, wird zum Bollwerk, wenn Fremdheit mit Überfremdung as-

48   Vgl. Klose, Joachim, Walter Schmitz (Hrsg.): Wer ist Deutschland? Aspekte 
der Migration in Kultur, Gesellschaft und Politik. Thelem: Dresden 2017. Die 
beiden Dresdener Herausgeber erörtern die Titelfrage ortsnah im Hinblick auf 
die gegenwärtige Lage im Osten Deutschlands.

Bernhard Waldenfels



217

soziiert wird. So produziert man aus Heimat Heimatlosigkeit. Imre 
Kertész, der mit Mühe dem KZ entgangen ist und dem es als einem 
ungarischen Juden immer noch passierte, im eigenen Land als Frem-
der tituliert zu werden, schreibt dazu: „Es ist etwas anderes, zu Hause 
heimatlos zu sein als in der Fremde, wo wir in der Heimatlosigkeit ein 
Zuhause finden können.“49  

Es ist nicht zu leugnen, daß es Gründe gibt, um den Erhalt des Ei-
genen zu fürchten und unter einem Mangel an Zugehörigkeit zu leiden. 
Wer in einer der übervölkerten Pariser banlieues, in einer im Nied-
ergang begriffenen Industriezone des Ruhrgebiets, im Amsterdamer 
Bahnhofsviertel oder in einem von der Mafia regierten Mezzogiorno 
lebt, hat für sich und seine Angehörigen mit anderen Schwierigkeiten 
zu kämpfen als ein Bewohner des 8. Pariser arrondissement oder eines 
Hamburger Villenviertels. Entsprechende Gegenbewegungen sind als 
Symptome ernst zu nehmen, wenngleich ihre ideologische Bastelei re-
ichlich dürftig, dafür umso giftiger auftritt. Schon Marx bezieht sich 
im Kommunistischen Manifest auf „reaktionäre Umtriebe“,50 die im 
Herzen des Proletariats um sich zu greifen, und Didier Eribon zeigt in 
seiner Rückblende auf den Ort seiner Herkunft,51 welche Kehrtwend-
ungen bis in linke Milieus hinein heute wieder möglich sind. Stecken 
wir also in einer europäischen Sackgasse?

6. Festung Europa

Die Flüchtlingsfrage, mit der das gegenwärtige Europa in erhöhtem 
Maße zu kämpfen hat, ist keine bloße Frage unter vielen; man könnte 
sie als ein experimentum crucis betrachten, das Europa dazu zwingt, 
Farbe zu bekennen. Ich möchte hier nicht die gesamte Flüchtlings-
debatte aufrollen, die weit über die Kompetenzen eines Philosophen hi-

49        Kertész, Imre: I c h – ein anderer. Rowohlt: Berlin 1998, 67.  
50     Vgl.: Marx, Engels, MEW 4, 472.
51     Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims. Suhrkamp: Berlin 1996.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



218

nausgeht. Ich möchte auch nicht nochmals den Hintergrund einer Phä-
nomenologie des Fremden, einer Verwandtschaft von Fremdheit und 
Feindlichkeit und einer Ethik der Gastlichkeit ausbreiten.52 Ich begnüge 
mich mit den beiden topographischen Motiven des Grenzschutzes und 
der Nachbarschaft, die in der Europadebatte eine zentrale Rolle spielen.

Neuerdings verteidigt man eine Festung Europa. So äußern sich 
rechte Politiker aus Deutschland oder Österreich, indem sie einen Be-
griff aus der Geopolitik der Nazizeit, der einstmals vom deutschen 
Reich besetzte Teile Europas bezeichnete, ins Positive wenden. Die-
ser Kampfbegriff umschreibt eine bestimmte Örtlichkeit. Er geht aus 
von einem Ortskern, der vor Auswirkungen der Globalisierung zu 
schützen und gegen fremde Einflüsse abzuschirmen ist. Dem Extrem 
des Globalismus tritt als Gegentendenz eine Art Lokalismus entge-
gen, der die grenzenlose Globalität durch eine eng bemessene und 
überschaubare Lokalität ersetzt. Maßgebend ist ein Gebot kollektiver 
Selbsterhaltung, dessen Verallgemeinerung einen latenten Krieg aller 
gegen alle, genauer: einen Krieg eines jeden mit einem jeden herauf-
beschwört, wie wir ihn von Thomas Hobbes her kennen. Die Tendenz 
zur Selbsterhaltung kann sich defensiv oder offensiv äußern je nach-
dem, wieviel man sich zutraut; doch ein Satz wie Angriff ist die beste 
Verteidigung gehört zur Logik des Krieges. Ohne Mühe lassen sich 
aktuelle Parolen zitieren, in denen sich eine feindliche Abwehrgeste 
bekundet. Nehmen wir Äußerungen wie die Grenzen schließen, Au-
ßengrenzen sichern, Obergrenzen festlegen, Fremde registrieren und 
Illegale abschieben. Aus solch defensiven Äußerungen spricht eine 
Abschreckungskultur, weit entfernt von der anfangs aufflackernden 
Willkommenskultur. Von Fremden, die vor etwas fliehen, die in Not 
sind und Hilfe suchen, ist kaum noch die Rede. Dabei werden Unter-
schiede wie die zwischen Asylbewerber, Flüchtling, Immigrant, Ein-
heimischer mit Migrationshintergrund, Gefährder und Terrorist mit 
Bedacht verwischt, so daß ein Klima unbestimmter Fremdenangst 

52  Vgl. Waldenfels, Bernhard: „Flüchtlinge als Gäste in Not“. In: Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, Jg. 65 (2017), 89–105.

Bernhard Waldenfels



219

entsteht. Oftmals genügt es, daß jemand wie ein Ausländer aussieht, 
um die Alarmanlage auszulösen. Man ist ständig auf dem qui-vive. 

Eine solche Abwehrhaltung setzt den Primat der Binnenperspek-
tive und das Privileg des Eigenen wie selbstverständlich voraus, wie 
es dem Gebot der Selbsterhaltung entspricht; doch das Durchsetzen 
dieser Perspektive hat seine Tücken. Immer wieder wird eine ge-
meinsame Außengrenze beschworen, doch hat Europa überhaupt eine 
solche Grenze? Strenggenommen wäre dies nur dann der Fall, wenn 
Europa ein souveräner Staat mit einem eigenen Territorium wäre. Da 
dies nicht zutrifft, besteht die europäische Außengrenze aus einem 
Flickwerk aus Landesgrenzen. Die Bewachung der eigenen Grenzen 
obliegt jeder einzelnen Nation; sie kann lediglich an eine Nachbar-
nation delegiert oder zwischen Nationen abgestimmt werden. Selbst 
Binnengrenzen, die Europa durchziehen, sind nicht schlechterdings 
gemeinsam, da man sie von dieser oder von jener Seite aus überquert. 
Dies zeigt sich, wenn neuerdings Dänemark einseitig beschließt, Päs-
se seiner deutschen Nachbarn zu kontrollieren. 

Wie aber steht es mit Ankömmlingen, die nicht nur als Besucher 
kommen wie die einstigen Gastarbeiter, sondern dauerhaft Einlaß su-
chen? Man pflegt zwischen legalen und illegalen Immigranten zu un-
terscheiden je nachdem, ob jemand einen gültigen Paß oder ein Visum 
vorzeigen kann oder nicht. Doch ist nicht jeder Immigrant, der erstmals 
die Schwelle zwischen Ausland und Inland überquert, im Augenblick 
des Übertritts gewissermaßen illegal, zwar nicht im Sinne des geradezu 
Gesetzwidrigen, wohl aber in dem des Gesetzlosen, des outlaw, grie-
chisch gesprochen des apolis?53 In Bayern wurde jüngst heftig darüber 
diskutiert, wo und wie man nichtregistrierte Immigranten grenznah un-
terbringen könne, ohne deren Aufnahme zu präjudizieren. Man verfiel 
dabei auf rechtlich umstrittene, wortreich umschriebene Transitlager, 
Transitzentren, Transferzentren oder Ankerzentren54 und stützte sich 

53   Vgl. hierzu die strikte Unterscheidung von „Illegalität“ und „A-legalität“ bei 
Lindahl, Hans: Fault Lines of Globalization. Legal Order and the Politics of 
A-Legality. Oxford University Press: Oxford 2013, 133–143.

54   Das Wort Ankerzentrum hat als Abkürzung von Ankunft – Entscheidung – 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



220

auf eine juristische Fiktion der Nichteinreise, die bisher nur beim Zwi-
schenaufenthalt auf dem Flugplatzgelände angewandt wurde. Entsteht 
so für eine Weile ein Niemandsland, ein no man’s Europe? Einwande-
rer sind jedoch keine bloßen Dinge, über die man sprechen kann, ohne 
sie anzusprechen oder auch nur anzublicken, obwohl die Amtssprache 
nicht selten diesen Anschein erweckt. Wie aber spricht man jemanden 
an, der noch nicht drinnen und nicht mehr draußen ist? Kann man das 
Hier und Dort von Adressant und Adressat, das – mit Karl Bühler zu re-
den – zum elementaren „Zeigfeld“ der Sprache gehört, fiktionalisieren, 
ohne das Verhandlungsgespräch in ein Geistergespräch zu verwandeln? 
Ich bitte dich (der du nicht da bist) um deinen Ausweis; ich frage dich 
(der du nicht da bist), wer du bist und so fort. Das absurde Gespräch 
verstummt, bevor es anhebt.

Gehen wir einen Schritt weiter, so stoßen wir auf das Asylrecht, das 
in Deutschland durch Artikel 16a des Grundgesetzes garantiert ist. „Poli-
tisch Verfolgte genießen Asylrecht.“ Die später beigefügten Einschrän-
kungen, die sich auf den Staat der Einreise beziehen, liefern mit der Be-
stimmung „sicherer Herkunftsstaaten“ reichlichen Zündstoff. Das neue 
Asylrecht, ist eine Art „Straßen- und Wegerecht“; es dient dem „gemein-
samen Bemühen, Flüchtlinge abzuwehren und, wenn das nicht gelingt, 
schnell wieder loszuwerden“, so äußerte sich ein kritischer Jurist und 
Journalist.55 Zu beachten ist ferner die Genfer Flüchtlingskonvention, die 
von vielen Staaten unterzeichnet wurde und die bei Flüchtlingen die be-
gründete „[...] Furcht vor Verfolgung wegen ihrer Rasse, Religion, Natio-
nalität, Zugehörigkeit zu einer politischen Gruppe oder wegen ihrer poli-
tischen Überzeugung [...]“56 in Betracht zieht. Alles in allem stellt sich 
eine grundlegende Frage, die so lautet: Was nützt Asylanten das Asyl-

Rückschickung mehr mit Ausgang zu tun als mit Übergang.
55     Vgl. die Rückschau: Prantl, Heribert: „Wohlstand drinnen, Armut draußen“. In: 

Süddeutsche Zeitung, 1.7.2013, 3. Ihre kritische Schärfe hat kaum an Aktualität 
eingebüßt.

56 Vgl.: https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/
Genfer_Fluechtlingskonvention_und_New_Yorker_Protokoll .pdf, 
14.12.2019.

Bernhard Waldenfels



221

recht, wenn sie keinen Ort finden, an dem sie ihren Antrag stellen und 
von dem aus sie ihr Recht wahrnehmen können? Was geschieht, wenn 
die zugesagte Rechtsfrucht ungenießbar ist, wenn sie zurückweicht wie 
die Früchte, nach denen Tantalus vergeben seine Hand ausstreckt? Han-
nah Arendt stellte diese Frage in der Kriegs- und Nachkriegszeit, als Eu-
ropa von Wellen politischer Emigranten und Vertriebenen heimgesucht 
wurde, und zwar im Hinblick auf die Menschenrechte, deren Geltung 
ohne Anbindung an einen Ort ein blasses Ideal bleibt. Im Nachkriegs-
deutschland traf dies zu auf sogenannte displaced persons, wörtlich: 
ver-rückte Personen, auf eingereiste Nichteingereiste, wenn man obige 
Fiktion anwendet; sie wurden von den Amerikanern bis auf weiteres in 
Auffanglager eingewiesen und befanden sich also einstweilig auf deut-
schem Boden. Darunter waren sowohl Überlebende des Holocaust wie 
russische Kriegsgefangene, die vor einer Rückkehr in ihr Heimatland zu-
rückscheuten. Doch blicken wir in die Gegenwart. Solange Flüchtlings-
schiffe auf dem Mittelmeer an die afrikanische Küste zurückgeschickt 
werden, scheint die Asylfrage auf kaltem Weg, nämlich auf dem Wasser-
weg gelöst, und zwar so, daß alle Europäer vereint davon  profitieren. 
Die ominöse Alternative für Deutschland fände ihre Ergänzung in einer 
Alternative für Italein. Zynisch gesprochen käme dies einer europäischen 
Notlösung gleich, die Europa unter der Flagge einer flüchtlingsfreien 
Union ex negativo vereinigen würde. Retter aus der Seenot wären dann 
bessere Freibeuter, vor denen Europa sich ebenfalls zu schützen hätte. 
Dabei wird übersehen, daß es seit langem im internationalen Seerecht 
ein spezielles Gesetz zur Seenotrettung gibt, das alle alle Küstenstaaten 
und alle Schiffe unter staatlicher Flagge dazu verpflichtet, unabhängig 
von Nationalität, Status und Umständen allen Menschen, die in Seenot 
geraten, nach Kräften Hilfe zu gewähren.      

7. Europa der Nachbarschaften

Wir wissen, daß dies nicht alles ist, was Europa ausmacht. Schwen-
ken wir also zur anderen Seite über, die auch gehört und gesehen sein 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



222

will und die für ein Umdenken spricht. Es ist nicht zu übersehen, daß 
vielerorts Tag für Tag eine Form der Flüchtlingshilfe praktiziert wird, 
die nicht am Zaun der Paragraphen haltmacht und sich nicht auf eine 
Moral der Selbsterhaltung zurückzieht. Die laufenden Versuche einer 
Integration, an der viele ehrenamtliche Helfer beteiligt sind, gehen 
über den Rahmen offizieller Amtspflichten weit hinaus. Ähnliches 
gilt für die Tätigkeit von Nichtregierungsorganisationen wie Amnesty 
International oder Ärzte ohne Grenzen und Kirchengemeinden. Auch 
in den oben erwähnten Auffanglagern, so etwa im Lager Föhrenwald 
im Voralpenland vor den Toren Münchens, das erst 1957 geschlos-
sen wurde, gestaltete sich ein Übergangsleben mit jüdischen Schulen, 
Theater- und Sportgruppen. Das Leben, das Flüchtlinge im Aufnah-
meland führen, ist auf solche Überbrückungshilfen angewiesen. 

Ich nehme diese Überlegungen zum Anlaß, abschließend ein Eu-
ropa der Nachbarschaften zu skizzieren. Dabei denke ich sowohl an 
inwendige wie an auswärtige Nachbarschaften. Meine Überlegun-
gen treffen sich mit denen des Tilburger Rechtsphilosophen Hans 
Lindahl, der im Ausgang von den Innen/Außengrenzen einer jeden 
Rechtsordnung „Bruchlinien“ der Globalisierung aufzeichnet und so-
mit Globalisierung nicht als einen unaufhaltsamen Prozeß der Uni-
versalisierung versteht, sondern als eine „Verflechtung von Heim- 
und Fremdwelten“.57    

1. Nachbarschaft ist zunächst eine besondere Art von Ortsbegriff, 
der es primär mit Nähe und Ferne zu tun hat. Nähe und Ferne sind 
nicht mit meßbaren Abständen zu verwechseln, sie bemessen sich 
vielmehr nach dem wechselnden Spielraum unserer leiblichen und 
technisch ermöglichten Bewegung. Sie sind verankert in einer leib-
lichen Kinästhese, einer Vereinigung von Aisthesis und Kinesis in 
Form eines „Ich bewege“ und „Ich tue“.58 Verkehrstechniken haben 
ihren Kern in elementaren, kulturell variierenden Körpertechniken.59 

57     Vgl. Lindahl, Fault Lines, 267.
58     Husserl: Krisis, 108.
59  Vgl. Mauss, Marcel: „Techniken des Körpers“. In: ders.: Soziologie und 

Anthropologie. Bd. II. C. Hanser: München 1975, 197–220. 

Bernhard Waldenfels



223

Die Grenzen zwischen Eigenem und Fremdem, die beim Grenzver-
kehr ins Spiel kommen, sind keine festen, sondern mobile Grenzen. 
Jene Orte, an denen wir leibhaftig ankommen und von denen wir uns 
entfernen, sind nicht zu denken ohne Ortsverschiebungen zwischen 
Hier und Dort, zwischen Wo und Anderswo.60 Wir haben es nicht mit 
scharfen Grenzlinien zu tun, die eine binäre Zuordnung erlauben, 
sondern mit unscharfen Grenzzonen, die ein Mehr oder Weniger an 
Nähe und Ferne zulassen. So bilden sich Übergangszonen wie die 
Türschwelle oder die Landessschwelle; wer sie überquert, ist weder 
eindeutig hier noch eindeutig dort, weder eindeutig drinnen noch ein-
deutig draußen. Solche Übergangszonen entziehen sich der Alternati-
ve lokaler Mikroräume und globaler Makroräume. 

Abgesehen von alltäglichen Übergangszonen gehören zu Europa 
ausgesprochene Übergangsregionen und Übergangsorte, wo ver-
schiedene Traditionen sich überkreuzen, befruchten, allerdings auch 
befehden in der Todfeindschaft von Bürgerkriegen. Ich denke bei-
spielsweise an Regionen wie den Ostseeraum, der norddeutsche, 
skandinavische und baltische Länder zusammenführt, oder an den 
lebhaften Grenzverkehr in der Adria, an Galizien im Osten und das 
Elsaß im Westen, an Städte wie Lemberg/Lwiw/Lwów oder Vilnius/
Wilna/Wilno, die durch die Mehrsprachigkeit des Namens ihre inter-
kulturelle Geschichte kundtun.61 Dem mobilen Raum entspricht, ma-
thematisch betrachtet, nicht der planimetrische euklidische, sondern 
der mehrdimensionale topologische Raum, der nicht von Raumpunk-

60  Zum phänomenologischen Umdenken von Zeit und Raum, das unseren 
geopolitischen Überlegungen zugrunde liegt, vgl. Waldenfels, Bernhard: 
Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2009b. 
Grundlegend ist die Spannung zwischen dem Ort, an dem sich jemand oder 
etwas befindet, und dem Raum, in den es sich einordnet.

61   Ich verweise auf ein neueres Buch von Felix Ackermann: Mein litauischer 
Führerschein. Suhrkamp: Berlin 2017; in seinen Ausflüge[n] zum Ende 
der europäischen Union berichtet der Autor, nicht ohne Humor, von den 
Schicksalen der europäischen Union an ihren östlichen Außengrenzen, wo 
Litauen, Weißrußland und Polen aufeinandertreffen und der Osten weiterhin 
seine bedrohliche Seite zeigt.   

Europa unter dem Druck der Globalisierung



224

ten ausgeht, sondern von Lagen (situs). Eine solche Topologie enthält 
Faktoren wie „[...] Geschlossenes (in), Offenes (außerhalb), Zwischen-
räume (zwischen), Richtung und Ausrichtung (zu, vor, hinter), Nach-
barschaft und Angrenzendes (bei, auf, an, unter über), Eintauchen (in-
mitten), Dimensionen usw., sämtliche Realitäten ohne Maß, aber mit 
Relationen.“62 Wir geraten auf „[...] neue Wege des Übergangs zwi-
schen Lokalem und Globalem, von deren Gangbarkeit die klassische 
Vernunft gar nichts ahnte, weil sie sich unmittelbar mit der strahlend 
globalen Abstraktion befaßte.“63 Der nicht-klassische Raum, der sich 
auf dem Weg von Descartes zu Leibniz vorbereitet, weist analoge  
Züge auf, die sich in ihrer Nähe zum gelebten Raum und ihrer Ferne 
zur Landvermessung einer restlosen Digitalisierung widersetzen. 

2. Nachbarschaft ist ferner ein sozialer Begriff. Er bezeichnet 
einen Nahbereich des Mitseins. Dazu gehört der schon erwähnte 
Schwellenbereich, der nicht nur Innen und Außen, sondern auch Ei-
genes und Fremdes sowohl trennt wie verbindet. Der Fremde, der 
an die Tür klopft, stellt die Eigenheit des Eigenheims in Frage. Das 
Haus, das griechisch als oikos mit dem oikeion als dem Eigenen ver-
wandt ist, wird zum Gasthaus, das Land zum Gastland, ob wir es 
wollen oder nicht. Die Ethik des Anderen, die Emmanuel Levinas 
entwickelt, stützt sich auf eine Ethik der Gastlichkeit, in der das Haus 
oder die Bleibe sich hervortun als Empfangsort für den Fremden. So 
bezeichnet das griechische Wort ξένος/ξένη den Fremden/die Frem-
de, aber auch den Gast und den Gastgeber. Freuds Bemerkung, das 
Ich sei nicht Herr im eigenen Hause, läßt sich nicht nur auf das ei-
gene Unbewußte anwenden, sondern auch auf den Anspruch und die 
Ankunft des Anderen. So erklärt Emmanuel Levinas: „Das Bleiben 
ist eine Sammlung, ein Zu-sich-kommen, ein Rückzug ins eigene 
Heim wie in eine Zufluchtsstätte, die von einer Gastlichkeit, einer 
Erwartung, einem menschlichen Empfang aufgetan wird.“64 Das ei-

62     Vgl. Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005, 67.
63     Ibid., 15.
64     Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Alber: München 1987, 223. 

Bernhard Waldenfels



225

gene Heim wird zum Asyl. Michel Serres veranschaulicht die Span-
nung aus Nähe und Ferne anhand der Figur des Horla (des hors-là) 
aus Maupassants gleichnamiger Novelle.65 Dies bedeutet dann: „Der 
Ausdruck ‚Nächster‘ bezeichnet den Superlativ eines Minimums: die 
kleinstmögliche Distanz.“66  

Die Festung Europa erinnert dagegen an das sprichwörtliche my 
home is my castle, worin sich der alte „possessive Individualismus“ 
bekundet. Thomas Hobbes betrachtet das Leben in der bürgerlichen 
Gesellschaft als durchdrungen von Angst und Mißtrauen; dies äußert 
sich auf greifbare Weise darin, daß wir vor dem Schlafen und auf 
Reisen die Türen abschließen und daß Staaten ihre Grenzen durch 
Festungswerke, ihre Städte durch Mauern gegen Nachbarstaaten 
schützen.67 Doch die latente Feindseligkeit ist nicht naturgegeben, 
sie beschränkt sich auch nicht auf kluge Vorsicht, sie entspringt ei-
ner verweigerten Gastlichkeit. Selbst der Nächste aus der Bibel wird 
zum Annex des Eigenen, wenn nicht jeder Nächstenliebe ein Gran 
„Fernsten-Liebe“ beigemischt ist und wenn in der Nähe nicht eine 
Ferne aufscheint. „Eine schlechte Liebe zu euch selbst macht euch 
aus der Einsamkeit ein Gefängnis.“68 Wir können hinzufügen: sie 
macht aus euch schlechte Europäer. Der Sinn für das Nächste, der auf 
Besitznahme verzichtet, greift über auf die Dinge. So ermuntert uns 
abermals Nietzsche: „Wir müssen wieder gute Nachbarn der nächsten 
Dinge werden und nicht so verächtlich wie bisher über sie hinweg 
nach Wolken und Nachtunholden hinblicken.“69. Auch Husserl wehrt 
sich als Phänomenologe dagegen, daß wir auf ein „über den Wolken 
der Erkenntnis schwebendes absolutes Sein“ vertrauen und überse-

65        Serres, Atlas, 57.
66     Ibid., 241.
67     Hobbes, Thomas: De cive. A Critical Edition. By Howard Warrender. Claredon: 

Oxford 1983, I, 2. 
68     Nietzsche, Friedrich: „Also sprach Zarathustra“. In: Colli, Montinari (Hrsg.), 

Kritische Studienausgabe (KSA). Bd. 4, 78. 
69     Nietzsche, „Menschliches, Allzumenschliches“. In: Colli, Montinari (Hrsg.), 

Kritische Studienausgabe (KSA). Bd. 2, 541.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



226

hen, daß auch der Händler am Markt „seine Marktwahrheit“ hat.70 
Die Warnung vor den Wolkenblicken wäre heute zu ersetzen durch 
die Warnung vor dem Dauerblick auf den Bildschirm, der uns für den 
Nächsten und das Nächste blind macht. 

3. Die Verteilung von Nähe und Ferne enthält schließlich als drit-
ten Aspekt der Nachbarschaft einen geographischen, das heißt einen 
erdnahen Aspekt. Husserl will Europa nicht „geographisch, landkar-
tenmäßig“ verstanden wissen und beschwört eine „geistige Gestalt 
Europas“.71 Doch wird nicht die leibhaftige Gestalt Europas über-
sprungen, wenn Europa wechselweise auf eine geistige Idee, auf ein 
Feld materieller Interessen oder auf elektronische Datennetze redu-
ziert wird? Liegt darin nicht eine Geringschätzung der leiblichen und 
zwischenleiblichen Zugehörigkeit zur Welt? Zarathustras beschwö-
rende Worte: „Bleibt der Erde treu“,72 mit denen er vor überirdischen 
Hoffnungen warnt, richten sich an keine bloßen „Tatsachenmen-
schen“,73 aber auch nicht an Idealmenschen, sondern an einen „Über-
menschen“, der sich selbst übersteigt, wir fügen hinzu, der im Ande-
ren über sich selbst hinauswächst. Mitten in der Kakophonie einer 
bloßen „Vaterländerei“ plädiert er für die „guten Europäer“ als „die 
geborenen Mittelständler“, die „im Norden den Süden, im Süden den 
Norden zu lieben wissen“.74 Dieses Ineinander vereitelt jeden Ver-
such, Eigenes gegen Fremdes zu verteidigen. 

Erläuternd greife ich auf einen aktuellen Konfliktfall zurück, der 
der geographischen Gestalt Europas entspringt. Die Dublin-III-Ver-
ordnung von 2013 legt fest, daß Flüchtlinge allein in jenem Land 
Asylrecht genießen, in dem sie erstmals europäischen Boden betre-
ten haben, so daß Zweitländer das Recht haben, sie in das Erstland 
zurückzuschicken. Damit sind wir wieder bei den ominösen Außen-
grenzen Europas, die grosso modo, abgesehen von einigen Schlupf-

70     Husserl, Formale und transzendentale Logik, 284, 288.  
71     Husserl, Krisis, 318 f.
72     Nietzsche, „Zarathustra“, 15. 
73        Husserl, Krisis, 4.
74     Nietzsche, „Jenseits von Gut und Böse“, 200.

Bernhard Waldenfels



227

löchern und Umwegen, mit den Landesgrenzen von Griechenland, 
Italien, Malta und Spanien zusammenfallen. Das erwähnte Abkom-
men beruht auf einer einseitigen Nutzung der geographischen Vielfalt 
Europas; Nutznießer sind die mittel- und nordeuropäischen Staaten. 
Daß sich dagegen berechtigter Widerstand erhebt, ist verständlich.  

Mein Fazit: Nachbarschaft hält sich zwischen Lokalität und Glo-
balität. Sie entzieht sich der Alternative von Lokalismus und Globalis-
mus, von Fixierung auf ein bodenständiges Hier und Verflüchtigung 
in einem wolkigen Überall und Nirgends. Ein offenes, vielfältiges 
Europa wäre ein Europa, das auf fremde Ansprüche antwortet, ohne 
sich einzuigeln. Was Nietzsche für die europäische Musik fürchtet, 
daß sie nämlich die „Stimme für die Seele Europas“75 verlieren könn-
te, betrifft nicht nur die Musik. 

Bibliographie 

Ackermann, Felix: Mein litauischer Führerschein. Ausflüge zum 
Ende der europäischen Union Suhrkamp: Berlin 2017.

Aristoteles: Eudemische Ethik. Akademie-Verlag: Berlin 1962.
---:  Nikomachische Ethik. Artemis & Winkler: Düsseldorf 2001.  
Blumenberg, Hans: „Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten 

der Phänomenologie“ (1963), wiederabgedruckt in: ders.: Wirk-
lichkeiten, in denen wir leben. Reclam: Stuttgart 1981, 7–56.

Brecht, Walter: Unser Leben in Augsburg, damals. Erinnerungen. 
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei 
Essays zu Europa. Übersetzt von A. G. Düttmann  Suhrkamp: 
Frankfurt/M. 1992.  	

Eribon, Didier: Rückkehr nach Reims. Suhrkamp: Berlin 1996.

75     Ibid., 188. 

Europa unter dem Druck der Globalisierung



228

Eßbach, Wolfgang: Religionssoziologie I. Glaubenskrieg und Revolu-
tion als Wege neuer Religionen. W. Fink: Paderborn 2014.

Flasch, Kurt: Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuel-
len und der Erste Weltkrieg. Alexander Fest: Berlin 2000.

Fontane, Theodor: Der Stechlin. In: https://gutenberg.spiegel.de/
buch/der-stechlin-4434/24, 10.12.2019.

Genfer Flüchtlingskonvention. In: https://www.unhcr.org/dach/wp-
content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluechtlingskonventi-
on_und_New_Yorker_Protokoll.pdf, 14.12.2019.

Hobbes, Thomas: De cive. A Critical Edition. By Howard Warrender. 
Claredon: Oxford 1983.

Husserl, Edmund: Briefwechsel. Bd. VII. Schuhmann, Karl und Elisa-
beth Schuhmann (Hrsg.). Nijhoff: Dordrecht  1994. 

---: Die Krisis der europäischen Wissenschaften  und die transzen-
dentale Phänomenologie (Hua VI). Biemel, Walter (Hrsg.). Ni-
jhoff: Den Haag 1954.

---: Formale und transzendentale Logik (Hua XVII). Schuhmann, 
Karl und Elisabeth Schuhmann (Hrsg.). Nijhoff: Den Haag 1973. 

Johne, Maria, Gebhard Allert et al. (Hrsg.): Veränderung im psycho-
analytischen Prozess – Entwicklung und Grenzen. Psychosozial-
Verlag: Gießen 2018.

Kertész, Imre: I c h – ein anderer. Rowohlt: Berlin 1998.
Klose, Joachim, Walter Schmitz (Hrsg.): Wer ist Deutschland? As-

pekte der Migration in Kultur, Gesellschaft und Politik. Thelem: 
Dresden 2017.

Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.): Neues Handbuch philo-
sophischer Grundbegriffe.  Freiburg, München: Alber 2011.

Levinas, Emmanuel: Totalität und Unendlichkeit. Alber: München 
1987

Lindahl, Hans: Fault Lines of Globalization. Legal Order and the 
Politics of A-Legality. Oxford University Press: Oxford 2013

Mann, Thomas: Politische Schriften und Reden. Bd. 2. S. Fischer: 
Frankfurt/M. 1968.

Marx, Karl, Friedrich Engels: Werke in 44 Bänden (MEW). Dietz: 
Berlin 1956 ff.

Bernhard Waldenfels



229

Mauss, Marcel: „Techniken des Körpers“. In: ders.: Soziologie und 
Anthropologie. Bd. II. C. Hanser: München 1975, 197–220. 

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt: Hamburg 
1978

Nietzsche, Friedrich: „Also sprach Zarathustra“. In: Kritische Stu-
dienausgabe (KSA). Bd. 4. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino 
Montinari. De Gruyter: Berlin 1990.

---: „Jenseits von Gut und Böse“. Kritische Studienausgabe (KSA). 
Bd. 5. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino Montinari. De Gruy-
ter: Berlin 1990. 

---: „Menschliches, Allzumenschliches“. Kritische Studienausgabe 
(KSA). Bd. 2. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino Montinari. 
De Gruyter: Berlin 1990. 

Patočka, Jan: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte. 
Klett: Stuttgart 1988.

Prantl, Heribert: „Wohlstand drinnen, Armut draußen“. In: Süddeut-
sche Zeitung, 1.7.2013, 9.

Ritter, Joachim, Karlfried Gründer, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Histo-
risches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 12. Schwab: Basel 2004.

Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005.
Stichweh, Rudolf: „Weltgesellschaft“. In: Ritter, Joachim, Karlfried 

Gründer, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der 
Philosophie, Bd. 12. Schwab: Basel 2004, 486–490. 

Virilio, Paul: Fluchtgeschwindigkeit. Hanser: München 1996.
Waldenfels,  Bernhard: „Anderswo statt Überall“ (Villa Vigoni 2001). 

In: ders.: Idiome des Denkens. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005a, 
331–341.

---: „Europa angesichts des Fremden“ (Straßburg 1992), „Nationa-
lismus als Surrogat“ (Bochum 1995). In: ders.: Topographie des 
Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997, 131–144. 

---: „Flüchtlinge als Gäste in Not“. In: Deutsche Zeitschrift für Philo-
sophie, Jg. 65 (2017), 89–105.

---: Grundmotive einer Phänomenologie des Fremden. Suhrkamp: 
Frankfurt/M. 2006.

Europa unter dem Druck der Globalisierung



230

---: Hyperphänomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Suhrkamp: 
Berlin 2012. 

---: Idiome des Denkens. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005. 
---: „Lebenswelt“. In: Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.): 

Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2. Alber: 
Freiburg, München 2011, 1418–1429. 

---: „Mehrstimmiges Europa“ (Ljubljana 2008). In: ders.: Sozialität 
und Alterität. Modi sozialer Erfahrung. Suhrkamp: Berlin 2015, 
429–442.

---: „Mehrstimmiges Europa“ (Ljubljana 2008). In: Phainomena, Jg. 
18 (2009), 68–69.

---: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Suhrkamp: Frank-
furt/M. 2009.

---: Schattenrisse der Moral. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2006.
---: Topographie des Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997.
---: Vielstimmigkeit der Rede. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1999.
Waldenfels, Bernhard,  Jan M. Broekman, Ante Pažanin (Hrsg.): Phä-

nomenologie und Marxismus. Erkenntnis und Wissenschaftstheo-
rie. Bd. 4. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1979. 

---: Phänomenologie und Marxismus. Konzepte und Methoden. Bd. 1. 
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

---: Phänomenologie und Marxismus. Praktische Philosophie. Bd. 2. 
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

---: Phänomenologie und Marxismus. Sozialphilosophie. Bd. 3. Suhr-
kamp: Frankfurt/M. 1978.

Weizenbaum, Joseph: Die Macht der Computer und die Ohnmacht 
der Vernunft. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

Zuckmayer, Carl: Als wär’s ein Stück von mir. Hören der Freund-
schaft. S. Fischer: Frankfurt/M. 1969.

Zürn, Michael: „Globalisierung“. In: Gosepath, Stefan, Wilfried Hinsch, 
Beate Rössler (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und 
Sozialphilosophie, Bd. 1. De Gruyter: Berlin 2008, 445–451. 



231

Anđelko Milardović

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads

Abstract: This discussion focuses on globalized Europe one hundred years after 
World War I with special attention given to global migration. The point of departure 
is Europe’s Mediterranean roots and globalization. Europe is a civilization, in the 
conceptual sense in which the word was used by Fernand Braudel, that was born 
in the Mediterranean. The Mediterranean was the starting point of globalization. 
Globalization moved from the Mediterranean towards continental Europe and then 
across the Atlantic. As a globalization of culture, it enabled the spread of all elements 
of Europe’s identity to all present-day societies in Europe and the New World. An-
other point of departure is the interpretation that migration processes are as old as the 
human species, and that they have always been, in a way, global. Without them, there 
would be no Europe! The text goes on to describe the Zeitgeist of Europe one hun-
dred years after World War I, a spirit chained by globalism and globalization, with 
the question: Whither Europe? Where does Europe go when confronted by global 
migration, aging, and demographic breakdown?

Keywords: globalization, migration, global migration, the Mediterranean, Europe1

Mediterranean Roots of Europe and Globalization

The Mediterranean is the cradle of civilization and the “stage” of 
world history. This refers to Hegel’s reconceptualization of the Med-
iterranean: Europe is born in the Mediterranean. A constituent part 

1     This text is the initial article from the international research project titled: “Globa-
lisation of Migration, Anti-migration parties and Xenophobia in the EU” which is 
lead by the Institute of Migration and Ethnic Studies in Zagreb in collaboration with 
the Faculty of Philosophy at the University of Split.



232

of Mediterranean identity is embedded in the identity of Europe; I 
here think of Christianity, Greek culture, Roman law, humanism and 
the Renaissance, rationalism and the Enlightenment as components 
of Europe’s identity. 

At one point, Arab philosophy mediated Greek philosophy and 
thus participated in the rescue and construction of European identi-
ty. Traces of the influence of Islam in Europe are evident in today’s 
Spain, for example in Cordoba, as a result of the Arab penetration into 
the Iberian Peninsula and the Caliphate of Cordoba from the eighth 
century. The identity of Europe also cannot be understood and inter-
preted without the strong influence of Judaism and the Jews on its 
cultural development. Again, this influence comes from the Mediter-
ranean!

The Mediterranean region is the birthplace of the philosophy of 
politics and of the various forms of government. We think primarily 
of the political philosophy of Plato, Aristotle, Cicero, and Machia-
velli. The Mediterranean is also the birthplace of aristocratic repub-
lics (Genoa, Venice, Lucca, Florence, Milan, Urbino, Dubrovnik, 
etc.). This area gave birth to stories about different forms of rule—
kingdom, tyranny, aristocracy, democracy, and the republic.

From the earliest times to the present, the Mediterranean has re-
mained a meeting-place of cultures and civilizations, and of the in-
tertwining of Christianity, Judaism, and Islam. What is common to 
all Mediterranean countries, as a region of the world, is a Mediter-
ranean cultural identity that is recognizable in material and spiritual 
contents such as their similar architecture, mentality, relaxed way 
of life, “lightness of being” (Kundera), Dionysian and hedonistic 
culture, emotion, passion, and the moment: the here and now!

In the history of globalization or the integration of the world, 
the Mediterranean was a powerful center of globalization in terms 
of the planetary spread of the cultural contents of the Greek, Ro-
man, Arab, and Jewish cultures. It emerged as the starting point for 
trade routes, migration, and discovery of new worlds. In the polit-
ical sense, the first globalization from the Mediterranean area was 

Anđelko Milardović



233

that of Alexander of Macedon. The second globalization was the 
Roman Empire at the time of the cosmopolitan Roman Republic. 
After its division, the Eastern Roman Empire or Byzantium lasted 
until the fall of Constantinople on May 29, 1453. It was conquered 
by the Ottoman Empire. Thus began a new era in the Mediterra-
nean and in Europe with the inauguration of the Ottoman model 
of globalization. After the battle at Lepanto in 1571, power shifted 
towards continental Europe. It was the first “clash of civilizations,” 
the conflict between the naval forces of the Ottoman Empire and the 
Holy League, the power of the Christian navy. According to various 
interpretations, after this event the Mediterranean loses its position 
as a power center of globalization.

The power centers of globalization moved from the Mediterra-
nean to North Europe, from North Europe to America, from Amer-
ica to China today: such are the cycles of world history. With these 
changes, new forms have emerged. From being the subject of world 
history, the Mediterranean has today become the object of world 
history. An example of this is the wars in the Mediterranean, the 
collapse of states, forced migration, and the migration crisis in Eu-
rope. Forced migration takes place through the “Mediterranean” 
and “Balkan” routes. 

One hundred years after World War I, Europe faces a crisis of its 
own identity and of its cosmopolitan project, and a serious self-re-
nunciation with the possibility of decadence. The latter can only be 
compared with the collapse of the Roman Empire, which did not fall 
due to the migration of German tribes and their penetration into the 
heart of Rome, but due to internal collapse, hedonism, decadence, 
political conflicts, and the weakening of creative forces. Those who 
started to doubt themselves also started to abandon their own iden-
tity. The migrations only finished the internal process of decadence 
and decline that Rome had already begun.

The purpose of this description is to demonstrate the similarities 
of internal processes in ancient Rome and in today’s European Union. 
The situation is somewhat Spenglerian. One can observe a spirit of 

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads



234

“the decline of the West,” a West which moves away from its own 
roots and identity.2 History has demonstrated that even civilization is 
not eternal. Those who give up on themselves, on their own values 
(EU/Europe), cannot pretend to the role of a serious global player. 

This is just an introductory/propaedeutic picture of what is hap-
pening to Europe. A framework for understanding the image of the 
world at the transition from the twentieth to the twenty-first century 
needs to be provided with the help of two different methodologies.

Two Different Analytic Methodologies for Examining Societies in 
Second Modernity

The world at the beginning of the twenty-first century is an expression 
of second modernity (Zweite Moderne) and its complexity. Second 
modernity is nothing but the continuation of modernization, mediated 
by the development and rise of information and communication tech-
nologies that enable globalization, the high-speed society (Virilio),3 a 
new understanding of geography within the framework of techno-cul-
ture (cyber culture), global mobilities (global migration), and the de-
velopment of bio-technologies and their merging with information 
communication technologies.

Second modernity, therefore, does not represent the “end of histo-
ry” as the American political scientist Francis Fukuyama thought in 
the late 1980s and early 1990s; later, when faced with the realization 
that technological changes had no end, he admitted that as long as 
there is a tendency to develop science and technology and progress, 
there is no “end of history.”4

2     Oswald Spengler, Propast Zapada: obrisi jedne morfologije svjetske povijesti 
[The Decline of the West: Outline of a Morphology of World History] (Zagreb: 
Demetra, 1998; 2000).

3          Paul Virilio, Speed and Politics: An Essay on Dromology (New York: Semiotext(e), 
1986); idem, The Information Bomb (London: Verso, 2000).

4      Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man (New York: Free Press, 

Anđelko Milardović



235

On the phenomenological level, globalization is complex, with 
different aspects and many dimensions. One of them is the global-
ization of migration or the demographic dimension of globalization. 
Europe encounters it as its own nightmare, for reasons of aging, de-
population, labor shortages, migrant inflows, and so on. The concep-
tual issues of globalization certainly include space, time, and the new 
technologies which compress them, producing a high-speed society 
on the old capital relations. The issue of space-time compression or 
the redefinition of space and time in the context of capital relations 
was already raised by David Harvey in 1989.5

The world of second modernity exists between the legacy of the 
Peace of Westphalia in 1648, or national territorial statehood (na-
tion-states), and the paradigms of neoliberal globalization, which can 
be interpreted as a process of deterritorialization and denationalization. 
Considering simultaneous diversity, sociology and political science are 
faced with two methodological frameworks. The first is methodologi-
cal nationalism, the second is methodological cosmopolitanism.

Europe and the World. Framing the Picture of Global High-Speed/
Mobility Society: Migration  

In 2018, ten years after the global financial crisis made 2008 a turning 
point of second modernity, and one hundred years after the end of 
World War I, the world is closer to a kind of determined chaos without 
new ideas in the sphere of political ideologies. The world is confront-
ed with a pessimistic and dystopian image of the future, the reign of 
smart machines, the redundancy of people, and what is already being 
called a “post-human condition.”

1992); idem, Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology 
Revolution (New York: Farrar, Straus and Giroux, 2002), xii.

5       David Harvey, The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of 
Cultural Change (London and Cambridge: Blackwell, 1989).

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads



236

The Israeli philosopher Yuval Noah Harari has written:

Humankind is losing faith in the liberal story that dominated global politics in 
recent decades, exactly when the merger of biotech and infotech confronts us 
with the biggest challenges humankind has ever encountered.6

The aforementioned double revolution will alter the appearance 
or landscape of societies and states and the labor market by the 
year 2050. This synthesis, which is important for our theme of 
the globalization of migration, will produce surplus labor, in fact 
a “surplus of people” who will potentially become new migrants 
or part of the new process of the globalization of migration. Here, 
a nexus of new technologies and migration is visible. Namely, a 
significant number of people will be unable to learn or use the new 
technologies. Technologies will be kicking them out of the game. 
As the robots arrive, at the same time, millions of people are leav-
ing or migrating.

Thus, there are two possible strategies of action. The first is shift-
ing global migration movements according to the labor needs in the 
macro regions of the world (EU/Europe), or the throwing of surplus 
people “over the railing of the ship.” Another is a guaranteed income 
that states would provide to citizens for the sake of sustained liveli-
hoods and social peace.

In the period between 2008 and 2018, the world and Europe were 
faced with the process of simultaneous diversity: globalism/global-
ization as denationalization and renationalization or as strengthening 
sovereigntism. How does Harari interpret the skepticism after 2008? 
He states: 

However, since the global financial crisis of 2008 people all over the world have 
become increasingly disillusioned with the liberal story. Walls and firewalls are 
back in vogue. Resistance to immigration and to trade agreements is mount-
ing. Ostensibly democratic governments undermine the independence of the 

6       Yuval Noah Harari, 21 Lessons for the 21st Century (New York: Spiegel & Grau, 
2018), 1.

Anđelko Milardović



237

judiciary system, restrict the freedom of the press, and portray any opposition 
as treason.7

It is now necessary to summarize the phenomena using the method 
of phenomenological sociology. What happened globally and in Eu-
rope in the period between 2008 and 2018?

First, the conflict line between globalists and sovereigntists was 
reinforced.

Second, the migration crisis in Europe from 2015 further divided 
the EU between globalists and sovereigntists. From this conflict line 
emerged anti-immigrant parties with electoral results that enabled 
them to enter regional and national parliaments.

Third, “walls and firewalls” demonstrated the new face of Europe 
and the EU and the division of the concept of Europe into “two Eu-
ropes.” There has been a transition from “cosmopolitan Europe” to-
wards the model of “bunker Europe.”8

Fourth, we faced a new model of democracy, namely “non-liber-
al democracy,” notably in the orbanistic concept of Europe (Viktor 
Orbán), which does not oppose democracy, but suspends liberalism.

Fifth, as an expression of the crisis of Western democracy, the 
post-democratic situation9 and post-parliamentarism, Europe has 
been hit by a wave of populism with a discourse of “identity politics.”

Sixth, in the wave of anti-globalization, there is the victory of Don-
ald Trump in the US and Brexit in the UK. After this, the world stopped 
being the same as in 2008, especially Europe or the European Union, as 
people started to turn their backs on neoliberal globalization.

Seventh, when referring to the discourse on Europe, increasingly 
there is talk about a crisis of the project of Europe. It is demonstrated 

7       Ibid., 4–5.
8    Ulrich Beck and Edgar Grande, eds., Kozmopolitska Europa [Cosmopolitan 

Europe] (Zagreb: Školska knjiga, 2006).
9      Colin Crouch, Postdemokracija: političke i poslovne elite u 21. stoljeću [Post-

Democracy: Political and Business Elites in the 21st Century] (Zagreb: Izvori, 
2007).

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads



238

in the dilemma over its form. Federation or confederation? More inte-
gration or less integration? Cosmopolitan or bunker Europe? National 
or multicultural Europe? National or post-national Europe? Democ-
racy or post-democracy? A neo-liberal Europe or a Europe of welfare 
states? Migration or opposition to migration? Cosmopolitization or 
renationalization? Brexit or not? With these dilemmas, Europe has 
simply found itself in the “vertigo of globalization” and at a cross-
roads! 

Eighth, global migration in the context of the global risk society 
has become the subject of attempts at global regulation in the form of 
the Global Compact. The securitization of migration is increasingly 
discussed.

Ninth, global migration tends to change Europe’s cultural iden-
tity, which causes resistance in European societies. In its radical 
form, anti-immigrant parties reject immigration, claiming that neg-
ative demographic trends in Europe are raising questions over its 
future, which in the long term implies a change in the demograph-
ic make-up of Western societies, because of the value changes in 
the cultures of these societies, the abandonment of Europe, and the 
growing influence of Islam. This analysis continues by focusing on 
how global migration stands in relation to Europe and the global 
risk society.

Global Migration and the Global Risk Society

Global migration and demographic change cannot be understood 
without the social conditions described above: modernization, tech-
nological changes, value changes, and the resistance to global migra-
tions or to the process of globalization of migration.

The number of people who migrated globally in 1970 was 
84,460,125 or 2.3% of the total world population. In 2015, there were 
243,700,236 people migrating, or 3.3% of the total world population; 

Anđelko Milardović



239

in 2017, there were 257,715,425, or 3.4%.10 Out of these figures, 78 
million migrants came to Europe. 

Global migrations can be identified by some essential markers. 
Anthony Giddens writes about the four trends of global migrations: 
acceleration, or accelerated movement of migrants; diversification, or 
reception of different types of migrants; globalization, or the global 
dimension of migration; and feminization, or the increased share of 
women in global migrations. Giddens has also constructed several 
models of migration. The first is the classic model. It refers to im-
migrant societies (USA, Canada, Australia, and New Zealand) in the 
pure form of multiculturalism. The second is the colonial model, for 
example in Britain and France, which emerged as a result of imperial 
conquest, in which the model for the redemption of conquering ven-
tures favors immigration from the ex-British and ex-French colonies. 
The third model is that of guest workers, which pertains to Germany 
and the countries of Western Europe.

In the case of Europe, a rhetorical question must be asked: is Eu-
rope an immigrant society compared with the United States? The 
European data run counter to the stereotyped discourses of America 
as the only immigrant country. Germany is the leading country in 
Europe by immigration, with 9.8 million immigrants, representing 
11.9% of the German population. The UK has 7.8 million immigrants 
or 12.4% of the population. France has 7.4 million immigrants.11 

At the end, it is necessary to summarize migrations through time 
or history. The first age is associated with wandering. The second 
is associated with stationary behavior. With the third age comes the 
emergence of cities and the formation of civilizations (soul, art, sci-

10   International Organisation for Migration, World Migration Report Update: 
International Migrants (New York: The UN Migration Agency, 2018), https://
publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_2018_update_international_
migrants_a4.pdf (accessed 23 February, 2019 ). 

11    The Globalist, “12 Facts: Europe’s Immigration Nations” (January 13, 2015),  
https://www.theglobalist.com/12-facts-europes-immigration-nations/ (accessed 
February 24, 2019).

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads



240

ence, technology, technologies). The newer global age sees the emer-
gence of megapolises/global cities. Saskia Sassen’s study The Global 
City is relevant when considering this relationship.12 The global age, 
which is mediated by fast means of transport and ICT, is connect-
ed with global migrations, and their unfolding in the global space is 
called the globalization of migration. It is an old and a new phenome-
non at the same time: old with respect to the global history of migra-
tion, new with respect to migration in the global age. It represents one 
of the four challenges of Europe’s second modernity: migration and 
anti-immigrant parties, crisis of representative democracy (post-de-
mocracy), populism, and Euroscepticism.

Conclusion 

The Mediterranean is a cradle of different civilizations as well as the 
birthplace of Western globalization. Attention was given to the migra-
tions that marked the Mediterranean space and influenced the formation 
of cities, states, cultures, sciences, techniques, and technology, and in our 
case, Western civilizations. To examine Europe, a hundred years after 
World War I, we engaged in the phenomenological method of reading the 
Zeitgeist of the second modernity in which Europe and the world exist.

This methodology served to show the social changes in Europe in the 
wake of post-industrial society, crisis, globalization, and various rifts, es-
pecially under the influence of the globalization of migration. In relation 
to this point, Europe has found itself at the crossroads of the declared 
project of cosmopolitan Europe, as described by Beck and Grande, and 
the orbanist/Višegrad bunker of Europe, surrounded by barbed wire. Mi-
gration, along with all the other tectonic disturbances in Europe’s archi-
tecture, has largely produced these two forms of Europe: the German–
French MM (Merkel–Macron) form and the orbanist/Višegrad form.

12   Saskia Sassen, The Global City: New York, London, Tokyo (Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1991).

Anđelko Milardović



241

The crisis of the project of Europe a hundred years after World 
War I is reflected in its internal tectonic disturbances, which we diag-
nosed in the form of four challenges: the conflict over migration, the 
birth of anti-immigrant parties as a source of internal culture war, a 
democratic deficit in the form of post-democracy and post-parliamen-
tarism, rapidly growing populism, and Euroscepticism.

Bibliography

Beck, Ulrich, Anthony Giddens, and Scott Lash. Reflexive Modern-
ization Politics: Tradition and Aesthetics in the Modern Social Or-
der. Stanford: Stanford University Press, 1994.

Beck, Ulrich, and Edgar Grande. Kozmopolitska Europa. Zagreb: 
Školska knjiga, 2006.

Betz, Hans-Georg. Radical Right-Wing Populism in Western Europe. 
London: Palgrave, 1994.

Braudel, Fernand. Sredozemlje i sredozemni svijet u doba Filipa II.  
Volumes 1 and 2. Zagreb: Antibarbarus, 1997.

Crouch, Colin. Postdemokracija: političke i poslovne elite u 21. stol-
jeću. Zagreb: Izvori. 2007.

Fukuyama, Francis. Our Posthuman Future: Consequences of the Bio-
technology Revolution. New York: Farrar, Straus and Giroux, 2002. 

---. The End of History and the Last Man. New York: Free Press, 
1992.

Giddens, Anthony. Sociologija. Zagreb: Nakladni zavod Globus, 
2007.

Harari, Yuval Noah. Lessons for the 21st Century. New York: Spiegel 
& Grau.

Harvey, David. The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the Or-
igins of Cultural Change. London and Cambridge: Blackwell, 1989.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Filozofija povijesti. Zagreb: Kultu-
ra, 1951.

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads



242

International Organisation for Migration. World Migration Report 
Update: International Migrants. New York: The UN Migration 
Agency, 2018.    https://publications.iom.int/system/files/pdf/
wmr_2018_update_international_migrants_a4.pdf (accessed Feb-
ruary 23, 2019).

Lipset, Seymour Martin. Political Man: The Social Bases of Politics. 
Garden City, New York: Doubleday & Company, 1960.

Milardović, Anđelko. Tri eseja o euroskepticizmu. Zagreb: Centar za 
politološka istraživanja, 2011.

Müller, Jan-Werner. Što je populizam? Zagreb: Tim press, 2017.
Sassen, Saskia. The Global City: New York, London, Tokyo. Prince-

ton, NJ: Princeton University Press, 1991.
Scholte, Jan Aart. Globalization: A Critical Introduction. Warwick: 

Palgrave, 2002.
Spengler, Oswald. Propast Zapada: obrisi jedne morfologije svjetske 

povijesti. 2 volumes. Zagreb: Demetra, 1998 (vol. 1) and 2000 
(vol. 2).

The Globalist. “12 Facts: Europe’s Immigration Nations.”  (January 
13, 2015) https://www.theglobalist.com/12-facts-europes-immi-
gration-nations/ (accessed February 24, 2019).

Vico, Giambattista. Načela nove znanosti. Zagreb: Naprijed Zagreb, 
1982. 

Virilio, Paul. Speed and Politics: An Essay on Dromology. New York: 
Semiotext(e), 1986. First published as Vitesse et politique in 1977.

---. The Information Bomb. London: Verso, 2000.

Anđelko Milardović



243

Marco Russo

Humanism Reloaded

Give the devil his due

Abstract: The idea of humanity, the “humanist inheritance,” is maybe the last pow-
erful European word capable of being a unifying frame of reference in a globalized 
world. But it is far from clear what exactly humanity and its implementation means. 
We therefore need to reload humanism as a tool of conceptual analysis and a practical 
guide to cultivating our radically ambiguous human existence.

Keywords: humanism, humanity, culture, ambiguity, virtue

Humanism as European Heritage

Humanity is a powerful word. It has an evocative power and a universal-
ity that other words have lost. Words such as God, cosmos, spirit, truth, 
and nature have been the object of critical conceptual deconstruction 
and their ideal drive has been undermined. Meanwhile, “humanity” has 
resisted criticism, and indeed has been strengthened, perhaps precisely 
because the other driving words have weakened. It seems to be the last 
word with potential for universal sharing and as such is a guiding word 
in the global era. It is, indeed, the basis of the founding documents of 
the post-World War II international order. From that time the interstate 
system has been challenged by the claims not just of national states,1 

1      According to the “Westphalian order,” the state is sovereign as an autonomous 
individual which cooperates or conflicts with other state-individuals. “The 1648 
Westphalia Peace Treaty allowed states to acknowledge each other’s exclusive 



244

but of new subjects such as persons and peoples, organized along affil-
iative ties (such as race, religion, and ethnicity) that extend beyond the 
state and even beyond nationality. These claims range from demands 
for secession and sovereignty to assertions of novel rights, to claims 
for protection, assistance, and accountability for past wrongs, both in-
dividual- and group-based. Debates about the legality and legitimacy 
of the use of force by states have increasingly centered on the rights 
and claims of persons and peoples rather than on the interests and pre-
rogatives of states as such. The state-sovereignty-oriented approach 
has been gradually supplanted by a human-being-oriented approach. 
As Justice Robert H. Jackson emphatically declared at Nuremberg, it 
has become clear that “humanity need not supplicate for a Tribunal in 
which to proclaim its rights. […] Humanity can assert itself by law. It 
has taken on the robe of authority.”2 Close to these words is a founding 
text of our age: “Whereas recognition of the inherent dignity and of the 
equal and inalienable rights of all members of the human family is the 
foundation of freedom, justice and peace in the world” (Preamble to the 
Universal Declaration of Human Rights, 1948). It is quite clear what 
was pushing in this direction. The world wars had shown that man’s 
self-extinction was one of the paths that history could take. However, 
self-extinction was only the most drastic form of a series of factors of 
ethical and social disruption that threatened the coexistence of peoples. 
These are now familiar threats, which have become almost ordinary, 
but which do not stop radically threatening humanity. Inequality in the 
distribution of wealth, power, and knowledge; degradation of cultures 
and forms of coexistence; individual physical and psychological dis-
comfort caused by contradictory social dynamics like the excess of 
rules and anomie, the global village and chauvinism, connection and 
isolation, extreme rationalization and widespread emotionality, expo-
nential growth of knowledge and the invasion of fake news, and so on.

authority, and created a defining split between international and domestic law, 
relegating interstate conflict to the orbit of international law.” Ruti G. Teitel, 
Humanity’s Law (New York: Oxford University Press, 2011), 11.

2       Ibid., 9.

Marco Russo



245

The interweaving of these factors on a global scale and their caus-
es and effects gave a new aspect and virulence to the most ancient 
enemies of man: awareness of death, violence, suffering, poverty, and 
loneliness. For this reason, the reference to humanity as a material 
whole of all men (hominitas) and their spiritual unity (humanitas), as 
a biological species and as a collective enterprise towards the devel-
opment of the best faculties of man, seemed inevitable. Never before 
had the two aspects of humanity turned out to be inseparable. If the 
causes and effects of the problems were global, it was illusory to find 
solutions that were just local and temporary. Human groups found 
themselves completely exposed to each other by chain effects—and 
precisely the dissymmetry of this exposure, that is, the inequality of 
power and wealth among countries, made interdependence ungov-
ernable and explosive. Nevertheless, if men should feel and believe 
themselves to be part of the same “family” (as the Universal Declara-
tion stated) it was necessary to build a common home, a shared uni-
versal background, the only one that would make mutual recognition 
possible, deactivating the causes of hostility. What do we owe each 
other? This was the crucial question, this was the global enterprise 
called humanization, in the sense of the active construction of peace 
and welfare, of the long-lasting world politics of human care. 

The intertwining of hominitas and humanitas, and the planetary 
long-lasting horizon of the modern way of life, gave new relevance to 
the theme of humanism that consequently inflamed public discussion 
during the twentieth century.3 On the one hand, humanity seemed to 
be a unifying idea; on the other, a suspect ideology. Perhaps every 
time someone says humanity, human values, or human rights, they 
are lying. Perhaps the use of humanity is a comforting mask to make 
war, the pillaging of materials and men, and the protection of certain 
interests and privileges more acceptable. After all, this word came 

3     See Luc Ferry and Alain Renaut, La pensée 68: Essai sur l’anti-humanisme 
contemporain (Paris: Gallimard, 1985); Claudia Alvares, Humanism After Co-
lonialism (Oxford: Lang, 2006); Rosi Braidotti, The Posthuman (Cambridge: 
Polity Press, 2013).

Humanism Reloaded



246

from a continent whose populations fought each other in every way 
for centuries. The continent of the colonies, the world wars, and the 
Lager [prison camp]: an authentic apotheosis of humanity!

In the post-war period, however, the stage was occupied by the 
world and not just by Europe, which became a small peninsula of 
the Russian-Asian mainland; there was the ethnos “homo sapiens” in 
a planetary environment at risk and without precise boundaries, not 
just the Western white man at the center surrounded by a well-de-
fined periphery. Thus, despite fierce criticism, the notion of humanity 
remained at the heart of the political and cultural agenda, and hu-
manism remained an influential paradigm. Recent proof is in the fol-
lowing quotation from the European Constitution: European people 
derive “inspiration from the cultural, religious and humanist inheri-
tance of Europe, from which have developed the universal values of 
the inviolable and inalienable rights of the human person, freedom, 
democracy, equality and the rule of law” (Preamble to the Treaty Es-
tablishing a Constitution for Europe, 2005).

What exactly does “humanist inheritance” mean? Where does it 
come from and what tasks does it impose? What I here call “Human-
ism Reloaded,” is the title of a possible, ideal European research and 
networking project that aims to give sound answers to these questions 
beyond clichés and false obviousness. “Humanism is the ideology 
underpinning modern democratic states; but this very omnipresence 
makes it invisible or insipid.”4 So, only through a historically founded 
and theoretically updated rediscovery can European humanism return 
to playing a strong role even in the global world, the role that inter-
national documents announce but leave open, simply relying on the 
evocative power of the word humanity. In what follows, I will try to 
outline some main topics of such a project.

4       Tzvetan Todorov, Imperfect Garden: The Legacy of Humanism (Princeton: 
Princeton University Press, 2002), 6.

Marco Russo



247

Suggestions for Reloading Humanism

Humanism as a Systematic Study of the Concept of Humanity. Human-
ism, to the extent that it is linked to the idea of humanitas, is a cultural 
orientation that spans European thought, but has found its turning point 
between the Renaissance and the Enlightenment.5 From the Italian hu-
manists to French moralism, from English empiricism to Kant, in those 
years a systematic investigation of the human condition was developed. 
The challenge was: is an ethics that is only human possible? How to 
create peaceful cohabitation, considering that men are dominated by 
selfishness and fate? If at the basis of coexistence there are no transcen-
dental values, no supernatural entities, and not even nature, the only 
thing to rely on is the knowledge of oneself, as individuals and as a 
species. To know oneself is no longer an exploration of being, deities, 
or nature, but of subjectivity, in the psychic and material dynamics of 
interacting subjects. Through this knowledge it is possible to develop 
therapies for selfishness, means of balancing conflicts, virtues to over-
come fate: to develop humanitas, i.e., culture as intellectual and moral 
formation, “self-taming” in view of ever more general ends, beyond 
the original egoism of individuals and groups. When the local culture 
connects with a global vision able to concern all men, then culture be-
comes civilization, a common enterprise for human generations with 
shared ends and values. The challenge is how to transform a universal 
and anonymous civilization into a shared culture capable of orienting 
and motivating people—and above all motivating them to act “more 
humanely,” in a way which would improve our “common humanity.” 
The first step in this challenge is, then, to make ourselves more aware 
of what humanity—its concrete realization—means, what are the his-
torical and conceptual presuppositions upon which the construction of 
a world civilization “in the name and on behalf of all humanity” rests.

5       Eugenio Garin, L’umanesimo italiano (Roma, Bari: Laterza 1994); Richard Fa-
ber and Enno Rudolph, Humanismus in Geschichte und Gegenwart (Tübingen: 
Mohr Siebeck, 2002); Tony Davies, Humanism (London: Routledge, 2008).

Humanism Reloaded



248

Humanism as Non-Materialistic Enlightenment. As the construc-
tion of one’s destiny, relying only on the power of reason in a world 
made purely of matter and movement, Enlightenment became the heart 
of secular humanism. But, if we follow the modern development of 
Humanism until today (think of Jean-Paul Sartre, Karl Jaspers, Hans-
Georg Gadamer, Peter Sloterdijk, Luc Ferry, Martha Nussbaum), we 
recognize that it cannot be pure Enlightenment, because it is a broader 
reflection on the human condition, which must seriously take irra-
tionality into consideration, as well as some non-material drives and 
motivations as a structural part of human freedom. This part makes 
us elusive beings; over time, this part has been given various names: 
will, soul, spirit… Anyway, it contrasts with the idea of the increas-
ing perfectibility and knowability of man thanks to his own reason, 
because limitations and flaws are constitutive of the humane. There 
is progress, of course, but unavoidably there is also regression and 
loss. The Enlightenment model of scientific knowledge, democracy, 
and progress must therefore be accompanied by non-scientific forms 
of knowledge (humanities) that take account of non-material aspects 
(emotional drives, desires, cultural habits) in human behaviour.6

Humanism as an International Network. Humanism today could be a 
network of research and action realized by humanities scholars, humanist 
associations, and anyone who believes that cultivating humanity is some-
thing different from science and technology. Virtues, values, psycholog-
ical care, and aesthetics are linked to time, history, and subjectivity, and 
therefore require non-scientific forms of knowledge and application.7 

6      “The real problem of the sciences of the spirit is precisely that their essence 
does not allow itself to be grasped by those who measure them on the basis of 
the criteria of increasing of general laws. The single event does not simply have 
to validate a law, which then, returning to practice, makes prediction possible. 
The ideal of this knowledge is rather to understand the phenomenon itself in 
its unrepeatable historical concreteness.” Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und 
Methode, Gesammelte Werke, Vol. 1 (Mohr Siebeck: Tübingen, 1990), 10 (my 
translation).

7       “What constitutes the sciences of the spirit as sciences can be understood more 
according to the concept of culture than on the idea of the method of modern 

Marco Russo



249

These are precisely the aspects that the rationalistic model of humanism 
(including that of the international documents that I mentioned) forgets 
or denies because it is too dependent on a western ideal (the civilized, 
politically correct, and cosmopolitan man) and on a juridical-political 
technique (rule of law, international organisms for the purpose of peace 
and civilization). Such an “institutional” humanism remains an important 
frame, but it risks being abstract and ineffective, especially in a global 
society, where different cultures get in touch, but also lose their original 
formative and ethical influence. A network of “rooted” humanism could 
provide theoretical and practical tools to mediate between local cultures 
and a global horizon of technology, economy, and law.

Humanism as a Philosophical Anthropology of the Contemporary 
World. The global era needs a global vision of what humanity is and 
should be, without stopping at the general principles defined in in-
ternational documents. Although fundamental, these principles must 
be adapted to the daily reality of people, to the conflicting dynamics 
of social relationships, to the influence of local cultures. That’s why 
we require a realistic anthropological model, which reflects man’s 
ambiguity. Such a model would promote rooted humanism as a phe-
nomenology of the human being, which pursues the intercultural 
cultivation of humanity by bridging the deficiencies of the western 
rationalistic model. 

The Anthropological Model of Ambiguity

I would like to dwell on this last point, because it is the basis of the 
others. The anthropological model of Enlightenment focuses on the 
autonomy of judgment, the realization of happiness, and the univer-
sality of the values of freedom, justice, and democracy. It served as 

science. So we are necessarily referred to the humanistic tradition. Precisely in 
contrast with the claims of modern science, it acquires a new meaning.” Gada-
mer, Wahrheit und Methode, 23 (my translation).

Humanism Reloaded



250

a reference for post-war liberal politics at the international level. It 
takes into account the physical and passionate aspects of man, and 
takes a gradualist approach to the perfectibility of the human being, 
because it knows that being’s fragility and aggression. But it is a ra-
tionalistic model, and therefore it considers human weaknesses (and 
their symptoms: violence, suffering, loneliness, frenzy…) to be capa-
ble of being progressively amended, if not eliminated. If fundamental 
rights are respected, ignorance is fought and individual well-being is 
guaranteed, then the path of civilization and peace will go on. Thus, 
enlightened rationalism forgets the structural ambiguity of man, 
which makes it only partially predictable and perfectible. There is 
a dark side of man, maybe as a reflection of an impenetrable side of 
being. Philosophically, this side has been examined in various ways, 
through the concepts of infinity, negation, transcendence, and Ding an 
sich. On the ethical-political level it has been examined through the 
concepts of freedom and contingency; it can sometimes also assume 
the aspect of evil: the threatening face of freedom and contingency. 
One of the marks of the modern humanistic tradition, from Petrarch 
to Herder, to speak only about early modernity, is to have systemati-
cally faced the contingency of the world and the unfathomable sides 
of freedom, by developing through the humanae litterae (literature, 
grammar, rhetoric, poetry, history, philosophy) an art of living: of 
knowing itself and governing, not just removing, the unpredictable 
experience.8 Referring to this tradition, we should delineate an effec-
tive anthropological model where these irrational—“diabolic” in the 
literal sense of divisive or separating—aspects play an essential role. 
Now I want to briefly comment on the effects of the liberal or neolib-
eral anthropological model—where ambiguity is not structural—on a 
topical case: the success of the right wing parties, of xenophobia, of 
sovereigntism, are also a consequence of the liberal anthropological 
model, which has led to ignoring the psychic and social precarious-
ness of people. Such a model of a pretended universal emancipation 

8       See Michele Ciliberto, Il nuovo Umanesimo (Rome and Bari: Laterza, 2017).

Marco Russo



251

and progress has proved bankrupt and has handed the reactionary 
right wing a large chunk of human existence.

Multicultural coexistence is the destiny of the global epoch, but 
precisely this fact obliges us to remember that tolerance towards oth-
erness has limitations that not even a perfect society would be able to 
eliminate. That limit is the identity factor that cultures generate but 
also govern; when the limit is overcome, they become aggressive and 
reactionary ideologies. Then no balanced, fruitful  government of the 
border between familiarity and strangeness is possible. An adequate 
anthropological model would take into account the identity-making 
factors and in general all of the factors to which the right wing refers 
(security, tradition, family, community, order). They produce illiber-
al effects when they are ignored, when they are branded as rough 
“right wing ideas,” whereas in fact they are the other leg that balances 
the mind and the society. These considerations are all the more valid 
when we are called to face the global intermingling of people. It is 
necessary to recognize that there are limits to emancipation and a 
rational-minded approach; they come not just from ignorance or pov-
erty, but also from the need for protection and familiarity, from our 
biological background exacerbated by the instability of our psychic 
life. As long as they remain effective, local cultures provide for these 
needs. So, to avoid reactionary turns, we should restore these cultures 
while stimulating at the same time—this is the completely new chal-
lenge—the awareness of being part of a worldwide humanity, part of 
an intergenerational civilization process that requires compromises 
and common rules. The anthropological model of human ambigui-
ty, developed through a series of practices in the field of training, 
research, communication, and social mediation, is a useful tool for 
conceptual framing and for the realization of this difficult balance be-
tween local and global, identity and difference, institutions and daily 
life. 

Humanism Reloaded



252

The Art of Living and the Ethics of Virtues

The fundamental idea of European humanitas is that one becomes a 
man: humanity as a task, as hard work against fate, but also against 
our intrinsic instability and destructiveness. This is why humanism 
always has to do with the formation and the articulation of a specific 
Lebenswelt, with the relationship between knowledge and life, theory 
and practice, and reason and unreason needing to be rebuilt continu-
ally. This relationship unites the various forms of humanism. A sig-
nificant current example is that of the humanistic associations spread 
all over the world. Their motto is Good without God. The idea is that 
we get in touch and form communities, not to get more money or to 
defend a faith, a doctrine, or a group, but to understand how to feel 
good. Tautological, but nonetheless incredibly complex, it is only the 
presence of human beings that creates the human quality of existence. 
You become human only among other men; at the same time, my 
fellow is also my rival, the enemy, my daily hell.9 Here lies our daily 
tangle. This is why we must learn what humanity is, why that neces-
sarily requires ethics, a non-self-centred way of life, as the only way 
to decrease hostility, because individual risks would become common 
problems, and together we would be stronger. Humanist associations 
are meant to teach this very difficult art of being together, elaborating 
differences and rivalries. They do it by meeting, discussing, engaging 
with certain social problems, and developing educational programs. 
In the meantime, everyone has to build themself, to develop the intel-
lectual and moral faculties that serve to shape their life.10

Humanistic associations unconsciously inherit a central topic of 
the modern humanist tradition: How should I live if everything has 
become uncertain? Who or what should I entrust myself to? The En-

9        The famous passage from Sartre: “l’enfer c’est les autres” [hell is other people]. 
Jean-Paul Sartre, Huis clos (Paris: Gallimard, 1976), 93 (my translation).

10      See Hubert Cancik, Horst Groschopp and Frieder Otto Wolf, eds., Humanismus: 
Grundbegriffe (Berlin: De Gruyter, 2016).

Marco Russo



253

lightenment response was a normative ethics as well as the identifi-
cation of a set of universal laws and criteria. The strictly humanistic 
response was rather closer to an ethic of virtues. Living is an art; 
one learns by knowing oneself and others, observing with interest the 
world we inhabit. There is no science or law that can replace personal 
initiative and certain non-objective forms of knowledge. This is why 
anthropology and humanities were born in the first modernity with 
the aim to civilize people, teaching them how to be an homme du 
monde, beyond local habits and even of universal knowledge. 

Moral choices must come from a form of life; they are socially 
driven.11 The question “what is the right moral action?” is replaced 
by the question “what kind of person should I be?”—bearing in mind 
that the principle of morality is not doing the right thing according 
to universal criteria, but the spiritual unity of a person who lives in a 
given community. This unity—what makes someone a wise man—is 
the result of a successful fusion of desires and rationality, autonomy 
and dependence, which makes it possible to be an admirable person, 
useful to himself and to others. Every agent has his own moral iden-
tity, his own ideal of integrity, a self-built image on the basis of com-
mitments, projects, or ideals that he intends to put into practice and 
that give sense to what he does. The wise man can make the right 
choices in an uncertain, changeable, risky environment, which can-
not be governed by any universal code. “Rightness” does not derive 
from an abstract canon, but from the right choice between conflicting 
instances, within a specific environment made up of certain people 
and certain things. Good and bad are relational concepts, which can 
take various and unexpected directions because they depend on other 
people’s approval or condemnation, according to a shared canon (and 
shared because socially effective). Each individual has to tackle this 
canon by building his own personality, which is the result of a dialec-
tic between autonomy and obedience, independence and dependence. 

11     See Lorraine Besser-Jones and Michael Slote, eds., The Routledge Companion 
to Virtue Ethics (New York: Routledge, 2015).

Humanism Reloaded



254

I can find the “golden mean” if I have a good life; but there is a good 
life if I have a positive relational context. Therefore individual wis-
dom produces and is produced by a rewarding and self-correcting 
sociality.

The way to achieve a good life (eudaimonia, flourishing) is virtue, 
the development of qualities of character and behavior that give unity, 
meaning, and reasonableness to the person. There are the classical 
virtues (justice, wisdom, courage, temperance) and many others (hon-
esty, goodness, charity, gratitude…) and all expressly put the human 
quality of people at stake by stressing the value of social self-mirror-
ing. Virtue is not elitist, on the contrary, although it remains a person-
al challenge, a kind of democratic heroism. It always has a subjective, 
unique imprint, but it is made possible by a collective, mimetic game 
of recognition and correction. You can achieve it in the same way you 
learn an instrument—through exercise, imitation, and distinction. If 
the virtue is wrong, if it is hypocritical or false, it is not a virtue and 
you play badly. 

As it directly involves the person in his daily life and it is able to 
connect itself to different cultural contexts, the ethics of virtue is a 
significant example of rooted humanism capable of supporting liberal 
normative principles.12 If we have to build a global civil society, then 
principles, treaties, or international organizations are not enough, 
because they are too general; they do not help me to shape myself 
or my often irrational feelings and reactions. So we need a culture 
of planetary cohabitation, a kind of cosmopolitan ethics that intensi-

12    How would it be if our politicians wanted to become virtuous people, models 
of a wise life, and not just vote hunters? It should not be seen as a coincidence 
that universities and research institutes are emerging that combine professional 
competence with humanistic education, with the aim of training professionals 
with an ethical sense, and of reconnecting work and social environments, e. g.: 
the Center for Humanistic Management at Fordham University; Humanistic 
Legal Studies and the interdisciplinary field of Law, Rhetoric and Literature at 
the University of Bergen; the University of Humanistic Studies in Utrecht; and 
the Humanistic Management Center St. Gallen in Switzerland. 

Marco Russo



255

fies the sense of belonging to a planetary community and at the same 
time shows how to maintain the right distances between different life 
forms and psychological biases. The earth and humanity that we have 
in common are also what divides us; a consistent humanism serves to 
keep in mind and to contain this risky duplicity.

Bibliography

Alvares, Claudia. Humanism After Colonialism. Oxford: Lang, 2006.
Besser-Jones, Lorraine, and Michael Slote, eds. The Routledge Com-

panion to Virtue Ethics. New York: Routledge 2015.
Braidotti, Rosi. The Posthuman. Cambridge: Polity Press, 2013.
Cancik, Hubert, Horst Groschopp, and Frieder Otto Wolf, eds. Huma-

nismus: Grundbegriffe. Berlin: De Gruyter, 2016.
Ciliberto, Michele. Il nuovo Umanesimo. Rome and Bari: Laterza, 

2017.
Davies, Tony. Humanism. 2nd ed. London: Routledge, 2008.
Faber, Richard, and Enno Rudolph, eds. Humanismus in Geschichte 

und Gegenwart. Religion und Aufklärung 10. Mohr Siebeck: Tü-
bingen, 2002. 

Ferry, Luc, and Alain Renaut. La pensée 68: Essai sur l’anti-huma-
nisme contemporain. Paris: Gallimard, 1985. 

Gadamer, Hans-Georg. Wahrheit und Methode. Gesammelte Werke, 
Vol. 1. Tübingen: Mohr Siebeck, 1990.

Garin, Eugenio. L’umanesimo italiano. Rome and Bari: Laterza, 
1994.

Sartre, Jean-Paul. Huis clos. Paris: Gallimard, 1976.
Teitel, Ruti G. Humanity’s Law. New York: Oxford University Press, 

2011.
Todorov, Tzvetan. Imperfect Garden: The Legacy of Humanism. 

Princeton: Princeton University Press, 2002.

Humanism Reloaded





257

Dean Komel

Ein Jahrhundert der Krise 
Europa und der Geist der Philosophie

Abstract: Today’s crisis of the European Union completely misses the connection 
with the philosophical reflection of the crisis of the European spirit. We can even 
realize: the spirit is being systematically excluded in todays noisy, but yet annoying 
discussion about Europe.

Keywords: Europe, spirit, philosophy, crisis, intellectuals1

In meinem Beitrag, der über die Situation in Europa heute, hundert 
Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkriegs, sprechen soll, möchte 
ich meine Aufmerksamkeit einer kontemplativen Auffassung von 
Kontemporalität2 zuwenden. Dabei geht es nicht so sehr darum, 
über eine bestimmte Zeitspanne in der Geschichte Europas zu re-
flektieren; eher geht es um die Möglichkeit, ihre Zeitstimmung in 
Gedanken zu erfassen. Laut Hegel bildet die Verwirklichung dieser 

1     Der Beitrag ist im Rahmen des Forschungsprojekts J7-8283 (Kontemporalität 
des Verständniskontextes und das Bekunden der persönlichen und gesellschaft-
lichen Freiheit) entstanden, der von der Slowenischen Forschungsagentur aus 
öffentlichen Mitteln finanziert wird.

2     Das Konzept der Kontemporalität habe ich in anderen Texten genauer entwik-
kelt; im Blick auf das hier behandelte Thema vgl. vor allem Komel, Dean: 
„Europas Kontemporalität“. In: Komel, Dean und Mira Miladinović Zalaznik 
(Hrsg.): The faces of Europe / Die Gesichter Europas / Les visages de l’Europe. 
In: Phainomena 18 (2009), 68/69, 81–90. Was den hermeneutischen Begriff 
der Kontemplation in Bezug auf Kontemporalität betrifft, vgl. Komel, Dean: 
Kontemplationen. Entwürfe zur phänomenologischen Hermeneutik. Traugott 
Bautz: Nordhausen 2014. 



258

Möglichkeit das innerste Wesen der Philosophie.3

Wir sprechen in diesem Zusammenhang vom Zeitgeist, von der 
Geistesgeschichte oder vom Geist der Philosophie. Allerdings lassen 
sich die Kontemporalität, die zwischen Geschichtlichkeit und Gegen-
wart wirkt, und das In-Gedanken-Erfassen, durch welches sie zur 
Besinnung kommt, nicht miteinander in Einklang oder gar Deckung 
bringen. So hat Nietzsche seine frühen Überlegungen aus dem Jah-
re 1874 als Unzeitgemäße Betrachtungen bezeichnet.4 Und noch vor 
Nietzsche konstatierte Hegel: 

Um noch über das Belehren, wie die Welt sein soll, ein Wort zu sagen, so 
kommt dazu ohnehin die Philosophie immer zu spät. Als Gedanke der Welt 
erscheint sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren Bildungsprozess 
vollendet und sich fertig gemacht hat.5

Im 20. Jahrhundert bestimmte Heidegger auf der Spur der von Nietz-
sche gestellten Diagnose des europäischen Nihilismus die ganze Ge-
schichte der Philosophie als metaphysische Seinsverlassenheit: „Die 
Seinsvergessenheit bekundet sich mittelbar darin, daß der Mensch 
immer nur das Seiende betrachtet und bearbeitet.“6

Das Auseinandergehen von Kontemporalität und Kontemplation 
kann sich bis zur wechselseitigen Ausschließung steigern. Die Frage 

3      „Das, was ist zu begreifen, ist die Aufgabe der Philosophie, denn das, was ist, 
ist die Vernunft. Was das Individuum betrifft, so ist ohnehin jedes ein Sohn 
seiner Zeit; so ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaßt.“ (Hegel, 
Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechtes. Werke 7. 
Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main 1986, 26.)

4      Gianni Vattimo betrachtet dieses Werk Nietzsches als den Beginn der Postmo-
derne: „Man kann mit Recht behaupten, daß die philosophische Postmoderne 
im Werk Nietzsches entsteht, und zwar genau in dem Zwischenraum, der das 
Zweite Stück der Unzeitgemäßen Betrachtungen, ,Vom Nutzen und Nachtheil 
der Historie für das Leben‘ (1874), von der Werkgruppe trennt, die wenige Jah-
re später durch Menschliches, Allzumenschliches (1878) eröffnet wird.“ (Vat-
timo, Gianni: Das Ende der Moderne. Philipp Reclam: Stuttgart 2003, 178.)

5       Hegel: Grundlinien, 26.
6       Heidegger, Martin: „Brief über den Humanismus“. In: ders.: Wegmarken. GA 9. 

Klostermann: Frankfurt am Main 2004, 339.

Dean Komel



259

ist, ob wir nicht gegenwärtig den Höhepunkt einer Entgegensetzung 
von Kontemporalität und Besinnung erreicht haben. So scheint es 
heute schwierig, ja, sogar unmöglich, „heute“ zu sagen, wie Jacques 
Derrida es in seinem mit Das andere Kap (1990) überschriebenen 
Vortrag über die aktuelle Situation Europas nach dem Fall der Berli-
ner Mauer dargelegt hat: 

Nehme ich den Mund zu voll, wenn ich in „unserem“ Namen spreche und sage, 
dass wir heute, da wir sie in- und auswendig kennen und Erschöpfung unsere 
Kenntnis prägt (die unvergeßlichen Programme sind ja erschöpft und erschöp-
fend), weder einen Eurozentrismus noch einen Anti-Eurozentrismus wollen? 
Für welche „kulturelle Identität“ müssen wir einstehen, wenn wir über die 
nur allzu bekannten Programme hinausgehen? Vor wem müssen wir uns dann 
verantworten? Vor welchem Gedächtnis? Im Sinne welchen Versprechens? 
Ist „kulturelle Identität“ heutzutage das rechte Wort, ist es das rechte Wort für 
„heute“, für den heutigen Tag?7

 
Wie Derrida in Anlehnung an Paul Valérys Betrachtungen8 zeigen 
möchte, hat diese Unmöglichkeit unmittelbar etwas mit der Krise 
des Geistes zu tun. Natürlich stellt sich dabei die Frage, weshalb die 
kontemplativen Gesichtspunkte derart auseinandergehen, dass sie die 
Kontemporalität des gegenwärtigen Moments in seiner Bezugnahme 
auf die Geschichte und die Zukunft vernichten. Oder wirkt umge-
kehrt gerade in dieser Kontemporalität ein geschichtliches Nichten, 
durch welches es unmöglich geworden ist, über die geistige Situation 
von heute zu sprechen? Nietzsche hat dieses Nichten als den euro-
päischen Nihilismus bezeichnet. Unter der philosophischen Autorität 
von Nietzsche und Heidegger ist es modern, über den Tod Gottes, das 
Ende der Geschichte und die Abschaffung des Menschen zu sprechen. 
Die kritische Frage nach der Modernität, d. h. nach dem modernen 
Geist, wurde so in eine Erfahrung der Krise und Hypokrise verwan-

7      Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie – Zwei Essays zu 
Europa. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992, 15.

8      https://fr.wikisource.org/wiki/La_Crise_de_l%E2%80%99esprit, 1.6.2019. Va-
léry, Paul: „Notes sur la grandeur et la décadence de l’Europe “. In: ders.  : 
Regards sur le monde actuel et autres essais. Gallimard: Paris 2016, 27–33.

Ein Jahrhundert der Krise



260

delt, wo der Geist selbst nur noch in Frage gestellt wird und selbst 
nicht mehr zu Wort kommt. Auch hier könnten wir uns an Derridas 
Text anlehnen9 – aber es ist hier nicht unsere Absicht, einen Derrida-
Vortrag zu halten.

Valérys vor rund hundert Jahren verfasster Essay Die Krise des 
Geistes (La Crise de l’esprit, 1918) stellt in dieser Hinsicht – zu-
sammen mit Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes – gewiss 
mehr als eine bloße kulturgeschichtliche Kuriosität dar. Indem Valéry 
die Krise Europas ausdrücklich als Krise des Geistes bestimmt, weist 
er zugleich darauf hin, dass diese Krisenstimmung durch das Ausblei-
ben einer geistigen Dimension in der Diskussion über Europa geprägt 
wird:

Die militärische Krise ist vielleicht zu Ende. Die wirtschaftliche Krise ist in 
voller Stärke sichtbar; aber die geistige Krise, die heimlicher ist und ihrem 
Wesen nach die täuschendsten Formen annimmt (spielt sie sich doch im eigen-
sten Bereich der Täuschung ab), sie lässt nur schwer ihren wirklichen Grad, 
ihr Stadium erkennen.10

Als derart geistesvergessen muss die „Krise“ nicht nur zum Gegen-
stand, sondern zur Grundlage einer das aufklärerische Modell der 
eigenen kritischen Begründung überschreitenden philosophischen 
Diskussion werden. Problematisch wurde nicht nur, wie der Geist die 
Situation der Zeit kontemplativ erfassen sollte, sondern auch, wie die 
Zeit in einer Situation, in der „heute“ nicht länger „heute“ ist, an und 
für sich selbst kontemporär sein kann. Mit diesem Zustand einer „le-
bendigen Gegenwart“ setzte sich in der phänomenologischen Philo-
sophie Edmund Husserl auseinander. In seinem 1937 in Wien gehal-
tenen berühmten Vortrag Die Krisis des europäischen Menschentums 

9      „Jene Gedankengänge sind vor allem in meinem Buch Vom Geiste. Heidegger 
und die Frage (Frankfurt am Main 1988 und 1992) sichtbar.“ (Derrida: Das 
andere Kap, 61.)

10     Valéry, Paul: „Die Krise des Geistes“. In: ders.: Frankfurter Ausgabe in sie-
ben Bänden. Bd. 7.  Blüher, Karl-Heinz und Jürgen Schmidt-Radefeldt (Hrsg.). 
Insel: Frankfurt am Main 1990, 21.

Dean Komel



261

und die Philosophie setzt er sich ausdrücklich mit der Frage nach 
der „geistigen Gestalt Europas“ auseinander, wobei er Folgendes be-
merkt: „Jede geistige Gestalt steht wesensmäßig in einem universalen 
historischen Raum oder in einer besonderen Einheit historischer Zeit 
nach Koexistenz und Sukzession, sie hat ihre Geschichte.“11

Zwar konnte Husserl das Auseinandergehen von Kontemporali-
tät und Kontemplation, insofern es eine Spaltung in der „geistigen 
Gestalt“ betrifft, nicht präzise formulieren. Das gelang erst seinem 
problematischen Schüler Martin Heidegger, zunächst in dem Ver-
such, die Zeit als Horizont des Seinsverständnisses aufzuweisen, und 
später durch die seinsgeschichtliche Erklärung von Nietzsches Ent-
hüllung des europäischen Nihilismus als geistiger Stimmung einer 
das Abendland prägenden Seinsvergessenheit.

Heidegger ist dabei nicht entgangen, dass der Dichter Georg Trakl, 
der selbst den Verhältnissen des Ersten Weltkrieges zum Opfer gefal-
len war, die „Krise Europas“ und die mit ihr verbundene geschichtli-
che Botschaft vielleicht nicht gründlicher, aber doch zweifellos tiefer 
als Valéry, Spengler, Nietzsche oder Husserl als geistiges Schicksal 
des Abendlandes erfahren und in Worte gefasst hat: „Trakls Dichtung 
singt das Land des Abends. Sie ist ein einziges Rufen nach dem Er-
eignis des rechten Schlages, der die Flamme des Geistes ins Sanfte 
spricht.“12 

Etwas Ähnliches lässt sich wohl auch für den slowenischen 
Dichter Srečko Kosovel (1904–1926) behaupten, dessen Heimat im 
Ersten Weltkrieg nicht nur zerstört wurde, sondern deren er sich 

11    Husserl, Edmund: Die Krisis des europäischen Menschentums und die Philo-
sophie. Mit einer Einführung von Bernhard Waldenfels. Beltz: Weinheim 1995, 
26.

12      Heidegger, Martin: „Die Sprache im Gedicht. Eine Erörterung von Georg Trakls 
Gedicht.“ In: ders.: Unterwegs zur Sprache. GA 12. Klostermann: Frankfurt 
am Main 1985, 75. Zu Heideggers Deutung des Verhältnisses von Europa und 
Abendland vgl. Nielsen, Cathrin: „Martin Heidegger: Evropa in zahod“ [Mar-
tin Heidegger: Europa und das Abendland]. In: Phainomena 13 (2004), 49/50, 
19–38.

Ein Jahrhundert der Krise



262

auch insofern beraubt fand, als sein Heimatort Italien zugesprochen 
wurde. Schon bald wurde kulturell, aber auch in ganz alltäglichen 
Lebensbelangen Druck auf das Leben der mehrheitlich sloweni-
schen Volksgruppe ausgeübt, was durch die Machtergreifung des 
Faschismus noch intensiviert wurde. Das geistig zerstörerische Ge-
fühl der Entmenschlichung entstammte laut Kosovel jedoch der Ge-
schichtlichkeit Europas, insofern diese den Sinn der Menschlichkeit 
verleugnet:

Europa stirbt. 
Gemeinschaft der Völker und Apotheke, 
beides Lüge. 
Operationen. Revolutionen! 
Auf grauer Straße stehe ich. 
Braunes Laub fällt von den Zweigen 
und mir ist nur davor Angst, 
wenn diese Bäume nackt dastehen, schwarz, 
und grau die Felder 
und klein die Häuschen 
und ich schreien werde, 
aber alles, alles rundherum 
wird schweigen.13

Kosovels Beschwörung des geistigen Untergangs von Europa kann 
man zweifellos als expressionistisch gefärbt betrachten. Die Ent-
menschlichung, deren Zeugen wir in Europa und weltweit angesichts 
des imperialistischen Expansivismus, der totalitären Ideologien und 
totalen Kriege im 20. und mit ihren Fortsetzungen auch im 21. Jahr-
hundert gewesen sind, lässt sich allerdings kaum verneinen. Das alles 
ist ein Zeugnis der geistigen Verwesung der Menschlichkeit. 

Im Jahr 1989 schien Europa wohl zum ersten Mal nach dem Ersten 
Weltkrieg für einen Augenblick lang die Gelegenheit zu erhalten, sich 
aus seiner geschichtlichen Krise zu erheben, was zugleich die Befrei-

13    http://kosovel.edvart.com/ged_94.htm#slovenisch,1.6.2019. Vgl. dazu Komel, 
Dean: Den Nihilismus verwinden. Ein slowenisches Postscript zum 20. Jahr-
hundert. Traugott Bautz: Nordhausen 2012.

Dean Komel



263

ung seines geistigen Elements, seine Wiedergeburt aus der Freiheit 
des Geistes bedeutet hätte. Das wird wohl auch durch die genannte 
Besinnung Derridas und zahlreiche andere Kontemplationen deutlich, 
die damals erschienen, um den europäischen Augenblick zu erfassen 
(Morin, Gadamer, Derrida, Brague, Cacciari, Held, Ferry, Sloterdijk, 
Habermas u. a.).14 Aber die „Zeitmauer“, als die Ernst Jünger15 und 
vor ihm bereits Friedrich Nietzsche den europäischen Nihilismus an-
kündigten, ist offenbar resistenter als jene konkrete wie auch symbo-
lische Mauer, die die Berliner Mauer darstellte. Sie verläuft nämlich 
durch das, was wir heute ohne Heute menschlich sind. Es verwundert 
also nicht, dass wir mittlerweile in Europa und auch weltweit Zeugen 
eines beschleunigten Aufbaus von Mauern und Zäunen sind und dass 
man sich dazu mit besonderem Eifer in jenen Gebieten Europas mel-
det, wo man 1989 die Mauern und Zäune niederriss und die Achtung 
der Menschenwürde einforderte.

So erlaube ich mir in Bezug auf die Zeitmauer in der geistigen 
Situation des heutigen Europa eine Bemerkung, die unmittelbar mit 
seiner jüngsten, dreißigjährigen Geschichte nach dem Jahr 1989 ver-
bunden ist. Ich meine den Beitritt osteuropäischer Länder aus dem 
ehemaligen sozialistischen Block zur Europäischen Union. Diese Er-
weiterung der Europäischen Union wurde längst vor dem politischen 
Umbruch im Jahr 1989 von einer großen geschichtlichen Erwartung 
vieler Intellektuellen-Dissidenten aus dem ehemaligen sozialistischen 
Block begleitet, die sich auf die Möglichkeit einer geistigen Erneue-
rung Europas nach dem Umbruch richtete. Was jahrzehntelang die 
Freigeister aus dem ganzen kommunistischen Block zum Widerstand 
gegen das autoritäre und totalitäre politische System angeregt hatte, 
ihre Hoffnung auf einen politischen Wandel aufrechterhielt und Vi-
sionen einer Zukunft Europas erweckte, war der Glaube an die geis-
tige Wiedergeburt Europas, seinen Humanismus, seine Freiheit, seine 

14   Vgl. dazu Komel, Dean: Tradition und Vermittlung. Der interkulturelle Sinn 
Europas. Königshausen und Neumann: Würzburg 2005. 

15     Jünger, Ernst: An der Zeitmauer. Ernst Klett Verlag: Stuttgart 1959.

Ein Jahrhundert der Krise



264

Individualität, seine Sozialität, seine Solidarität, seine Kunst, Kultur 
und Wissenschaft, seine religiösen Überzeugungen. 

Es wäre doch zu fragen, ob die Erwartung einer zukünftigen geis-
tigen Erneuerung Europas nicht lediglich eine Illusion der unter un-
günstigen politischen und historischen Umständen aufstrebenden 
Intellektuellen war, die zwischenzeitlich vergessen hatten, dass die 
großen Erzählungen zu einem Ende gelangt sind.16 Der Rumor dar-
über gelangte bereits in den postmodernistischen 1980er Jahren aus 
dem Westen nach Osteuropa – unter Absehung des Unterschiedes 
zwischen der Rolle des Big Brother im realen Sozialismus und der 
Rolle des Big Brother in den reality shows. Nun, heute, in der All-
gegenwart sozialer Netzwerke aller Art, können wir feststellen, dass 
es wirklich keinen Unterschied gibt. 

Es stellt sich dabei von selbst die Frage, wo die Intellektuellen 
geblieben bzw. in dieser allgemeinen reality show mittlerweile unter-
getaucht sind. Man kann zwar ab und zu noch besorgte Stimmen ver-
nehmen, wohin die Welt und Europa wohl hin driften werden. Es fehlt 
auch nicht an Warnungen und Aufrufen, dass man den Kurs, in dem 
die Sachen sich abwickeln, möglicherweise ändern sollte, wenngleich 
das Wort Revolution relativ selten und eher schüchtern vorgetragen 
wird. 

Als Beispiel eines solchen intellektuellen Protests und Aufrufs 
lässt sich etwa das Manifest für Europa anführen, das Jürgen Ha-
bermas zusammen mit Jacques Derrida als Reaktion auf die Irak-
krieg-Krise im Jahre 2003 unter dem Titel Nach dem Krieg – Die 
Wiedergeburt Europas in der FAZ veröffentlichte. Dieses Manifest 
wurde zudem durch eigenständige Beiträge von Vattimo, Rorty, Eco, 
Savater und Muschg untermauert. Interessant in diesem Zusammen-
hang war, dass keiner der „einflussreichen“ Intellektuellen aus Ost-
europa daran teilnahm, auch Žižek nicht, der ansonsten in letzter Zeit 
zahlreiche „Argumente“ zur aktuellen Krise der Europäischen Union 

16    Vgl. Jež, Niko (Hrsg.): Drago Jančar – Adam Michnik – Im Disput. Wieser Ver-
lag: Klagenfurt 1992.

Dean Komel



265

vorgebracht hat17 – wenn denn Argumente überhaupt noch eine Rolle 
spielen. Die Verfasser des Manifests, Habermas und Derrida, nahmen 
eine ziemlich autoritäre Haltung gegenüber dem wiedergeborenen 
künftigen Europa ein, die sie durch die avantgardistische Metapher 
eines Kerneuropas als der treibenden Kraft bzw. Lokomotive der Ent-
wicklung untermauerten: 

Im Rahmen der künftigen europäischen Verfassung darf und kann es keinen 
Separatismus geben. Vorangehen heißt nicht ausschließen. Das avantgardis-
tische Kerneuropa darf sich nicht zu einem Kleineuropa verfestigen; es muß 
– wie so oft – die Lokomotive sein.18

Habermas und Derrida erahnten dabei wohl weder einen Brexit – der 
sich allerdings bereits damals ankündigte – noch all die Krisen, die 
einander nach 2004 in Europa und seiner unmittelbaren Umgebung 
ablösten. Die Verantwortung dafür, dass die Stimme Europas kaum 
gehört wird, schreibt das Manifest auch den Intellektuellen zu, die 
den Geist lieber unerwähnt lassen:

Gibt es historische Erfahrungen, Traditionen und Errungenschaften, die für euro-
päische Bürger das Bewußtsein eines gemeinsam erlittenen und gemeinsam zu 
gestaltenden politischen Schicksals stiften? Eine attraktive, ja ansteckende „Vi-
sion“ für ein künftiges Europa fällt nicht vom Himmel. Heute kann sie nur aus 
einem beunruhigenden Empfinden der Ratlosigkeit geboren werden. Aber sie 
kann aus der Bedrängnis einer Situation hervorgehen, in der wir Europäer auf 
uns selbst zurückgeworfen sind. Und sie muß sich in der wilden Kakophonie 
einer vielstimmigen Öffentlichkeit artikulieren. Wenn das Thema bisher nicht 
einmal auf die Agenda gelangt ist, haben wir Intellektuelle versagt.19

Springen wir aber nun in die unmittelbare Gegenwart: Am 25. Ja-
nuar 2019 erschien in der Zeitschrift Libération unter der Leitung 

17     https://partei.jetzt/talkeurope-03/, 1.6.2019. 
18   https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/habermas-und-derrida-nach-dem-krieg-

die-wiedergeburt-europas-1103893-p3.html?printPagedArticle=true#pageIn-
dex_2, 1.6.2019.

19     Ibid. Vgl. auch Dahrendorf, Ralf:  Der Wiederbeginn der Geschichte. Vom Fall 
der Mauer zum Krieg im Irak. Reden und Aufsätze. C. H. Beck:  München 2004.

Ein Jahrhundert der Krise

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/habermas-und-derrida-nach-dem-krieg-
die-wiedergeburt-europas-1103893-p3.html?printPagedArticle=true#pageIn-
dex_2, 1.6.2019.



266

von Bernard-Henri Lévy und mit Unterschriften von dreißig europäi-
schen Spitzenintellektuellen und -schaffenden (unter ihnen Elfriede 
Jelinek, György Konrád, Milan Kundera, Adam Michnik, Herta 
Müller, Orhan Pamuk, Salman Rushdie,  Mario Vargas Llosa …) 
ein Manifest mit dem Titel Das Haus Europa brennt – Manifest 
europäischer Patrioten. In Anbetracht dessen, was einige Monate 
später mit der Kathedrale Notre-Dame geschehen sollte, ist der 
Titel eigentlich erschütternd. Auch die Botschaft des Manifestes 
versucht uns durch den Hinweis auf die Bedrohung Europas durch 
die aufsteigenden antieuropäischen populistischen Kräfte unmit-
telbar zu erschüttern.

[…] Und in diesem schädlichen Klima werden im Mai 2019 Europawahlen 
stattfinden, die zu den verhängnisvollsten werden könnten, die wir je gekannt 
haben, wenn wir uns nicht zur Wehr setzen gegen die Welle, die uns zu über-
rollen droht; wenn wir uns nicht schnellstens auf dem ganzen Kontinent mit 
neuem Elan zu Widerstand aufraffen gegen das Unheil, das als reale Drohung 
auf uns zukommt: Sieg der zerstörerischen Kräfte, Niederlage all derer, die 
sich dem Erbe des Erasmus, Goethe und Comenius verpflichtet fühlen, Ver-
achtung von Intelligenz und Kultur; Eruptionen von Fremdenfeindlichkeit und 
Antisemitismus. Ein Horror.20

Man kann der Botschaft dieses Manifestes nur zustimmen. Es liegt 
wohl keinem daran, dass sich die schrecklichen Gräuel aus der Ge-
schichte Europas wiederholen – auch all jene, die durch die Subjek-
te dieser Geschichte außerhalb von Europa verübt worden sind. Das 
Manifest sei, so steht dort geschrieben, durch die aktuellen politi-
schen Verhältnisse motiviert worden, die unumwunden zu einer Mo-
bilmachung gesunder proeuropäischer Kräfte aufrufen. Man sollte 
aber nicht nur danach fragen, wodurch eine solche proeuropäische 
Mobilmachung motiviert ist, sondern auch, wodurch sie, wenn über-
haupt, angesprochen wird. Das Engagement der Unterzeichnenden 
des Manifestes für die europäischen Werte, wie sie sich durch die 

20  https://www.liberation.fr/planete/2019/01/25/il-y-a-le-feu-a-la-maison-europe-
le-manifeste-des-patriotes-europeens_1705305. 1.6.2019.

Dean Komel



267

geistige Überlieferung Europas herausgebildet haben, ist offenbar, 
dass, mit Husserl zu sprechen, die geistige Gestalt Europas zur Gänze 
fehlt, was es laut Derrida unmöglich macht, heute von einem „Heute“ 
sprechen zu können.

Hier möchte ich nochmal das Jahr des politischen Umbruchs 
1989 aufgreifen. Bei dem ersten Treffen von ost- und westeuropäi-
schen Philosophen (die meisten von ihnen waren Heidegger-For-
scher) in Otterthal bei Wien 1990 äußerte der vor drei Jahren ver-
storbene slowenische Philosoph Ivan Urbančič die Feststellung, 
dass der politische Umbruch 1989 nicht die Leistung irgendwel-
cher intellektuellen Freidenker und Dissidenten war – es waren 
hier vielmehr rein politisch-ökonomische Faktoren im Spiel. Die-
se Äußerung rief im Publikum natürlich allgemeine Missbilligung 
und Ärgernis hervor. Dreißig Jahre später findet man an dieser 
Feststellung nichts Problematisches mehr, ganz im Gegenteil: Sie 
scheint sehr überzeugend. Urbančič gehörte zur Gruppe von In-
tellektuellen rund um die dissidentische Kulturzeitschrift Nova 
revija21 und war eine der einflussreichsten Persönlichkeiten im 
Prozess der Demokratisierung in den 1980er Jahren. Seine Stel-
lungnahme zum politischen Umbruch 1989 wurde somit nicht aus 
einer intellektuellen Distanz heraus formuliert. 

Urbančič wollte mit seiner Behauptung, der politische Umbruch 
1989 und die Befreiung der osteuropäischen Staaten vom Joch des 
Totalitarismus sei keine Leistung von Freiheitsbestrebungen der In-
tellektuellen gewesen, gewiss weder ihre Geltung noch die Freiheit 
selbst als grundlegendes Attribut des europäischen Geistes infrage 
stellen. Vielmehr wollte er zu verstehen geben, dass eben kein Um-
bruch im Geiste dieser Freiheit stattfand, dass die Mauer des Nihilis-
mus nach wie vor herrscht. In einem geistigen Sinne wäre es eine 
bloße Hypokrisie, sich einzubilden, es sei jener Augenblick (kairos) 
angebrochen, der Kontemplation (Auge) und Kontemporalität (Blick) 
vereinigen würde und es als solcher allein möglich machte, dass wir 

21     https://en.wikipedia.org/wiki/Nova_revija_(magazine), 1.6.2019.

Ein Jahrhundert der Krise



268

heute „heute“ sagen. Ohne den Zuspruch des Geistes bleibt die heuti-
ge Zeit gegenüber allem gleichgültig, was für die Menschlichkeit und 
die Welt wesentlich ist. 

In diesem Zusammenhang möchte ich zugleich erwähnen, dass 
ich bei dem Symposium in Otterthal 1990 die Gelegenheit bekam, 
erstmals mit Pavel Kouba und Ivan Chvatík aus Prag zusammenzu-
kommen, die als Schüler von Jan Patočka den Samisdat seiner Ab-
handlungen unter dem Titel Peće o duši (Sorge um die Seele) vorbe-
reiteten. Das Werk enthielt auch Patočkas Vortrag Duchovní člověk a 
intelektuál (Der geistige Mensch und der Intellektuelle).22 

Der geistige Mensch, für den sich Patočka einsetzt, steht im Ver-
gleich zu einem Intellektuellen nicht nur in einem Verhältnis zur Welt, 
sondern die Welt selbst, d.h. die grundlegende Art und Weise dessen, 
was ist, bildet für ihn den geistigen Bezug. Dieses Miteinanderge-
schehen von Mensch und Welt bildet den Augenblick der tragenden 
Beziehung von Kontemporalität und Kontemplation. Ohne das An-
brechen dieses Augenblicks kann Europa keine Welt sein, auch wenn 
es sich geschichtlich den ganzen Planeten als Zone seiner Weltexpan-
sion unterworfen hat. Oder mit Patočka:

Doch in jedem Augenblick sagt uns die Welt etwas: unser Handeln ist nichts 
anderes als eine Antwort darauf, dass uns die Welt etwas sagt, dass die Dinge 
für uns eine Bedeutung haben, dass sie uns zu irgendetwas herausfordern und 
wir ihnen antworten. Und wenn wir diesem Negativen, das sich auf einmal 
meldet, wirklich folgen würden, wenn wir ihm konsequent nachgingen, wür-
de uns nichts mehr etwas sagen, würde uns nichts zu irgendeinem Handeln, 
zu irgendeiner Reaktion oder Aktivität herausfordern, und als Resultat des-
sen würden wir in einem luftleeren Raum bleiben, würden in einer Art Leere 
vergehen. Darin lässt sich nicht leben! Und doch liegt hier der Beginn eines 
geistigen Lebens.23

22      Patočka, Jan: „Duchovní člověk a intelektuál“. In: ders.: Péče o duši VI. Kacířské 
eseje o filosofii dějin a texty k Chartě 77. Chvatik, Ivan und Pavel Kouba (Hrsg.). 
Samizdat: Prag 1988, 197–212.

23   Patočka, Jan: „Der geistige Mensch und der Intellektuelle“. In: ders.: Texte – 
Dokumente – Bibliographie. Hagedorn, Ludger und Hans Rainer Sepp (Hrsg.). 
Verlag Karl Alber / Oikumene: Freiburg/ München/ Prag 1999, 106.

Dean Komel



269

Bibliographie

Dahrendorf, Ralf:  Der Wiederbeginn der Geschichte. Vom Fall 
der Mauer zum Krieg im Irak. Reden und Aufsätze. C. H. Beck:  
München 2004.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie – Zwei 
Essays zu Europa. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992.

Derrida, Jacques: Vom Geist. Heidegger und die Frage. Suhrkamp: 
Frankfurt am Main 1988. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des 
Rechtes. Werke 7. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1986.

Heidegger, Martin: „Brief über den Humanismus“, In: ders.: Weg-
marken. GA 9. Klostermann: Frankfurt am Main 2004. 

---: „Die Sprache im Gedicht. Eine Erörterung von Georg Trakls Ge-
dicht.“ In: ders.: Unterwegs zur Sprache. GA 12. Klostermann: 
Frankfurt am Main 1985. 

Husserl, Edmund: Die Krisis des europäischen Menschentums und 
die Philosophie. Mit einer Einführung von Bernhard Waldenfels. 
Beltz: Weinheim 1995.

Jančar, Drago und Michnik, Adam: Im Disput. Hrsg. von Niko Jež. 
Klagenfurt: Wieser 1992.

Jünger, Ernst: An der Zeitmauer. Ernst Klett Verlag: Stuttgart 1959.
Komel Dean. Den Nihilismus verwinden. Ein slowenisches Postscript 

zum 20. Jahrhundert. Traugott Bautz: Nordhausen 2012. 
---: „Europas Kontemporalität“. In: Komel, Dean und Mira 

Miladinović Zalaznik (Hrsg.): The faces of Europe / Die Gesichter 
Europas / Les visages de l’Europe. Phainomena 18, 68/69. Feno-
menološko društvo v Ljubljani / Inštitut Nove revije: Ljubljana 
2009, 81–90.

---: Kontemplationen. Entwürfe zur phänomenologischen Hermeneu-
tik. Traugott Bautz: Nordhausen 2014. 

---: Tradition und Vermittlung. Der interkulturelle Sinn Europas. Kö-
nigshausen und Neumann: Würzburg 2005. 

Ein Jahrhundert der Krise



270

Nielsen, Cathrin: „Martin Heidegger: Evropa in zahod,“ Phainomena 
13 (2004), 49/50, 19–38.

Patočka, Jan: „Der geistige Mensch und der Intellektuelle“. In: ders.: 
Texte – Dokumente – Bibliographie. Hagedorn, Ludger und Hans 
Rainer Sepp (Hrsg.). Verlag Karl Alber / Oikumene: Freiburg/ 
München/ Prag 1999, 103–123.

---: „Duchovní člověk a intelektuál“. In: ders.: Péče o duši VI. 
Kacířské eseje o filosofii dějin a texty k Chartě 77. Chvatík,  Ivan 
und Pavel Kouba (Hrsg.). Samizdat: Prag 1988,. 197–212.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Ver-
lag: Köln 2017.

Valéry, Paul: „Die Krise des Geistes“. In: ders.: Frankfurter Ausgabe 
in sieben Bänden. Bd. 7. Blüher, Karl-Heinz und Jürgen Schmidt-
Radefeldt (Hrsg.). Insel: Frankfurt am Main 1990. 

---: „Notes sur la grandeur et la décadence de l’Europe“. In: ders.: Re-
gards sur le monde actuel e autres essais. Gallimard: Paris 2016,  
27–33.

Vattimo, Gianni: Das Ende der Moderne. Philipp Reclam: Stuttgart 
2003.

Internetquellen

Habermas, Jürgen und Derrida, Jacques: „Unsere Erneuerung. Nach 
dem Krieg: Die Wiedergeburt Europas“. In: Frankfurter Allge-
meine Zeitung, 31.5.2003. In: https://www.faz.net/aktuell/feuil-
leton/habermas-und-derrida-nach-dem-krieg-die-wiedergeburt-
europas-1103893-p3.html?printPagedArticle=true#pageIndex_2., 
1.6.2019.

Kosovel, Srečko: „Europa stirbt“. In: Srečko Kosovel – Hundert Ge-
dichte. Auswahl und Übersetzung Jozej Strutz. Projekt Edition 
Rapial: Klagenfurt 1999. In: http://kosovel.edvart.com/ged_94.
htm#slovenisch,1.6.2019.

Lévy, Bernard-Henri: „Il y a le feu à la Maison Europe – le ma-
nifeste des patriotes européens“ / „Das Haus Europa brennt 

Dean Komel



271

– Manifest europäischer Patrioten“. In: Libération, 25.1.2019. In: 
https://www.liberation.fr/planete/2019/01/25/il-y-a-le-feu-a-la-
maison-europe-le-manifeste-des-patriotes-europeens_1705305, 
1.6.2019.

Valéry, Paul: „La Crise de l’esprit“. In: https://fr.wikisource.org/wiki/
La_Crise_de_l%E2%80%99esprit, 1.6.2019.

Žižek, Slavoj: Talk Europe #offenegesellschaft. 3. Veranstaltung 
am 3.4.2019 in Wien, Wiener Marxpalast. In: https://partei.jetzt/
talkeurope-03/, 1.6.2019.

Ein Jahrhundert der Krise





273

The Crossroads of Politics, Power, and Authority

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität  





275

Erhard Busek					   

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität
Die Basis für Europa heute und für die Zukunft

Abstract: The position of Europe is under a challenge! This is not a question of a 
Eurocentric viewpoint anymore. We have to look at globalization and raise the ques-
tion, which role and contribution can Europe offer? We are confronted with a lot of 
egoism, such as “America first,” which are changing our possibilities today. This is 
by no means a Doomsday for Europe, but it is quite necessary to see what we can 
contribute by our experiences and also the sources, which we still have. There are a 
lot of problems in Europe, but also in the relation to the neighborhood of Europe. We 
also discuss what is to do internally, especially concerning our social responsibility, 
because otherwise I think it might come to tensions, which can arrive even at a war. 
There exists a certain primitivism, against which we have to fight, because it is a real 
danger for the future of our beloved continent. 

Keywords: Europe, future, neighbors, democracy, Brexit

Als ein langjähriger Politiker bin ich ein Anhänger von Prozessen und 
Lösungen. Wir haben gegenwärtig genügend ausgezeichnete Analy-
sen und die Welt ist voll von think tanks. Was aber in Wirklichkeit 
fehlt, sind do tanks. Die academia ist notwendig, aber es muss dann 
durch Anwendung zu Ergebnissen führen. Das Problembewusstsein 
zur Situation Europas existiert, die Konsequenzen werden von der 
Politik nicht gezogen, allerdings auch nicht von den gesellschaftli-
chen Gruppen nachgefragt. 

An sich hat Europa nach 1945 und mit dem Integrationsprozess 
sehr viel erreicht. War es zunächst die Sicherung der westlichen Hälf-
te gegenüber der Herausforderung der Sowjetunion, so ist dann im 
Wesentlichen eine Politik entstanden, die versucht hat, nicht nur die 



276

wirtschaftlichen Voraussetzungen und die Lebenssituationen in Eu-
ropa zu verbessern, sondern auch die Qualitäten von Europa selbst 
wieder zu entdecken. Gegenwärtig muss allerdings kritisch bemerkt 
werden, dass man sich über die Herausforderung der Globalisierung 
nicht im Klaren ist. Es ist eine Konzentration in den einzelnen Staaten 
eingetreten, wobei diese selbst im Mittelpunkt stehen und eigentlich 
keine Rücksicht auf ihre Nachbarn oder das gesamte Europa nehmen. 
Es gibt in meinem Land einen wunderschönen Spruch: Jeder denkt an 
sich, nur ich denke an mich. Das ist die Wirklichkeit der Politik und 
leider auch der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, die dazu führt, dass 
wir eine Reihe von konsequenten Abwandlungen von Donald Trumps 
America first bekommen. Es ist eine Art Wirklichkeitsverweigerung, 
die hier stattfindet, wobei offensichtlich das Bildungs- und Informati-
onssystem unseres Kontinents nicht in der Lage ist, ein gemeinsames 
Bewusstsein zu erzielen. Im Gegenteil: man muss kritisch anmerken, 
dass die Gemeinsamkeiten weniger werden, die Versuche, Trennun-
gen herbeizuführen, ja, Mauern zu errichten, stärker. Damit wird aber 
kaum der Kontinent Europa überleben können – er muss sich seiner 
Situation mehr bewusst werden. Das gilt nicht für einzelne Staaten 
und Regierungen, sondern das gilt für uns alle! 

Dazu einige grundsätzliche Bemerkungen: die Bevölkerung von 
Europa sind etwas mehr als 7 % der globalen, wir haben einen Anteil 
von mehr als 20 % an der wirtschaftlichen Leistungskraft des Globus, 
allerdings 50 % genießen wir in den sozialen Bereichen, wobei die 
Frage der Ungleichheit als eine Wurzel der Spannungen völlig klar 
ist. Wir haben daher eine grundsätzliche Frage zu beantworten: Wird 
Europa weiter in Wirklichkeit existieren und eine gewisse Selbstän-
digkeit haben oder schrittweise zu einem Blinddarm von Asien wer-
den? Konzepte dieser Art existieren zum Beispiel von Seiten der Rus-
sen mit Eurasien, aber auch der Türken und nicht zuletzt durch das 
Reich der Mitte, nämlich China, das schrittweise Linien der Verbin-
dung und der Ankoppelung von Europa an seine Ausrichtung durch-
führt. Die Vereinigten Staaten von Amerika werden weiter bedeutend 
sein, weil sie mit den großen Konzernen wie Google, Amazon etc. 

Erhard Busek



277

nach wie vor führend sind, vor allem in Wissenschaft und Forschung. 
Was ist die Basis von Europa heute? Seit dem annus mirabilis 

1989 können wir das ganze Europa gestalten. Das ist neu und ist von 
uns immer noch nicht ganz begriffen. Es fehlen auch die Strategien 
und die Bereitschaft, sich dem anzuschließen. Man legt mehr Wert 
auf Unterscheidung, Distanz, Eigenheit als auf das Gemeinsame. Nun 
ist die Verschiedenheit aber eine der faszinierenden Talente Europas. 
Sie müsste aber für das Gemeinsame nutzbar gemacht werden. Es 
geht darum, Europa als Ganzes zu akzeptieren, indem man auch die 
Unterschiede akzeptiert. Die Verschiedenheit ist eine Charakteristik 
und eine Chance, denn sie erzeugt Wettbewerb und das wieder hat in 
der Geschichte Europas unendlich viel erbracht. Einheit bedeutet also 
auch Differenzierung.

Zunächst aber zur Einheit: nach wie vor sind eine Reihe von Pro-
blemen in einer gesamthaften Sicht auf Europa ungelöst. Mühselig ist 
der Prozess der Erweiterung, der etwa für den Balkan 2003 in Thes-
saloniki vom Europäischen Rat beschlossen wurde, aber letztlich nur 
dazu geführt hat, dass Kroatien Mitglied wurde und wir eine Reihe 
von Verhandlungen mit anderen Staaten des Balkan gestartet haben. 
Dazu kommt noch, dass eine Reihe von Fragen nicht gelöst sind, die 
für eine solche Integration eine Voraussetzung sind, so zum Beispiel 
Kosovo, aber auch die Schwierigkeiten rund um Mazedonien mit den 
Griechen. Ich plädiere dafür, dass man in aller Schnelligkeit eine In-
tegration durchführt und nicht darauf wartet bis alle Bedingungen er-
füllt sind. In Wahrheit sind auch in den bestehenden Mitgliedstaaten 
nicht alle Bedingungen erfüllt, wenn ich etwa an Süditalien oder Süd-
spanien denke. Man könnte einmal das System wechseln: vielleicht 
ist eine Integration in die EU ein stärkerer Antrieb, die Konditionen 
hier zu erreichen, weil man sonst nicht an den Dingen selbst teilhaben 
kann, die die EU bringt. Alle Lösungen, die hier vorgeschlagen sind, 
sind problematisch: das Europa der verschiedenen Geschwindigkei-
ten, die Teilung in Nord und Süd, aber auch alle möglichen Zwischen-
stufen, wie man sie etwa mit dem Europäischen Wirtschaftsraum ver-
sucht hat. Man konzentriert sich darauf, mehr festzustellen, was die 

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität



278

Unterschiede sind, wer wo hintennach hinkt als dass wir uns bemü-
hen, zum Gemeinsamen so rasch als möglich zu kommen. Da wäre 
es vor allem auch notwendig festzustellen, wo wir Europa brauchen. 
Ich habe immer wieder kritisiert, dass etwa für Bildung und Kultur 
es keine ausgesprochene Kompetenz des gemeinsamen Europas gibt. 
Gerade aber hier sind die konstitutiven Elemente für eine gemeinsa-
me Zukunft zu sehen.

Europa steht aber auch für das Wissen im Bereich der Forschung, 
des Studierens und der Erziehung. Es sei  mir eine kritische Anmer-
kung erlaubt. Die Europäische Union ist im Wege der Kommission 
für vieles zuständig, leider nicht für Erziehung und Kultur. Das war 
zu Beginn der Integration verständlich, es ist eine Nachkriegsfolge, 
ist aber für die Zukunft nicht mehr akzeptabel. Wir müssen daher in 
eine Diskussion eintreten, was notwendig für Europa ist. Hier sind 
die Kompetenzen anzuführen, daher braucht es eine Verlagerung. Auf 
vieles kann verzichtet werden, anderes wieder muss geschaffen wer-
den. Als zweites ist es auch notwendig, die verschiedenen Ebenen 
der Kooperation herauszuarbeiten, nämlich lokal, regional, national 
und global. Das hat zur Voraussetzung, dass wir uns in einer Frage 
einig sind. Wollen wir Europa? Generell sind die Antworten relativ 
einfach, warum wir es wollen. Nämlich: ökologisch, in der Kommu-
nikation und Information, natürlich in der Erziehung und kulturell. 
In der Wirtschaft haben wir es in größerem Ausmaß erreicht, in der 
Frage der sozialen Verantwortung eigentlich noch nicht. Die Frage 
der Gleichheit und der Gerechtigkeit ist in der sozialen Dimension 
zwar streckenweise erkannt, aber nicht realisiert. 

Wir brauchen eine Sozialunion Europa, wobei es nicht darum geht 
irgendwelche aus öffentlichen Mitteln finanzierten Wohldaten zu ver-
teilen, sondern eine stärkere Orientierung auf das Gemeinschaftliche. 
Ich erinnere mich auf die Darstellung von Europa als gemeinsames 
Haus, die auch Gorbatschow immer verwendet hat. Mir ist aber so-
fort eine Kritik zugekommen. Etwa der Hinweis auf die Tatsache, 
dass immer dieselben in der Beletage, im Keller oder unter dem Dach 
wohnen, also in Wirklichkeit kein gemeinsames Haus existiert. Un-

Erhard Busek



279

terschiedlichkeiten auch in den wirtschaftlichen und sozialen Dimen-
sionen wird es immer geben, wir müssen nur ein System entwickeln, 
damit auszukommen. Die Tatsache, dass wir die primitivsten Dinge, 
wie eine gemeinsame Währung für den gesamten Kontinent, eine Fi-
nanz- und Bankenordnung und ähnliches nicht zustande bringen, ist 
kein gutes Zeichen. Wahrscheinlich ist auch die Ebene, in der wir die 
Dinge durchführen, nicht sehr hilfreich. Noch immer sind die Natio-
nalstaaten bestimmend, wobei natürlich das Einstimmigkeitsprinzip 
in Frage zu stellen ist. Aber selbst mit Mehrheitsabstimmungen wer-
den wir nicht weiterkommen, wenn nicht das gemeinsame Bewusst-
sein und der Wille zur Lösung von solchen Fragen bestehen. Eine 
große Soge ist, dass uns die Wirklichkeit überholt und uns in neue 
Konflikte hineinwirft, auf die wir nicht vorbereit sind. Auch das ist 
Globalisierung.

Die eigentliche Herausforderung besteht aber darin, dass wir einen 
entscheidenden Beitrag leisten müssen, einen Dritten Weltkrieg zu 
verhindern. Die Bedingungen für Frieden und Sicherheit müssen von 
Europa stark herausgearbeitet werden, nicht nur weil wir die Rech-
nung zweier Weltkriege bezahlt haben, sondern weil sie auch in erster 
Linie bei kommenden Auseinandersetzungen bei uns von den Rän-
dern her kommend ausgetragen werden. Wir müssen realisieren, dass 
internationale Organisationen wie die Vereinten Nationen und der 
Reichtum an Konferenzen wie G7, G20 etc. eigentlich in Wirklichkeit 
nichts gebracht haben. Hier braucht es mehr Phantasie, aber auch vor 
allem den Willen zu einer entsprechenden Kooperation mit Ergeb-
nissen. Es kann in Zukunft keine Sieger von Konferenzen geben und 
Verlierer, sondern nur alle können gemeinsam siegen oder verlieren. 

Angesichts der Größe oder vielmehr der Kleinheit von Europa ist 
es dringend notwendig, dass es zu mehr Gemeinsamkeiten kommt. 
Es ist geradezu peinlich, dass etwa im Balkan China dafür sorgt, dass 
die Eisenbahnverbindung zwischen Athen und Budapest besser wird, 
sich in Serbien engagiert und Aufgaben angeht, die die Europäer 
schon längst hätten lösen können. Die nationalen Egoismen sind nach 
wie vor stark und bestimmen die Vorgangsweisen. So aber kommt es 

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität



280

nie zu Lösungen. Es ist schwer zu erklären, warum wir nicht in der 
Lage sind, statt des Brexit eine normale Lösung der Gemeinsamkeit 
mit dem United Kingdom zu erreichen, das Schottland-Problem zu 
lösen und den Katalanen einen entsprechenden Platz zu geben. Umso 
schwieriger ist es, mit den offenen Fragen etwa rund um die Ukraine 
von Moldawien oder gar von Russland fertig zu werden. Russland 
ist ein Teil von Europa! Es ist auch notwendig, auf die Russen zuzu-
gehen, wobei es nicht um politische Abtauschgeschäfte geht, sondern 
um eine gesellschaftliche Integration. Es hat sich inzwischen ein Mit-
telstand im Reiche des Rus entwickelt, der wichtige Ansatzpunkte 
böte, um hier näher zusammenzukommen. Es kann uns nicht egal 
sein, dass etwa technologisch-wissenschaftlich die Russen hinten 
bleiben, die der Versuchung erliegen, im Wege von Konfliktmanage-
ment auf sich aufmerksam zu machen. Kennen aber die verantwort-
lichen Europäer überhaupt die Situation in Russland?

Die Schritte nach Europa müssen geografisch durchgeführt wer-
den, daher ist die gegenwärtige Diskussion, etwa den Balkan herein-
zubringen oder nicht, einfach hirnrissig. Er ist ein Bestandteil von 
Europa und im Hinblick auf das Mittelmeer von entscheidender Be-
deutung. Man kann sich immer noch bemühen, eine entsprechende 
Europareife in diesen Staaten zu erzielen, wichtig aber ist es, dass 
sie herinnen sind. Die Tatsache, dass für den östlichen Teil Europas 
keine Verantwortlichen ausgesucht werden oder wenig vertreten sind 
in den europäischen Institutionen, erzeugt diese Stimmung, unter der 
wir gegenwärtig unter der Überschrift Ungarn, Polen etc. leiden. Aber 
auch der Brexit hat hier ganz entschieden seine Wurzeln. 

Damit kommt die Demokratie in Diskussion. Wir haben sie auf 
der Ebene des Nationalstaates, aber nicht in Europa. Hier braucht 
man sich nur das Wahlrecht anzusehen, das immer noch national ver-
ortet ist und kaum Zeichen einer europäischen Regelung in sich trägt. 
Es gibt keine europäischen Parteien und schon gar nicht eine europäi-
sche zivile Gesellschaft, wenngleich sich viele Organisationen hier 
bemühen. Wir sind dabei wirtschaftlich ohnehin relativ gut entwickelt, 
weil es eben die Notwendigkeit ist, aber die Herausforderung etwa 

Erhard Busek



281

durch China, Indien etc. haben wir nicht bewältigt. Es gibt aber Ge-
biete, wo gar nichts geschehen ist. Das ist im Bereich von Kunst und 
Kultur der Fall, aber auch in der Frage der Religionen. Hier sind die 
Konflikte der Zukunft verortet, wenn wir hier nicht auch eine Be-
wegung zueinander machen, die allerdings nicht in einer Einheits-
religion landen wird, sondern in Wegen der Verständigung. Jacques 
Delors hat einmal gemeint, dass man einen gemeinsamen Markt nicht 
lieben kann, dass wir aber Europa eine Seele geben müssen. Wir sind 
weit davon entfernt. Es gibt eigentlich nicht einmal den europäischen 
Politiker, sondern jeweils die nationale Verortung.

Europa hat auch einen wesentlichen Beitrag dadurch zu leisten, 
dass wir die Aufklärung wiederentdecken müssen. Hier hat sie uns 
in der Qualität des Rechts, der Wissenschaft und Kultur dorthin ge-
bracht, wo wir sind, ist aber gegenwärtig durch die primitiven Ver-
einfachungen, durch Populismus und Vordergründigkeit unendlich 
gefährdet. Das können wir nicht allein der akademischen community 
überlassen, sondern brauchen es als eine offene Diskussion. Manche 
behaupten, dass die Aufklärung an einem Ende ist, wir aber haben 
sie wieder zu schaffen. Eine Aufforderung, die wir an uns alle richten 
müssen. 

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autorität



282



283

Jan Brousek

Das Scheitern der Demokratie als Scheitern 
herkömmlicher Konzepte von Verbindlichkeit

Abstract: From the epistemological point of view, the currently observable phenom-
enon of growing populism and political radicalization tendencies within western de-
mocracies can be regarded as a problem of commitment of knowledge. Therefore, a 
relational concept of commitment, beyond universalism and relativism, is needed as 
a basis for the political practice.

Keywords: commitment, constructive realism, democracy, relationality, strangification

Prolog 

Eine vage Vorstellung von einem gemeinsamen Europa klingt bereits 
bei den Griechen Hippokrates, Aristoteles und Isokrates an. Im Mit-
telalter findet sich die Idee von Europa als Friedensprojekt und Ver-
teidigungswall. In der Folge hat jede historische Periode eine unter-
schiedliche Vorstellung und Deutung von Europa.

In allen Regionen dieses Kontinents sehen wir eine immense 
Dichte von Kunst- und Kulturschaffen, über Jahrhunderte entwickelte 
Fähigkeiten und Techniken, aber auch gewaltsam ausgetragene Kon-
flikte und Massenmord – das alles ist die Vorgeschichte und begleitet 
das heutige (post-)moderne, demokratische Europa.

Das Gelingen demokratischer Prozesse ist deshalb auf das Engste 
damit verbunden, wie man mit Konflikten umgeht. Eine lebendige 
Demokratie muss daher kreative Strategien konstruktiver Konfliktbe-
arbeitung entwickeln. Zentral dafür ist der Umgang mit dem Problem 
der Verbindlichkeit von in Konflikten vorgebrachten Positionen – 



284

verstanden als Sprachspiele. Deshalb kreist mein Beitrag um die Fra-
ge der Verbindlichkeit und inwiefern das Scheitern herkömmlicher 
Verbindlichkeitskonzepte mit dem Scheitern der liberalen Demokra-
tien westlichen Zuschnitts zu tun haben könnte; oder inwiefern ein 
Verbindlichkeitskonzept, das auf anderen Paradigmen beruht, einen 
wichtigen Beitrag für das Gelingen demokratischer Diskurse und da-
für notwendiger Entscheidungsprozesse liefern kann.

Kontext: Die EU als Friedensprojekt und das Erstarken des 
Populismus

Bei der Gestaltung Europas handelt es sich um die Umsetzung des 
weltweit größten friedensstiftenden Projektes. Gegenwärtig ist dieses 
Projekt vom drastischen Erstarken „populistischer“ Parteien bedroht. 
Diese Entwicklung erlaubt eine Vielzahl an Interpretationsmöglich-
keiten. Aus „postmoderner“ Sicht veranschaulichen derartige Ent-
wicklungen grundlegende Schwächen der – ach, so fortschrittlichen 
– westlichen Demokratien und könnten, so gesehen, als Wendepunkt 
des Projekts der Moderne gesehen werden; also der Punkt, an dem 
die Moderne sich gegen sich selbst wendet, sich quasi selbst ad ab-
surdum führt. Die Advokaten des Projekts der Moderne erkennen da-
rin wiederum vielmehr das zersetzende Gift der alles relativierenden 
– und bereits in die politische Welt Einzug genommen habenden – 
Postmoderne. Diese habe mit ihrem Credo, dass alles Konstruktion 
oder relativ sei, den intellektuellen Nährboden für die post-faktische 
Politik bereitgestellt. So heißt es etwa im Scientific American, dass 
Postmodernisten unwissentlich die philosophische Grundlage für die 
Wiederkehr des Autoritarismus gelegt haben, indem sie den wissen-
schaftlichen Objektivitätsanspruch unterminierten.1 Laut Washington 
Post sei der 2017 inaugurierte amerikanische Staatspräsident, Donald 
Trump, gar die „ironische, selbstreferenzielle Verkörperung des post-

1       Zit. in Pörksen, Bernhard: „Sind wir an allem schuld“? In: Die Zeit, 2.2.2017, 36.

Jan Brousek



285

modernen Wahrheitskonzepts“.2 Der Philosoph Maurizio Ferraris 
hat schließlich aus dem für ihn offensichtlichen Zusammenspiel von 
Postmoderne, Konstruktivismus und Populismus den Schluss ge-
zogen, dass das, wovon die Postmodernen geträumt haben, von den 
Populisten verwirklicht worden sei.3

Dieser Befund löst bei jenen, die der Postmoderne und dem Konst-
ruktivismus affin gegenüberstehen, unweigerlich schwere Irritationen 
aus. Diese Denkschulen beanspruchen für sich einen aufklärerischen 
Impetus und verstanden sich deshalb bislang vornehmlich als jene 
Geistesströmungen, die – entsprechend ihrer skeptizistischen Wur-
zeln – wesentlich dazu beitrugen, die Bürgerinnen und Bürger aus der 
im Kant’schen Sinne selbstverschuldeten Unmündigkeit zu befreien.

Diese Kontroverse spiegelt ein fundamentales erkenntnistheoreti-
sches Dilemma wider. Weder auf Basis der Prämissen der Moderne, 
noch auf jenen der Postmoderne lässt sich das Problem der Verein-
barkeit bzw. Unvereinbarkeit von Verbindlichkeit auf der einen Sei-
te, und menschlicher Subjektivität auf der anderen, lösen. Worin die 
Apologeten der Moderne nicht Unrecht haben, ist, dass die postmo-
derne Opferung des Prinzips der Verbindlichkeit mit weitreichenden 
Konsequenzen einhergeht. Von der Postmoderne zur so genannten 
post-faktischen Ära, einem Zustand politischer Beliebigkeit, lassen 
sich insofern Verbindungen knüpfen, als durch das Aufkündigen der 
Verbindlichkeit auch das Prinzip der Verantwortung abhandenkam; 
und das gleichermaßen für die Wissenschaften wie für die Politik. 
Wenn Politiker ihre Handlungen nicht mehr als verbindlich betrach-
ten, brauchen sie sich dafür auch nicht zu rechtfertigen.

Der Umkehrschluss, dass nur unter den Prämissen der Moder-
ne, verantwortungsvolle Politik stattfinden könne, ist jedoch weder 
empirisch belegbar, noch rational argumentierbar. Politik unter der 
Domäne der Moderne war nur so lange verbindlich, so lange die 

2       Ibid.
3       Ferraris, Maurizio: Manifesto of New Realism. Übersetzt von Sarah De Sanctis. 

SUNY Press: Albany 2014.

Das Scheitern der Demokratie ...



286

Prämissen, also die nicht reflektierten Voraussetzungen der Moder-
ne, nicht hinterfragt wurden. Die Geschichte führt klar und deutlich 
vor Augen, dass dies mitunter fatale Konsequenzen mit sich brach-
te. Der Holocaust als industrieller Massenmord war Kulminations-
punkt eines Denkens und Handelns in Kategorien der Absolutheit. 
Paradoxerweise führt uns die gegenwärtige Situation vor Augen, 
dass eine Welt des politischen Relativismus erneut in autoritären 
und faschistoiden Regierungsformen münden kann. Vor diesem 
Hintergrund wird deutlich, dass ein Denken und Handeln, das in 
der Spannung von Moderne und Postmoderne verbleibt, keine hin-
reichenden Antworten auf die im politischen Raum aufgeworfenen 
Fragen zu geben in der Lage ist. Es lässt sich vielmehr erahnen, dass 
Moderne und Postmoderne ähnlich gelagerte – epistemologische – 
Schwachstellen haben.

Universalismus und Relativismus als vermeintliche Alternativen

Bei genauerem Hinsehen erscheinen Moderne und Postmoderne, 
Universalismus und Relativismus bzw. Realismus und Konstruktivis-
mus und die damit einhergehenden politischen Spielformen nicht als 
Alternativen, sondern vielmehr als zwei Seiten derselben Medaille.4 
Wenn in der „postfaktischen“ Ära die Position vertreten wird, dass 
Alles Konstruktion, ja, Alles relativ sei, dann stellt sich unweigerlich 
die Frage, wie eine solche Behauptung argumentierbar sein soll, ohne 
dabei einen archimedischen oder extramundanen Punkt vorauszuset-
zen, von dem aus dies beurteilbar sein soll. 

Es ist also kaum zu übersehen, dass die Argumentation des Rela-
tivismus eine grundlegende Schwäche, mehr noch einen inneren Wi-
derspruch, aufweist (was übrigens in ähnlicher Form etwa auch für 
den Radikalen Konstruktivismus gilt; und zwar mit seinem impliziten 

4     Vgl. Singer, Mona: Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissens-
soziologie und Cultural Studies. Löcker: Wien 2005, 110.

Jan Brousek



287

Realismus). Der Bamberger Philosoph Heinrich Beck bringt diesen 
Gedanken folgendermaßen auf den Punkt:

Die relativistische Behauptung, dass alles nur „für dich“ oder „für mich“ gilt, 
soll selbst ja nicht nur „für dich“ oder „für mich“, in Abhängigkeit von einem 
menschlichen Subjekt, sondern „absolut“ wahr sein. […] Das heißt wohl: Eine 
absolute Wahrheit wird als letzter Grund behauptet.5

Heinrich Beck zieht daraus den Schluss, dass sich „jeder Relativis-
mus“ selbst „relativiert“, „sobald er sich ins Auge blickt“, also sobald 
er die von ihm propagierte Relativität konsequent bei sich selbst an-
wendet.6 Also, „ein Relativismus, der sich ernst nimmt“, dürfe sich 
„als einzige Position nicht selbst verteidigen“.7

Wenn also beispielsweise ein Donald Trump von „fake news“ 
spricht, dann mag das auf den ersten Blick relativistisch oder postmo-
dern inspiriert anmuten, offenbart aber gleichermaßen, dass dem ein 
universalistisches Verständnis von Wissen zugrunde liegt; denn wie 
anders sollte jemand behaupten können, dass etwas fake sei, ohne die 
eine einzige Wahrheit zu kennen.

Die Problematik der Position, dass es nur eine einzige Wahrheit 
gäbe, liegt darin, dass Wissenschaft und in weiterer Folge die stets auf 
deren „Erkenntnisse“ Bezug nehmende Politik zu einer demokratie-
gefährdenden Größe werden kann, wenn Wissenschaftler sich darauf 
berufen, dass ihre Ergebnisse nur die Wahrheit repräsentieren wür-
den. Aber warum ist das so? Weil sie sich dadurch der Verantwortung 
für ihre teils apodiktischen Thesen entbinden. Ein bekanntes Beispiel 
dafür ist Samuel Huntington mit seiner These vom „Kampf der Kul-

5      Beck, Heinrich: Dialogik – Analogie – Trinität. Ausgewählte Beiträge und Auf-
sätze des Autors zu seinem 80. Geburtstag. Mit einer Einführung herausgegeben 
von Erwin Schadel. (= Schriften zur Triadik und Ontodynamik – Band 28). Peter 
Lang: Frankfurt am Main 2009, 10.

6       Ibid.
7       Annerl, Felix: „Postmoderne und Konstruktiver Realismus. Zwei Verwandte mit 

dem gleichen Sorgenkind?“ In: Wallner, Fritz G., Joseph Schimmer und Markus 
Costazza (Hrsg.): Grenzziehungen zum konstruktiven Realismus (= Cognitive 
Science – Band 4). WUV: Wien 1993, 136.

Das Scheitern der Demokratie ...



288

turen“.8 Es bedarf also eines Verständnisses von Wissenschaft, wel-
ches Wissenschaftlern – ebenso wie Politikern – ermöglicht zu verste-
hen, dass Wissen per definitionem begrenzt ist und Wissenschaft auf 
Konstruktion und Deutung basiert und insofern jeder Wissenschaftler 
als Konstrukteur auch verantwortlich für die von ihm entwickelten 
Konstrukte ist.9 

Die Konsequenz absoluter Wahrheit: „alternativlose“ Politik

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, liegt ein wesentliches Problem 
demokratischer Prozesse darin, dass politische Positionen sich je-
weils auf ein Konzept absoluter Verbindlichkeit im Sinne von Ge-
wissheit berufen. Dies kommt vermutlich nirgendwo deutlicher zum 
Ausdruck als in der von Politikern – nicht nur dieser Tage – immer 
wieder zu vernehmenden Behauptung, dass etwas alternativlos sei. 
Bekanntermaßen wurde alternativlos unter Bezugnahme auf Angela 
Merkel zum Unwort des Jahres 2010 gekürt.10 Das auf Margret That-
cher zurückgehende TINA – „there is no alternative“ – Prinzip, also 
die Behauptung, dass etwas alternativlos sei, kann wohl als probates-
tes Mittel gesehen werden, um demokratischen Prozessen entgegen-
zuwirken und somit letzten Endes Demokratie zu zerstören.11 Der auf 

8      Huntington, Samuel: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 
21. Jahrhundert. Goldmann: München 1998.

9     Siehe Wallner, Fritz G.: Die Verwandlung der Wissenschaft: Vorlesungen zur 
Jahrtausendwende. Jandl, Martin J. (Hrsg.). Kovac: Hamburg 2002, 153 f.; so-
wie Wallner, Fritz: „Aspekte eines Kulturwandels. Der Bedarf nach einem neu-
en Begriff des Wissens“. In: Wallner, Fritz G. und Barbara Agnese (Hrsg.): Von 
der Einheit des Wissens zur Vielfalt der Wissensformen: Erkenntnis in Philoso-
phie, Wissenschaft und Kunst (= Philosophica 14). Braumüller: Wien 1997, 13. 

10     Siehe Spiegel Online vom 18.01.2011: http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/
sprachkritik-alternativlos-ist-das-unwort-des-jahres-a-740096.html, 23. 8. 2018.

11      Siehe Mouffe, Chantal: Agonistik. Die Welt politisch denken. Suhrkamp: Berlin 
2014, 194; vgl. Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamen-
talistische Theorie der Gesellschaft. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2013, 8.

Jan Brousek



289

Jacques Rancière12 zurückgehende Begriff der Postpolitik nennt das 
damit einhergehende Problem beim Namen: es ist der Versuch, etwas, 
das ureigentlich politisch ist, als nicht politisch, also unverhandel-
bar und alternativlos darzustellen; es also der Sphäre des Politischen 
zu entziehen.13 Wer sich auf absolute Gewissheiten beruft, braucht 
sein Handeln nicht mehr zu rechtfertigen. Seien es die alternativlosen 
Rettungen der „notleidenden Banken“,14 die alternativlose EU-Mit-
gliedschaft oder etwa die auch wieder in Österreich aufkommende 
Behauptung, dass Impfen alternativlos sei. Was dabei irritiert, ist we-
niger die Tatsache, dass es womöglich gute Gründe für diese oder 
jene politische Entscheidung gegeben haben mag bzw. gibt, sondern 
vielmehr die Art und Weise des Umgangs bzw. des im Keim Ersti-
ckens von diesbezüglichen Diskursen. Es bedarf also keiner Argu-
mente mehr. Wer sich für den Austritt aus der EU, gegen Bankenret-
tungen, für Alternativmedizin oder gegen das Impfen ausspricht, ist 
vermutlich ungebildet, jedenfalls naiv und wahrscheinlich sogar irre 
im Sinne von irrational.

Die Konsequenz daraus ist jener politische Zustand, der von Co-
lin Crouch mit dem Begriff der Postdemokratie umschrieben wurde. 
Postdemokratie besagt, dass zwar nach wie vor Wahlen abgehalten 
werden, die relevanten Entscheidungen allerdings nicht mehr auf Ba-
sis politischer Diskurse gefällt werden, sondern hinter verschlossenen 
Türen – quasi unter Ausschluss der Öffentlichkeit.15

Vor diesem Hintergrund kann man nun mit Colin Crouch provo-
kant fragen, ob oder inwiefern der Aufstieg der Populisten im Allge-
meinen und der Rechtspopulisten im Besonderen nicht etwa als Aus-

12     Siehe Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Suhrkamp: 
Frankfurt am Main 2002; sowie Ranciers, Jacques: Zehn Thesen zur Politik. Dia-
phanes: Berlin 2008.

13    Vgl. Blühdorn, Ingolfur: Simulative Demokratie: neue Politik nach der post-
demokratischen Wende. Suhrkamp: Berlin 2013.

14     „Notleidene Banken“ wurde 2008 zum Unwort des Jahres gewählt, siehe online: 
http://www.unwortdesjahres.net/index.php?id=113, 3. 8. 2018.

15     Siehe Crouch, Colin: Postdemokratie. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2008.

Das Scheitern der Demokratie ...



290

druck eines demokratischen Anliegens gelesen werden kann. Damit 
sei nicht gesagt, dass Rechtspopulisten eine demokratische Agenda 
hätten, ich meine aber, dass sie der alternativlosen – zumeist von 
neoliberalen Strömungen dominierten – „Politik“ wieder (vermeint-
liche?) Alternativen gegenüberstellen würden.16 In meiner Wahr-
nehmung ist dies ein wesentlicher Grund, der Wähler dazu bewegt, 
Populisten ihre Stimme zu geben. Wie kürzlich in einer Studie des 
deutschen Thinktanks Progressives Zentrum Berlin aufgezeigt wur-
de, sind die größten Anliegen und Probleme der Wähler – in diesem 
Fall – rechtspopulistischer Parteien eher im sozial- und strukturpoli-
tischen Bereich zu verorten, und weniger in einer tiefsitzend rassisti-
schen Gesinnung;17 ebenso nicht in einer kulturellen Identitätskrise. 
Der Rechtspopulismus kann insofern auch als Reaktion auf den Neo-
liberalismus gelesen werden. Die Tatsache, dass die meisten rechts-
populistisch orientierten Akteure (von Trump bis zur amtierenden 
österreichischen Bundesregierung) erst recht wieder eine mehr oder 
minder neoliberale Agenda verfolgen, kann durchaus als politisches 
Paradoxon oder auch Ironie der Geschichte interpretiert werden. Aus 
epistemologischer Perspektive ist jedoch noch interessanter, dass 
mit dem Neoliberalismus auch der, diesem implizite Neopositivis-
mus weiter tradiert wird; also ein aus heutiger Perspektive geschei-
tertes Konzept von Wissen und Erkenntnis. Es liegt schließlich auf 
der Hand, dass es in einer pluralistischen Gesellschaft nicht nur eine 
einzige richtige oder wahre Art und Weise der Beschreibung und Er-
klärung von Welt im Allgemeinen und gesellschaftlicher Phänomene 

16    Nicht ohne Grund dürfte sich die „AfD“, die 2013 gegründete, rechtspopulis-
tische Partei in Deutschland, „Alternative für Deutschland“ nennen. Siehe on-
line: https://www.afd.de, 29. 8. 2018.

17   Siehe Hillje, Johannes: Rückkehr zu den politisch Verlassenen. Gespräche in 
rechtspopulistischen Hochburgen in Deutschland und Frankreich. Online: 
https://www.progressives-zentrum.org/wp-content/uploads/2018/03/Rück-
kehr-zu-den-politisch-Verlassenen_500-Gespräche-in-rechtspopulistischen-
Hochburgen-in-Deutschland-und-Frankreich_Studie-von-Johannes-Hillje_
Das-Progressive-Zentrum.pdf, 9. 8. 2018.

Jan Brousek



291

im Besonderen geben kann. Genau das wird jedoch von Seiten derer 
suggeriert, die politische Fragen nicht als Fragen diskutieren, son-
dern Entscheidungen als alternativlos definieren. Wenn Narrative zu 
zeitlosen Wahrheiten werden und Themen immer wieder mit dem-
selben Vokabular behandelt, dann verkümmert die gedankliche Plu-
ralität und mit ihr beginnt die Demokratie zu verwelken. So gesehen 
liegt das vermutlich einzig legitime Anliegen der Rechtspopulisten 
darin, das Tabu zu brechen, Gegennarrative gegen den Mainstream 
einzubringen. Das Besorgniserregende an den Rechtspopulisten ist 
daher weniger das Aufbrechen so genannter Denkverbote, sondern 
vielmehr, dass dabei, wenn überhaupt argumentativ, dann jedenfalls 
noch dilettantischer vorgegangen wird als von Seiten der bisherigen 
Mainstream-Politik, deren eigene erkenntnistheoretische Naivität 
von den Rechtspopulisten auf die Spitze getrieben wird. Tatsächlich 
spiegelt deren vermeintliche Relativität vielmehr die Unangemessen-
heit einer Politik in Kategorien des Absoluten wider; unangemessen 
für demokratische Prozesse, allerdings durchaus angemessen für 
autokratische Systeme. Die systematische Demontage liberaler De-
mokratien am Wege des Etablierens so genannter illiberaler Spielfor-
men von „Demokratie“ kann in diesem Sinne als Konsequenz dessen 
verstanden werden, dass unsere landläufige – in Grundzügen immer 
noch abbildtheoretische – Auffassung von Welt und Wirklichkeit eine 
denkbar schlechte Basis für demokratisch verfasste Politik ist.

Die vermeintliche – weil selbstwidersprüchliche – Alternative 
eines radikalen Relativismus oder radikalen Konstruktivismus mag 
zwar von normativen Zwängen emanzipieren, was für pluralistische 
Gesellschaften durchaus ein legitimes Anliegen ist, schafft mit dem 
Verwerfen des Verbindlichkeitskonzepts jedoch Desorientierung, was 
wiederum ein fruchtbarer Nährboden für die von Populisten geschür-
ten Ängste ist. Der Geniestreich der Populisten liegt nun darin, dass 
sie sich gewissermaßen selbst als Heilsbringer für das Problem des 
Verlusts von Verbindlichkeit anbieten, allerdings unter Anwendung 
desselben Paradigmas universeller Wahrheiten und damit in Zusam-
menhang stehender alternativloser und nicht verhandelbarer Post-

Das Scheitern der Demokratie ...



292

politik, gegen die sie sich ursprünglich als Ausweg angeboten hatten. 
Selbst wenn dies dazu führt, dass Populisten sich häufig nicht lange 
an der Macht halten, weil ihre politischen Programme nicht umsetz-
bar sind, handelt es sich um einen unbefriedigenden Prozess, weil 
dieser Demokratien auf Dauer aushöhlt.

Relationale Verbindlichkeit als Alternative

Die Konsequenz daraus ist, dass wir als Grundlage für das Wieder-
beleben demokratischer Prozesse ein alternatives erkenntnistheoreti-
sches Paradigma im Allgemeinen und ein alternatives Konzept von 
Verbindlichkeit im Besonderen benötigen. In meiner Einschätzung 
liefert die epistemologische Position des Konstruktiven Realismus 
(CR) einen durchaus brauchbaren Ausgangspunkt für ein solches 
Unterfangen, weil sich dieser jenseits von transzendentalphilosophi-
schen Absolutheitsansprüchen auf der einen und radikal-relativisti-
schen Positionen auf der anderen Seite positioniert.18 Der im Kontext 
der hier angestellten Überlegungen springende Punkt ist, dass sich 
im Anschluss an den CR ein Konzept von Verbindlichkeit erarbeiten 
lässt, welches man im Gegensatz zu einer „absoluten“ Verbindlich-
keit, die auf dem Begriff einer objektiv gedachten Wahrheit oder Ge-
wissheit beruht, ein Konzept relationaler Verbindlichkeit – auf Basis 
von Verbundenheit erarbeiten lässt.19 Wenngleich relativ und relatio-

18     Vgl. Annerl: „Postmoderne“, 136.
19     Siehe Brousek, Jan: Konflikt – Therapie – Verfremdung. Der Konstruktive Rea-

lismus als epistemologische Grundlage interkultureller Konfliktbearbeitung. Dis-
sertation: Universität Wien 2017; sowie Brousek, Jan: “Constructive Realism as 
epistemological basis for Intercultural Conflict Transformation”. In: Wallner, Frie-
drich, Fengli Lan, und Jan Brousek (Hrsg.): Chinese Medicine and Constructive 
Realism (Reihe: Culture & Knowledge, Vol. 25) Peter Lang Verlag: Wien 2019. Im 
Erscheinen; vgl. Wallner „Verwandlung“, 90; und Wallner, Fritz G.: „Die Rolle der 
Lebenswelt für die wissenschaftliche Erkenntnis“. In: Wallner, Fritz G. und Joseph 
Schimmer (Hrsg.): Wissenschaft und Alltag. Symposionsbeiträge zum konstrukti-
ven Realismus (= Philosophica 12). Braumüller: Wien 1995, 13.

Jan Brousek

Siehe Brousek, Jan: Konflikt – Therapie – Verfremdung. Der Konstruktive Rea-
lismus als epistemologische Grundlage interkultureller Konfliktbearbeitung. Dis-
sertation: Universität Wien 2017; sowie Brousek, Jan: “Constructive Realism as 
epistemological basis for Intercultural Conflict Transformation”. In: Wallner, Frie-
drich, Fengli Lan, und Jan Brousek (Hrsg.): Chinese Medicine and Constructive 
Realism (Reihe: Culture & Knowledge, Vol. 25) Peter Lang Verlag: Wien 2019. Im 
Erscheinen; vgl. Wallner „Verwandlung“, 90; und Wallner, Fritz G.: „Die Rolle der 
Lebenswelt für die wissenschaftliche Erkenntnis“. In: Wallner, Fritz G. und Joseph 
Schimmer (Hrsg.): Wissenschaft und Alltag. Symposionsbeiträge zum konstrukti-
ven Realismus (= Philosophica 12). Braumüller: Wien 1995, 13.



293

nal von einer etymologischen Verwandtschaft gekennzeichnet sind, 
ist relationale Verbindlichkeit jenseits der Alternativen universal und 
relativ zu verorten.

Das bedeutet keineswegs, dass mit einem solchen Konzept von 
Verbindlichkeit der Erkenntnisanspruch von Wissenschaft geschwächt 
würde – ganz im Gegenteil, die (absolute) Relativierung von Erkennt-
nis beruht ja, wie gezeigt wurde, auf der impliziten Annahme, dass es 
einen absoluten Standpunkt gäbe, von dem aus sich beurteilen ließe, 
dass tatsächlich alles relativ sei. Da dies aber genauso wenig plausi-
bel erscheint, wie der Absolutheitsanspruch des Objektivismus bleibt 
nur die Möglichkeit, Erkenntnis durch Verbindlichkeit auf Basis von 
Verbundenheit zu begründen. Nur ist hier keineswegs im Sinne einer 
Inferiorität gegenüber einer anderen Begründungsform zu verstehen, 
sondern im Sinne der einzigen Möglichkeit, überhaupt von Erkennt-
nis sprechen zu können. Erkenntnis kann demnach weder absolut 
noch relativ sein, sondern nur relational erarbeitet werden. 

Friedrich Wallner zufolge wird man dem Anspruch auf Erkenntnis 
in einer Wissenschaft dann gerecht, wenn „strukturelle Einsichten in 
einen Wirklichkeitsbereich geboten“ werden, die – und das ist zentral 
im CR – immer „auf bestimmten Voraussetzungen beruhen“.20 Dar-
aus folgert Wallner wiederum, dass es sich bei der „Voraussetzung-
shaftigkeit dieser strukturellen Einsichten“ um „die Bedingung der 
Erkenntnis“ handelt, „was auch bedeutet, dass es ohne Voraussetzung 
keine Wissenschaft gibt“.21 

Die Kunst des Herstellens von Verbindlichkeit als Verbundenheit 
liegt nun genau darin, am Wege des – interdisziplinären – In-Bezie-
hung-Setzens von wissenschaftlichen Satzsystemen die Voraussetzun-
gen offen zu legen, die den jeweiligen Satzsystemen zugrunde liegen. 
Zentral dabei ist das epistemologische Verfahren der Verfremdung. 

Der dem Verfahren der Verfremdung zugrundeliegende Gedanke 
ist, in Anknüpfung an Wittgensteins Philosophische Untersuchungen, 

20     Wallner: „Verwandlung“, 63. 
21     Ibid.

Das Scheitern der Demokratie ...



294

dass sich ein Sprachspiel nicht aus sich selbst heraus verständlich ma-
chen kann:

Wenn ich ein Sprachspiel spiele, kann ich mir innerhalb des Sprachspiels nicht 
klar machen, was ich tue. Ein Sprachspiel strukturiert die Welt in irgendeinem 
Sinn, es strukturiert die Welt, die Realität, oder was immer wir wollen, es kann 
aber nicht verstanden werden. Es kann von sich aus nicht verstanden werden.22

Das Verstehen eines Sprachspiels kommt erst dadurch zustande, 
dass Aussagen dieses Sprachspiels in einen anderen Kontext, also in 
ein anderes Sprachspiel übertragen, sprich verfremdet werden. Da-
durch ergeben sich Konfusionen oder Sinnwidrigkeiten, deren Auf-
klärung die Voraussetzungsstruktur, also unartikulierte Vorentschei-
dungen oder Grundannahmen, der verfremdeten Aussage offenbart; 
und genau das ist der interessante Anknüpfungspunkt für die Sphäre 
der Politik.

Wir konnten feststellen, dass ein grundlegendes Problem politi-
schen Agierens in der behaupteten Alternativlosigkeit bestimmter 
politischer Positionen, verstanden als Sprachspiele, liegt. In Anknüp-
fung an den Gedanken, dass Sprachspiele sich nicht aus sich selbst 
heraus verständlich machen können, stellen die von Populisten vor-
gebrachten – alternativen – Sprachspiele geradezu die Bedingung 
der Möglichkeit für Akte der Verfremdung dar. Dadurch können die 
Voraussetzungsstrukturen von Sprachspielen offengelegt, und somit 
auch die Frage beantwortet werden, unter welchen Bedingungen ein 
Sprachspiel als sinnvoll erscheint. Wenn man den Sprachspielen der 
Populisten jede Sinnhaftigkeit abspricht, erscheint ein Verweis auf 
Paul Feyerabend und die von ihm propagierte Methode der Kontrain-
duktion aufschlussreich. Der Wissenschaftsphilosoph Feyerabend 
(an)erkennt, ebenso wie der CR, die Notwendigkeit eines fremden 
Kontexts, oder kontextfremder Elemente, um implizite Vorausset-
zungen von Satzsystemen offenzulegen. Feyerabend zufolge erkennt 
man die „wichtigsten formalen Eigenschaften einer Theorie nicht 

22     Wallner: „Aspekte“, 26.

Jan Brousek



295

durch Analyse, sondern durch Kontrast“, wofür er die Methode der 
Kontrainduktion vorschlägt, mittels derer Antiregeln oder logische 
Unverträglichkeiten erzeugt werden sollen:23

Man braucht einen äußeren Maßstab der Kritik, ein System alternativer Annah-
men, oder, da diese Annahmen sehr allgemein sind und gewissermaßen eine 
ganze Gegenwelt konstituieren: man braucht eine Traumwelt, um die Eigen-
schaften der wirklichen Welt zu erkennen, in der wir zu leben glauben […]24

Wenngleich uns so manch populistische Idee weniger als Traum, son-
dern eher als Albtraum erscheint, kann sie vor dem Hintergrund der 
hier angestellten Überlegungen als Kontrastmittel eingesetzt werden, 
um dadurch die Voraussetzungen politischer Sprachspiele freizu-
legen. Das Explizit-Machen dieser meist nicht reflektierten Voraus-
setzungen dient wiederum dazu, den Geltungsbereich dieser Sprach-
spiele offenzulegen. Wir erlangen dadurch Erkenntnis im Sinne von 
Kenntnis über die Voraussetzungen der eigenen und fremden Posi-
tionen bzw. Sprachspiele. Das schafft Handlungsfreiräume für Ent-
scheidungen und fördert somit den politischen Diskurs, was bedeutet, 
dass darin durchaus ein probates Mittel gesehen werden kann, um 
den aktuellen Herausforderungen der Krise demokratischer Systeme 
zu begegnen. Gleichermaßen bildet es wohl eine maßgebliche Ingre-
dienz für ein Rezept eines Europas, auf Basis des Verstehens und der 
Koexistenz kultureller und sprachlicher Differenzen, eine Balance 
von Vielfalt und Einigkeit zu schaffen.

23    Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Suhrkamp: Frankfurt am Main 
2014, 34.

24     Ibid., 37.

Das Scheitern der Demokratie ...



296

Bibliographie

Annerl, Felix: „Postmoderne und Konstruktiver Realismus. Zwei 
Verwandte mit dem gleichen Sorgenkind?“ In: Wallner, Fritz G., 
Joseph Schimmer und Markus Costazza (Hrsg.): Grenzziehungen 
zum konstruktiven Realismus (= Cognitive Science – Band 4). 
WUV: Wien 1993, 120–139.

Beck, Heinrich: Dialogik – Analogie – Trinität. Ausgewählte Beiträge 
und Aufsätze des Autors zu seinem 80. Geburtstag. Mit einer Ein-
führung herausgegeben von Erwin Schadel. (= Schriften zur Triadik 
und Ontodynamik – Band 28). Peter Lang: Frankfurt am Main 2009

Brousek, Jan: „Constructive Realism as epistemological basis for In-
tercultural Conflict Transformation“. In: Wallner, Friedrich, Feng-
li Lan und Jan Brousek (Hrsg.): Chinese Medicine and Construc-
tive Realism (Reihe: Culture & Knowledge, Vol. 25). Peter Lang 
Verlag: Wien. Im Erscheinen. (2019) 

---: Konflikt – Therapie – Verfremdung. Der Konstruktive Realismus 
als epistemologische Grundlage interkultureller Konfliktbearbei-
tung. Dissertation: Universität Wien 2017.

Crouch, Colin: Postdemokratie. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2008.
Blühdorn, Ingolfur: Simulative Demokratie: neue Politik nach der 

postdemokratischen Wende. Suhrkamp: Berlin 2013.
Ferraris, Maurizio: Manifesto of New Realism. Übersetzt von Sarah 

De Sanctis. SUNY Press: Albany 2014.
Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Suhrkamp: Frankfurt 

am Main 2014.
Huntington, Samuel: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der 

Weltpolitik im 21. Jahrhundert. Goldmann: München 1998.
Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalisti-

sche Theorie der Gesellschaft. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2013.
Mouffe, Chantal: Agonistik. Die Welt politisch denken. Suhrkamp: 

Berlin 2014.
Pörksen, Bernhard: „Sind wir an allem schuld?“ In: Die Zeit, 2.2.2017, 

Printausgabe No. 6/2017, 36.

Jan Brousek



297

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 2002.

---: Zehn Thesen zur Politik. Diaphanes: Berlin 2008.
Singer, Mona: Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wis-

senssoziologie und Cultural Studies. Löcker: Wien 2005.
Wallner, Fritz G.: „Aspekte eines Kulturwandels. Der Bedarf nach ei-

nem neuen Begriff des Wissens“. In: Wallner, Fritz G. und Barbara 
Agnese (Hrsg.): Von der Einheit des Wissens zur Vielfalt der Wis-
sensformen: Erkenntnis in Philosophie, Wissenschaft und Kunst 
(= Philosophica 14). Braumüller: Wien 1997, 11–27. 

---: „Die Rolle der Lebenswelt für die wissenschaftliche Erkenntnis“. 
In: Wallner, Fritz G., Joseph Schimmer (Hrsg.): Wissenschaft und 
Alltag. Symposionsbeiträge zum konstruktiven Realismus (= Phi-
losophica 12). Braumüller: Wien 1995.

---: Die Verwandlung der Wissenschaft: Vorlesungen zur Jahrtau-
sendwende. Jandl, Martin J. (Hrsg.). Kovac: Hamburg 2002.

Internetquellen

Alternative für Deutschland. Online: https://www.afd.de, 29. 8. 2018.
Hillje, Johannes: Rückkehr zu den politisch Verlassenen. Gespräche 

in rechtspopulistischen Hochburgen in Deutschland und Frank-
reich. Online: https://www.progressives-zentrum.org/wp-content/
uploads/2018/03/Rückkehr-zu-den-politisch-Verlassenen_500-
Gespräche-in-rechtspopulistischen-Hochburgen-in-Deutschland-
und-Frankreich_Studie-von-Johannes-Hillje_Das-Progressive-
Zentrum.pdf, 9. 8. 2018.

Spiegel Online vom 18.1.2011: http://www.spiegel.de/kultur/ge-
sellschaft/sprachkritik-alternativlos-ist-das-unwort-des-jahres-
a-740096.html, 23. 8. 2018.

Unwort des Jahres. Online: http://www.unwortdesjahres.net/index.
php?id=113 , 3. 8. 2018.

Das Scheitern der Demokratie ...





299

Mihael Brejc

Policy Requires Good and Capable People

Abstract: There are too many bad and incompetent people in politics. Why is that so? 
How to draw the right people into politics? What kind of professional profile does a 
modern society need, and what is the role of the humanities in this field? These are 
the questions I will try to answer in this paper.

Keywords: politics, professional profile of politicians, the humanities

Is Politics Still a Place of Decision-Making?

Today, politics is detached from people even in the most developed 
democracies, and public opinion is also turning against it. What hap-
pened to politics that gave it such a bad name in the public sphere, 
even though it is clear to everyone who knows at least a little about 
the functioning of society and the state that politics is an important 
factor of social development? Having studied a number of sources, 
and based on my many years of experience in politics, I argue that 
politics is progressively less of a decision-making place and more 
of a space where decisions that have been taken somewhere else are 
passed. So who has the biggest influence on politics?

Among the most important influencing factors are corporations 
and large business systems which, through direct meetings with key 
politicians or through lobbyists, influence government and parliamen-
tary decisions and authorities of the EU. In 2000, 1,138 organizations 
were registered in the Commission and the European Parliament; by 
July 2017, there were 11,327 organizations with 82,096 lobbyists. In 
17 years, the number of lobbying organizations and lobbyists in EU 



300

institutions has increased tenfold. Most of the lobbyists are based in 
Belgium, followed by Germany, Great Britain, France, and Italy.1

These lobbying organizations devote considerable resources. Most 
of the lobbyists (74%) spend less than 100,000 euro per year, while 
the largest lobbyists (Google, Facebook) spend more than four mil-
lion euros. The most “besieged” areas in 2017 were the environment, 
research and technology, the internal market, and energy.

Corporations offer employment to Commissioners, MEPs, and EU 
senior officials. Since 2009, Google has hired 23 lobbyists who were 
previously employed by EU institutions. Google is followed by Uber, 
which has increased spending on lobbying sevenfold since 2015. “All 
accredited lobbyists working for [Uber] have previous experience 
from EU institutions,” a Transparency International report said.2 The 
most notable case was the appointment of the former Commission 
president Barroso at Goldman Sachs and his informal and unreported 
meetings with Commission Vice-President Katainen.

In the Member States, it is not a rare occurrence that the prime 
minister, after the expiry of the mandate, is employed in the leader-
ship of a corporation or a major financial organization. As a former 
prime minister, he has access to key people in politics and can thus 
influence the decisions of current politics. The focus of the lobbyists 
is not only the EU authorities, but also the governments of the largest 
members, and sometimes also the governments of smaller members 
if they play a deciding role; here, I especially emphasize the govern-
ment of the presiding EU country. Lobbying is more or less norma-
tively regulated only in 12 EU member states.

Many authors note that different interests are encountered and 
coordinated in parliaments, although the power to resolve them lies 
largely outside parliament. Holders of economic power are also gain-

1       European Parliament, Transparency Register: Who Is Lobbying the EU? (Jan-
uary 9, 2018),  europarl.europa.eu (accessed September 1, 2019).

2      Raphaël Sergueno, “The Über-Lobbyists: How Silicon Valley Is Changing Brus-
sels Lobbying,” (Transparency International EU, May 4, 2017), https://transpa-
rency.eu/uber-lobbyists/ (accessed September 1, 2019).

Mihael Brejc



301

ing political power, which is becoming an increasingly important fac-
tor in economic performance.

Due to his complete economic dependence on the satisfaction of 
his superiors, the position of a Member of Parliament is similar to the 
position of a civil servant. There are plenty of examples that prove 
that Members are becoming tools of corporate interest. At the be-
ginning of the twentieth century, the then-US President T. Roosevelt 
wrote about this, estimating that at least a third of the New York legis-
lature were bought by corporations and voted as was dictated to them 
when he sat there in the 1880s. “The corruption was not what it had 
been in the days of Tweed, when outside individuals controlled the 
legislators like puppets.”3

In the former socialist countries, in addition to the above, the prob-
lem is also the dominant influence of the old forces and their descen-
dants in all important areas of social life. Despite the establishment of 
political pluralism and democratic institutions, all new democracies 
have retained many features of the communist regime. Real socialism 
collapsed because it was not in accordance with human nature, but it 
still left deeply ingrained traces, which now make transitioning to a 
normal society difficult. As Kasparov says, “the Berlin Wall and the 
Soviet Union are gone, but the enemies of freedom who built them 
are not.”4 The former rulers have preserved or even increased their 
economic power and thus their decisive influence on politics, whereas 
in the public, old values are still in effect and hinder the actual demo-
cratic transformation of society.

It is particularly worrying if criminal organizations have an impact 
on politics. Examples such as when the American mafia finances the 
campaigns of governors and senators, or when the Italian ’Ndragheta 
finances the election of a deputy of the Northern League, or when, 
in the case of Slovakia and Malta, investigative journalists who dis-

3       Theodore Roosevelt, Theodore Roosevelt: An Autobiography (Amazon Kindle 
e-book, 2011), 49.

4       Garry Kasparov, Winter is Coming: Why Vladimir Putin and the Enemies of the 
Free World Must Be Stopped (New York: PublicAffairs, 2015), xxiv.

Policy Requires Good and Capable People



302

covered a link between criminal groups and the prime minister, are 
murdered, speak for themselves.

The most senior civil servants also have a significant influence on 
politics, as they tell the ministers more or less clearly and decisively 
which of their ideas are acceptable and which ones are not. If the 
minister does not know the functioning of the state administration, if 
he has not had any experience in this field, he is very likely not to im-
plement his campaign promises, except for those that are acceptable 
to the top of the state administration. Inexperienced ministers are easy 
prey for experienced bureaucrats. The government and the parliament 
continue to decide in accordance with their respective competencies 
and procedural rules, but the above examples—which could be ex-
panded—are sufficient to establish that politics has become merely a 
place where social power holders enact their interests and ensure that 
policy suits them.

Why Are There Not More Good, Capable, and Wise People in Politics? 

Regardless of what was said in the previous section, I am convinced 
that politics plays an important role in the development of society. 
If today we find that the power of money has prevailed in political 
processes, this does not mean that we have come to terms with it 
and have given up on politics. The proper role of politics can only be 
restored by the people. The only antidote to the dominant power of 
money is the power of organized people.5

We want people with good, capable, trustworthy, and wise person-
alities in important political positions. Corporations of all kinds, sci-
ence, health, education, and so on, would also like to have such peo-
ple. But human resources are limited and scattered all over the world. 
Everywhere, there is a shortage of excellent and very good people. 

5       Parker J. Palmer, Healing the Heart of Democracy: The Courage to Create a 
Politics Worthy of the Human Spirit (San Francisco: Jossey-Bass, 2011).

Mihael Brejc



303

Every individual wants a job and a working environment where he 
can best develop his potential and where his personality will express 
itself. For the most capable people, the path to such environments is 
mostly open, but less able people could not succeed in environments 
where real results are required, and they are therefore employed in 
less demanding jobs and in politics. If politics is an environment of 
the less capable, where corruption, arrogance, intolerance, and ag-
gression are parts of everyday life, then it is repulsive for excellent 
individuals.

When Theodore Roosevelt decided to join the Republicans in one 
of New York’s districts, his colleagues mocked him

that politics were “low”; that the organizations were not controlled by “gen-
tlemen”; that I would find them run by saloon-keepers, horse car conductors, 
and like, and not by men with any of whom I would come in contact outside; 
and moreover, they assured me that the men I met would be rough and brutal 
and unpleasant to deal with. I answered that if this were so it merely meant 
that the people I knew did not belong to the governing class, and that other 
people did—and that I intended to be one of the governing class […] There 
were prominent lawyers and business men who belonged, but they took little 
part in actual meetings.6 

In this context, his next thought is interesting: 

When I entered politics there were, as there always had been—and as there 
always will be—any number of bad men in politics who were thoroughly effi-
cient, and any number of good men who would like to have done lofty things in 
politics but who were thoroughly inefficient. If I wished to accomplish anything 
for the country, my business was to combine decency and efficiency […].7

Successful individuals, who have high reputations and a bright career 
ahead of them, usually do not opt for active politics. Because they are 
well educated and clever, they also see where the real power levers 
are. And if they are in such a position, it does not occur to them to 

6       Roosevelt, Theodore Roosevelt, 40–41.
7       Ibid., 63.

Policy Requires Good and Capable People



304

consider trading a reputable position with a major influence on pol-
itics for an environment which the public does not view favourably. 
If such a person enters the slippery field of politics, the decision is 
probably driven by the desire to try to get things done better than they 
were done before or by a deceptive image of glory.

Excellent individuals who say what they think is right are sur-
prised when they are disqualified by the media simply because they 
dare to say things that the holders of social power do not like. Most 
of the top candidates find it difficult to accept party hierarchy and the 
logic of political action. A party, in which the president’s word is law, 
where meetings of the party’s management are merely the confirma-
tion of the president’s ideas, which are then carried out at all lower 
levels: such an environment discourages independent and thoughtful 
personalities, and if they are already in the party, they will sooner or 
later leave it. Such people also find it difficult to tolerate the presi-
dent’s sycophants and the cult of personality, and when they see that 
the same sycophants are gaining power in the party—the so called 
“yes men” who, on top of everything, are known for their primitive 
language and intolerance towards different thinking—the path out of 
politics is easier. And so the majority of people in political parties 
remain those who have failed to realize their ambitions in the profes-
sional field and see politics as a means of providing them with a good 
salary and possibly even some glory. Negative personnel selection in 
the parties then continues, when a party takes power and places inad-
equate people in important places in state institutions. The public can 
then see that such people in important positions do not care about the 
functioning of the institution they lead, but merely how the president 
of the party evaluates their work. Whereas those rare individuals who 
think that they still have to act differently, embark on the difficult path 
of setting up a new political party.

Excellent candidates also do not want to be exposed in elections, 
because too often they are not elected, but rather people who are 
much worse than them. Why does the electorate behave this way? 
Because the electorate is a crowd, and the crowd is characterized by 

Mihael Brejc



305

being stupid, its stupidity growing with its size (Cicero). The crowd is 
more sympathetic towards candidates they can identify with or whose 
physical appearance, voice, or entertaining performance attract them, 
and less towards people who stand out from the average.

Charles Wright Mills8 was interested in the question of why an in-
dividual opts for politics. In his research, American politicians asserted 
that they did not compete for the position to rule, but to serve. Mills is 
convinced that politics is one big struggle for power and that people 
who choose politics are attracted to electoral battles, reputable jobs, and 
honorary positions, in short, the desire for social reputation and power.

To summarize, a number of circumstances, social and personal, af-
fect the individual’s decision to engage in political processes. Unfor-
tunately, it is apparent everywhere that there are not enough capable 
people in politics, that excellent candidates avoid political engagement, 
and that the lack of good politicians threatens the development of so-
ciety and the state. The rare excellent individuals who opt for politics 
are often disappointed by the lack of awareness that politics is service 
and not a place for arbitrariness and corruption. Managers can be found 
in abundance, but there is a shortage of good politicians, especially 
leaders. Such a trend, as observed in young democracies, contributes to 
the marginalization of politics and thus deters proper candidates from 
politics. Therefore, it is important that great individuals still persist in 
politics: people who really want to work for the benefit of the commu-
nity, who feel responsible for everything that is happening in society, 
and who care about what will happen to the country in the future.

Let Us Restore Politicians to Their True Role

The political profession is mostly underappreciated and politicians 
are close to the bottom in opinion polls, but despite this, there are 
more than enough candidates for politics—unfortunately, they are 

8       Charles Wright Mills, Elita oblasti [The Power Elite] (Ljubljana: DZS, 1965).

Policy Requires Good and Capable People



306

mostly those who see politics primarily as an opportunity for person-
al promotion.

It may sound contradictory, but politics is perceived as a bad thing 
particularly in young democracies. We would expect that after de-
cades of communist dictatorship, in a new, democratic environment, 
people would want the state to be run by the most competent. This 
is not the case. In Slovenia, the long-time communist leader and the 
last president of the Communist Party Milan Kučan became the pres-
ident of the republic and was easily re-elected. In practice, all the 
key positions in the economy, the public sector, and the media were 
retained by the former political elite. The new faces in politics were 
inexperienced, often very clumsy; there was also too much intoler-
ance towards different thinking, and the extremists only exacerbat-
ed the reputation of the new politicians. Among the leaders of the 
new political parties there were many intellectuals who did not have 
enough knowledge or experience of politics. Whoever acted against 
the old forces, which had adopted new names in the meantime, was 
sooner or later stigmatized. Many have quit, some have adapted, and 
only a few persevere. In the centers of social power, however, there 
remained crackerjacks who took care of themselves, and only cared 
for the state when it benefited them. And so it is no wonder that there 
is a lack of capable politicians in young democracies. Inexperienced 
and weak politicians are easy prey for the old boys, lobbyists, and 
media. If we want real changes in politics, political parties and their 
leaders, as well as the media, have to change significantly.

The largest share of responsibility for this situation goes to po-
litical parties, where a key part of political socialization takes place. 
Namely, it is a process of acquiring knowledge, behavioral patterns, 
and other specific factors that are typical for a particular party. The 
party has its own political program in which it emphasizes its own 
values, ideological foundations, and key courses of action. 

A party fighting for democracy must first introduce it into its own 
ranks. Only then will it be able to develop a democratic political cul-
ture at all. This is where young democracies particularly struggle. If 

Mihael Brejc



307

the state of mind in society is full of the remnants of the previous 
regime, this is also the case in political parties. Some party leaders, 
especially if they were formerly members of the Communist Party, 
display elements of authoritarianism and intolerance towards the dif-
ferently-minded, and they reject, humiliate, and ridicule all who do 
not conform to their opinions. If the president of the party behaves 
this way, the membership also does so, and imitates him in parlia-
mentary debates and in public, to show its affiliation clearly. Party 
newcomers and the youth wing just repeat what they see and hear. 
And so the political party does not consolidate a democratic political 
culture but preserves old patterns, typical of communist dictatorship.

Political parties change very slowly, and immature democracy 
ripens slowly. A different approach is needed in the procedures for 
attracting new members, as well as in the selection procedures for 
political functions. Of course, a political party cannot be compared 
to a company or any other organization, but it would be wrong if 
we did not use human-resources knowledge, which has proven to be 
useful in all other areas. Before deciding on a particular candidate, 
companies thoroughly review all of their documentation and check 
their capabilities in the selection process. Of course, they can afford 
this because there are always more candidates than job vacancies. Po-
litical parties, however, are delighted by anyone who wants to join. It 
is therefore understandable that they are lenient when admitting new 
members. But from here on, we should heed the requirements of the 
professional profile of a politician, that is, his capabilities (competen-
cies). For now, we can say that no profession gives so much power 
and influence, and at the same time requires such minimal qualifica-
tions as politics does.

If we connect theoretical resources with experience, we can note 
some key competencies required of a politician. First of all, we expect 
that every politician has his own profession; he has to be properly 
educated, knowledgeable; his life experience is important; in short, 
we are talking about the personal integrity of the individual, about his 
maturity to understand the situation in society and his position in it. 

Policy Requires Good and Capable People



308

Then come political skills such as empathy, ability to communicate, 
loyalty, the ability to distinguish between the essential and the insub-
stantial, logical thinking, and, of course, wisdom.

In politics, the physical characteristics of the candidate are also 
important: their way of dressing, their voice, their smile, etc. The 
ideal would be a combination of competencies and external charac-
teristics. But even such an ideal combination does not mean that the 
candidate will be elected.

How to enforce the stated requirements in choosing candidates for 
political functions is a complex question. The parties’ presidents could 
do the most in this regard. With their authority, they could change the 
current bad practices or at least begin to change the youth wing, then 
the local branches, and finally the top. The logical sequence would 
be the reverse, but it is less likely. It is unlikely that the presidents 
of the parties would take into account Machiavelli’s advice, which 
states that the ruler must appreciate ability and give shelter to talented 
people,9 and it is quite probable that they would not believe the re-
cords of Suleiman the Magnificent (1494–1566), who is said to have 
carefully analysed the candidate’s abilities when appointing people to 
important positions. Wealth, family ties, position on the social ladder, 
recommendations, and popularity, all of this was irrelevant to the sul-
tan. The character, characteristics, and dispositions of the candidate 
were the basis for appointments. People advanced only on the basis 
of their abilities.10

Finally, let me mention the extremely important role of the media 
in the political life of society. This is an extensive and complex topic 
that goes beyond the purpose of this paper. Therefore, I would just 
like to express the expectation that the media should recognize quali-
ty candidates and give them proper attention, unlike today, when they 

9       Niccolò Machiavelli, Politika in morala [Politics and Morals] (Ljubljana: Slo-
venska matica, 1990), 82.

10     Amir Muharemi, Turska: Uvod u povijest, unutarnju i vanjsku politiku [Turkey: 
Introduction to Its History, Domestic and Foreign Policy] (Zagreb: Novi Liber, 
2012), 49.

Mihael Brejc



309

follow the orders of their owners and elevate the average or even the 
sub-par, and do not even mention quality candidates. The blush that 
covers even national media damages democracy and reflects the low 
political culture of the media. Usually, political culture and media 
culture overlap.

The Humanitarian Deficit

We live in a world dominated by technology and the market, with little 
room for humanism, as everything is based on utility and efficiency. 
Human freedom is constrained by the interests of the holders of social 
power. Economic growth is a fundamental condition of social devel-
opment; everything else must be subject to its functioning. Modern 
society, as well as politics, places great emphasis on developing new 
technologies that will enable economic growth and much less on the 
consequences of new technologies. There are also exceptions. The 
Global Risks Report, 2017, published by the World Economic Forum 
(WEF), mentions for the first time that economic growth is no longer 
the first goal, and underlines the promotion of greater solidarity and a 
more long-term-oriented market capitalism. The WEF notes that the 
rising wave of populist protests against the establishment shows that, 
with economic growth alone, it will probably no longer be possible 
to repair cracks in society; the reform of market capitalism should 
also be added to the list of tasks.11 Furthermore, it finds that artificial 
intelligence and robotics are those new technologies that most need 
more effective social regulation and management, even more urgently 
than biotechnologies.

Gigantic databases store everything about an individual, while ar-
tificial intelligence analyses his behaviour and suggests to him how 
to decide on individual things. Those who manage these technologies 
can easily manipulate people. If we add these tools to genetic engi-

11     World Economic Forum, The Global Risks Report 2017 (Davos, 2017), 11.

Policy Requires Good and Capable People



310

neering, which increases the power of humanity against the forces 
of nature like no previous technology, it is clear that humanity faces 
challenges.

The economic and political forces that will control the planet’s genetic resourc-
es will have immense power over the future world economy, just as in the in-
dustrial age, access to and control over fossil fuels and precious metals decided 
who would control the global markets.12

The new technologies of genetic engineering trigger one of the most agonizing 
political issues in the entire history of mankind: Who in this new age will be en-
trusted with the authority to decide which gene is good and will therefore need 
to be added to the gene pool, and which is bad and will have to be eliminated?13

Those who consider economic growth to be the most important are 
in opposition with the others who believe that the key problem of so-
ciety is not economic growth or the financial institutions, but that the 
most difficult problems of our time come from the spiritual realm. If 
the task of politics in the modern world is to create a new paradigm, a 
new development model, a new social contract, it is clear that politics 
cannot do it alone, but only together with everyone else. And in this 
sense, many new challenges for the humanities have arisen. A modern 
society needs more humanity, and with the affirmative support of pol-
itics, the humanities are shown to be an important factor in creating 
a more humane society. The issue is, therefore, not just a democratic 
deficit, but also a humanitarian deficit, as we see a lack of humanity 
in all areas of life.

The humanities help to develop personal awareness and a sense 
of social responsibility, and they promote autonomous thinking and a 
critical distance to social phenomena. They should, therefore, have a 
greater impact in modern society. We have already said that we need 
wise, educated, experienced, and credible people in politics because 

12     Jeremy Rifkin, Stoletje biotehnologije [The Biotech Century] (Ljubljana: 
Krtina, 2001), 55 (my translation).

13     Ibid., 209 (my translation). 

Mihael Brejc



311

there are more than enough signs that the current form of democracy 
does not suit the current situation in society. We need people who will 
be able to overcome current conflicts of interest and promote changes 
in society. We need politicians who will understand the spirit of time 
and the need for change, and who will be able to see through partial 
interests and understand that they will not be able to do this on their 
own. Democracy is weakened when we only talk with people who 
share our mindset.14 In order to achieve something, it is necessary to 
involve people across the entire political spectrum, from the left to 
the right, and also the non-affiliated. If we are worried today about the 
spiritual state of society, if we see how easy a prey a crowd is for var-
ious manipulations, the humanities and politics must do everything 
that contributes to the maturity of the electorate. Developing a dem-
ocratic political culture is everyone’s task, from family, education, 
science, and the media to politics. The content of these efforts can, 
above all, be enriched by the humanities.

Bibliography

European Parliament. Transparency register: who is lobbying the 
EU? (January 9, 2018). europarl.europa.eu (accessed September 
1, 2019).

Kasparov, Garry. Winter is Coming: Why Vladimir Putin and the Ene-
mies of the Free World Must Be Stopped. New York: PublicAffairs, 
2015.

Machiavelli, Niccolò. Politika in morala. Ljubljana: Slovenska mat-
ica, 1990

Mills, Charles Wright. Elita oblasti. Ljubljana: DZS, 1965.

14     Palmer, Healing the Heart of Democracy.

Policy Requires Good and Capable People



312

Muharemi, Amir. Turska: Uvod u povijest, unutarnju i vanjsku politi-
ku. Zagreb: Novi Liber, 2012.

Palmer, Parker J. Healing the Heart of Democracy: The Courage 
to Create a Politics Worthy of the Human Spirit. San Francisco: 
Jossey-Bass, 2011.

Rifkin, Jeremy. Konec dela. Krtina, Ljubljana 2007.
---. Stoletje biotehnologije. Ljubljana: Krtina, 2001.
Roosevelt, Theodore. Theodore Roosevelt: An Autobiography. New 

York: Charles Scribner’s Sons, 1920 (first published by Macmil-
lan, 1913). Amazon Kindle e-book, 2011.

Sergueno, Raphaël. “The Über-Lobbyists: How Silicon Valley Is 
Changing Brussels Lobbying.” Transparency International EU, 
May 4, 2017. https://transparency.eu/uber-lobbyists/ (accessed 
September 1, 2019).

World Economic Forum (WEF). The Global Risks Report 2017. Da-
vos, 2017.

Mihael Brejc



313

Oh, Europe!

Ach, Europa!





315

Andrzej Wierciński

Learning toward Understanding the Tradition that We 
Are

Abstract: Hermeneutics as the art of being in the world promotes an interpretive 
approach to the phenomenon of education and educational processes. Understanding 
hermeneutics as an educational experience opens new paths to the reinterpretation 
of hermeneutics and its potential impact on education. The risk of education is a 
challenge and an outstanding experience that can change our educational practice.

Keywords: hermeneutics of education, phronetic education, risk, unpredictability, 
poetic discourse1 

In the Statesman, 268 d, Plato addresses the need for being flexible 
whenever we engage the Other in a conversation: “πάλιν τοίνυν ἐξ 
ἄλλης ἀρχῆς δεῖ καθ᾽ ἑτέραν ὁδὸν πορευθῆναί τινα.” “Therefore, 
we must begin again from a new starting point and travel by a dif-
ferent road.”2 Thus, taking a different road, ἕτερος ὁδός, becomes a 
mode of hermeneutic thinking which acknowledges that everything 
can be seen differently, and that, in fact, “we understand in a differ-

1     This paper is a revised and extended version of a paper published in Polish: 
“Ryzyko edukacji: życiowe wyzwanie,” in Ryzyko jako warunek rozwoju: 
Transformatywne aspekty hermeneutyki edukacji, ed. Klaudia Węc and Andrzej 
Wierciński (Toruń: Wydawnictwo Adam Marszałek, 2016), 415–29. The author 
is grateful to the publisher for permission to reuse the copyrighted material for 
this publication.

2        “VISITOR: Then we must travel some other route, starting from another point.” 
Plato, “Statesman,” in Plato: Complete Works, ed. John M. Cooper and D. S. 
Hutchinson (Indianapolis: Hackett Publishing Co. Inc., 1997), 310.



316

ent way, if we understand at all.”3 To understand what wants to be 
understood, we need to recognize that we cannot escape from the 
past: The salvific turn to the past allows for a deeper understand-
ing of the “tradition that we are.”4 The necessity for, and the pro-
ductivity of, tradition (Überlieferung) and language (Sprache) for 
human thinking disclose the essential mode of understanding as the 
way of being a human being in the world. The hermeneutic call for 
our attentiveness and responsiveness to the “tradition that we are” 
inspires us to see (un-cover) things in their Wirkungsgeschichte. 
Learning is looking “beyond what is close at hand—not in order 
to look away from it but to see it better, within a larger whole and 
in truer proportion.”5 We learn always differently, if we learn at all.

Understanding ourselves means that we understand ourselves 
as “the tradition that we are.” We do not possess the tools for ac-
cessing this understanding, not because we cannot arrange for 
some means to achieve this purpose, but because such tools are 
neither possible nor, in fact, desirable. Rather, when we under-
stand ourselves, today, as having arrived at some crossroads, we 
need to thematize what it means to us, and for us, to stand at these 
crossroads. Instead of tools, we need a readiness for taking on and 
experiencing new experiences. As Gadamer says, an experienced 
person is not someone who has accumulated the greatest number 
of experiences, but someone who is genuinely ready for a new 
experience:

The truth of experience always implies an orientation toward new experience. 
That is why a person who is called experienced has become so not only through 
experiences but is also open to new experiences. The consummation of his ex-
perience, the perfection that we call “being experienced,” does not consist in 
the fact that someone already knows everything and knows better than anyone 
else. Rather, the experienced person proves to be, on the contrary, someone 

3      Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald 
G. Marshall, 2nd rev. ed. (New York: Continuum, 2004), 296 (italics omitted). 

4            Ibid., 363.
5       Ibid., 304.

Andrzej Wierciński



317

who is radically undogmatic; who, because of the many experiences he has had 
and the knowledge he has drawn from them, is particularly well equipped to 
have new experiences and to learn from them. The dialectic of experience has 
its proper fulfillment not in definitive knowledge but in the openness to expe-
rience that is made possible by experience itself.6 

If we understand that the task we have before us at the crossroads 
is to untangle a cultural and educational problem, then we need to 
thematize what culture and education mean for us. When we speak of 
the mortal threat of a general political impasse in our time, we might 
indeed be well advised to turn back to Heidegger and the old threats 
of the Cold War that were leading us toward nuclear annihilation. 
Heidegger was unequivocal about the cultural, political, educational, 
and social situation of that time. The greatest danger he sensed in 
those times, lay in the calculative way in which we live our lives. In 
Gelassenheit, where he criticizes instrumental rationality, he makes 
a distinction between contemplative thinking (besinnliches Denk-
en), which gives sense to being and action, and calculative thinking 
(berechnendes Denken), which is, technically, an exploitation of the 
knowledge we possess. This distinction becomes fundamental for the 
understanding of human existence.7 The modern human being avoids 

6        Ibid., 350. “If it is characteristic of every phase of the process of experience that the 
experienced person acquires a new openness to new experiences, this is certainly 
true of the idea of being perfectly experienced. It does not mean that experience 
has ceased and a higher form of knowledge is reached (Hegel), but that for the first 
time experience fully and truly is. In it all dogmatism, which proceeds from the 
soaring desires of the human heart, reaches an absolute barrier. Experience teach-
es us to acknowledge the real. The genuine result of experience, then—as of all 
desire to know—is to know what is. […] Real experience is that whereby man 
becomes aware of his finiteness. In it are discovered the limits of the power and 
the self-knowledge of his planning reason. […] Genuine experience is experience 
of one’s own historicity. Our discussion of the concept of experience thus arrives 
at a conclusion that is of considerable importance to our inquiry into the nature of 
historically effected consciousness.” Ibid., 351.

7        Martin Heidegger, Discourse on Thinking, trans. John M. Anderson and E. Hans 
Freund (New York: Harper & Row, 1966), 46.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



318

thinking by following safe paths with his/her thinking, without notic-
ing that these do not engage anyone’s thinking. On the contrary, ab-
sorbed in their calculation, people are fascinated by the fact that their 
instrumental, technical thinking is easily verifiable and brings them, 
in consequence, to tangible benefits very quickly. Heidegger draws 
attention to the fact that the human being is his/her own greatest en-
emy. Calculative thinking alienates a human being from himself/her-
self and obscures one’s self-understanding.8 The drama of alienation 
is magnified by the fact that we live in a world for which instrumental 
rationality, effectiveness in action, and social verification have be-
come the decisive aspects of valuing human activity. Yet, distancing 
oneself from the world and its expectations does not mean, in itself, a 
(recommended) withdrawal from all activity; it is not an escape from 
the world, but a meditative involvement in the matters of the world.9

Heidegger also reminds us that an ability to remain at a distance to 
oneself, to others, to things, and to the world, needs to be accompa-
nied by an openness to mystery. Reflection on oneself and the world, 
the development of contemplative thinking, skepticism toward in-
strumental rationality, and the acceptance of radical responsibility for 
one’s integral development characterize the human being who is con-
scious of his/her own human condition. The conditio humana is the 
condition of a human being rooted in the world, i.e., a human being 
who poses questions about himself/herself and others, and who does 
not give in to stagnation and self-satisfaction due to having achieved 
successes, but who asks creatively, constantly, and in a new way the 
question regarding one’s mode of being. With that we understand an 
integrally developing existence within the horizons of the truth of 
struggling for one’s life as a life struggle and concrete experience.

8       Cf. Gary B. Madison, On Suffering: Philosophical Reflections on What it Means 
to be Human (Hamilton: Les Érables Publishing/McMaster Innovation Press, 
2009).

9    Cf. Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago: University of Chicago 
Press, 1998).

Andrzej Wierciński



319

The Risks of Education: A Lifetime Challenge

The world (Umwelt), which is the environment of one’s life, is the 
source of being exposed to having to live through constant challeng-
es. It is the challenge (Herausforderung) to be ready to give an an-
swer (re-spondere), to situate ourselves in this environment in accord 
with our understanding of the duty we have toward the voice that 
calls us to accountability (re-sponsibility, Ver-antwortung). To have 
an understanding of this challenge means taking the following triad 
seriously: listening, reflecting, and acting. An inner listening to this 
voice, an attempt to understand its message, and the uniqueness of 
this existential challenge do lead to acting, to taking a stand vis-à-vis 
the challenge. It is a responsibility for us, in the deepest sense of an 
existential engagement. To collide with the world, to cope with life, 
are the biggest tasks facing a human being. It represents a human be-
ing’s mission in the world and for the world.

An understanding of this mission and its implementation are the 
central tasks of education, which cannot be narrowed down to the 
transmission of information, or to the mastering of some particular 
technique. Zbigniew Herbert rendered what is involved in all this 
quite excellently in a letter to Czesław Miłosz dated February 17, 
1966:

I am more and more convinced that the source (of understanding,) which can 
be so easily hidden away, pulses (with life) because of certain spiritual qualities 
in the author, and not because of his/her mastery of a technique or language.
I will write about it against the blowhards from the avant-garde. The necessary 
qualities are: Selflessness, an ability to contemplate, a vision of a lost paradise, 
courage, goodness, compassion, a certain mixture of despair and humor. Never 
write because you suddenly realize that you have “to close” an era, “to summa-
rize,” or to move forward into another phase. The development must follow 
naturally and not be forced. An acceptance of one’s limitations, as the wise Chi-
nese say: “search for talent in your deficiencies.” And also, for an agreement 
between the hand and the soul.10

10    Zbigniew Herbert and Czesław Miłosz, Korespondencja, ed. Barbara Toruńczyk 

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



320

Education, for Herbert, means “selflessness, an ability to contemplate, 
a vision of a lost paradise, courage, goodness, compassion, a certain 
mixture of despair and humor.” How is one to adopt such a vision as 
one’s own? How is one to learn to accept it, and how should one teach it 
to others? Poetry, as with everything that is existentially important, can 
help here. Instead of promoting a shortcut, it invites us to exercise our-
selves in patience on our way to understanding (ερμηνευτική τέχνη).11

Zbigniew Herbert

The Path12

It was not a path of truth but just a path
with a red root across pine needles on the side
the forest full of berries and airy-fairy spirits

it was not a path of truth because it suddenly
lost its cohesion henceforth in life
our goals are unclear

		  There was a wellspring on the right

and if you choose the spring you would go up some stairs of dark
the touch leads blindly into increasingly deeper darkness
to the mother of elements worshiped by Tales
to reconcile in the end the damp heart of things
with the dark grain of the cause

(Warsaw: Fundacja Zeszytów Literackich, 2006), 57. My translation.
11     “The subject, I asserted, does not know itself directly but only through the signs 

deposited in memory and in the imagination by the great literary traditions.” 
Paul Ricoeur, “Intellectual Autobiography,” in The Philosophy of Paul Ricoeur, 
ed. Lewis E. Hahn (Chicago: Open Court, 1995), 16. See Andrzej Wierciński, 
“Hermeneutics and the Indirect Path to Understanding,” in The Task of Inter-
pretation: Hermeneutics, Psychoanalysis, and Literary Studies, ed. Edward 
Fiała, Dariusz Skórczewski, and Andrzej Wierciński (Lublin: Katolicki Uniw-
ersytet Lubelski, 2009), 11–44.

12      Zbigniew Herbert, “Ścieżka,” from the volume Napis, in idem, Wiersze zebrane 
(Krakow: Wydawnictwo a5, 2008), 325. My own translation.

Andrzej Wierciński



321

		  There was a hill on the left

it radiated peace and revealed a good view
the forest border its dark mass
with no leaves on wild berries’ stems
a calm in-the-know that this forest is one in the many

Is it not possible then to have all at once 
the clear spring and the hill of ideas and a leaf
and convey multitude without fiendish furnace
of dark alchemy of too bright an abstraction

To reach understanding means to search for a path that is our 
own; it is about the courage to take a definite risk. This courage 
seems to be a necessary condition to get to know oneself and to 
develop as a person on an ever-growing basis. It is something 
that differs from a mere spirit of rebellion or pure resistance; it 
is, rather, this readiness to take a risk, to transform oneself cre-
atively. In this sense, education as an expansion of one’s own 
horizons is transformation. It means awareness and becoming 
aware that it is worthwhile to work on one’s self (trans-forma-
tion is always formation). When Herbert writes about the wise 
Chinese, searching for “talent in their deficiencies,” it is impos-
sible not to refer to St Paul and his 2 Cor 12:9–10: 

The Lord has told me: “My grace is enough for you. For the strength perfects 
itself in one’s weaknesses.” So, I will gladly boast of my weaknesses so that 
Christ’s power will dwell in me. That is why I am pleased with my weaknesses, 
insults, insufficiencies, persecutions, oppression because of Christ. For when-
ever I am weak, I am strong. 

This is not the glorification of weaknesses for their own sake, 
but an opening to a different understanding of oneself: One’s 
strength perfects itself in weakness, δύναμις ἐν ἀσθενείᾳ 
τελεῖται. We can understand it as a juxtaposition of the memory 
of the past, painfully experienced through weakness, with the 

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



322

reality of the present; a present that is shaped by the strength 
that comes to us. It is a departure from concentrating on one’s 
own limitations in favor of the discovery and appreciation of the 
gift (Gabe), with which a specific task (Auf-gabe) is integrally 
connected. The strength hidden in the gift is always greater than 
our powerlessness. The art lies in seeing this gift, understanding 
it, and using it. The more one is open to the gift, the stronger one 
becomes. It is also impossible not to recall here the voluntary 
humiliation of Christ mentioned in Phil 2:7, “[he who] emptied 
himself” (ἀλλὰ ἑαυτὸν ἐκένωσεν μορφὴν δούλου). This kenotic 
(κένωσις) vision is a real antidote to the intrinsically imprudent 
human dreams of power and greatness. It is easy to be deceived 
by empty words and promises (ὑμᾶς ἀπατάτω κενοῖς λόγοις διὰ, 
Eph 5:6). The kenotic understanding of education offers a real 
grasp of its inherent strength by giving up dominance, by ceas-
ing to exercise power and control over others, in order to truly 
serve human beings and accompany them on the paths of their 
lives. Education, when understood as a personal gift, is not a 
recipe for cooking up a measurable success in any particular 
field, but an invitation to discover perspectives, including those 
that lie on the border of almost impossible possibilities.13

Education is also a reflection on what, how, and why we can learn. 
On the educational path, we discover what kind of people we are, as 
well as what we want to become, or can indeed become. The readi-
ness to take the risk of education is testimony to the recognition of 
the necessity for transformation, which results from a profound con-
viction that we do not have some finite vision of ourselves, no matter 
what moment of life we find ourselves in, as human beings. An un-
derstanding that everything can, and could, be different, is fundamen-

13     Cf. Andrzej Wierciński, “Educative Encounter as a Meeting of People in Need,” in 
idem, ed., Hermeneutics-Ethics-Education (Münster: LIT Verlag, 2015), 491–504.

Andrzej Wierciński



323

tal to education as a transformation. The sentimental and stubborn 
persistence in the belief that this is already the case and cannot be 
otherwise, is equivalent to our consent to stagnation. Everything that 
is creative and beautiful in life is variable, dynamic, unfinished, and 
always on the way of becoming.14

“Just a path” is a very personal way of looking at a human being, 
which marks out a specific route for one’s individual choices, a route 
that is often not entirely transparent or understandable to oneself. It 
can be a very complicated path, but at least it is one’s own; a path 
that is unmistakable among other paths, full of uncertainties, turns, or 
even life dramas. Education is a matter of seeing various aspects of 
the route, and of finding one’s self on different paths at the same time. 
“Just a path” is not an easy route for any human being; it is the way of 
living one’s life chosen by a person who does not hesitate to deal with 
ethical anxieties, who inquires, seeks, and does not succumb to sche-
matic arrangements, especially with regard to the problematic nature 
of choices and potential threats. This route is the slow, difficult, and 
dangerous one, quite unpredictable, and full of risk and insecurity in 
connection with getting to know oneself. It is the path of our particu-
lar decisions; the path on which the drama of the individual, the one 
and only existence, is essentially incommunicable in its very unique-
ness and unrepeatability.

Going along this path requires constant concentration and an 
awareness that we are radically responsible for our choices, and hence 
getting the courage to go through with it. “Radically” means that even 
when nobody else can understand those choices, that is, what is being 
done. This radicality is the readiness to take a risk, above all because 
we cannot be content with the norms which are obligatory on the path 
of truth. The level of generality and abstractness on this path can-

14     Ricoeur places all human creativity within the horizon of incompleteness—un-
finished, insatiable, unfulfilled: “Under history, memory and forgetting. / Under 
memory and forgetting, life. / But writing a life is another story. / Incomple-
tion.” Cf. Paul Ricoeur, Memory, History, Forgetting, trans. Kathleen Blamey 
and David Pellauer (Chicago: University of Chicago Press, 2003), 506.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



324

not satisfy us. An awareness of the uniqueness of our own existence 
makes us go on and choose in our own way, which does not mean 
that we necessarily take liberties, but that we make very personal de-
cisions. The apparent, and actually rather problematic, nature of such 
choices lies in the virtual impossibility of their social verification, 
because in their deepest sense they occlude such verification. Nobody 
is able to make those personal, individual choices for us, hence no one 
is able to capture what is their innermost structure and most ours in 
them. This is the deepest dimension of the risk we take in the making 
of choices, both on the side of the human being taking a risk and on 
the side of that human being’s environment. All dilemmas related to 
such choice-making remain within the horizon of tension; both the 
internal tension experienced by that human being, and that related to 
society at large. The tension lends a specific color to human existence, 
which is always, in its essence, an ethical existence.15 In the reflection 
on human action, the ethical motif is not an added element but is the 
most fundamental dimension of our being-in-the-world. Human life 
relies on searching and struggling, and not on following an established 
path.16 And it concerns not only more or less justified introspection, 
but the constant exercising of one’s capacity for seeing a human be-
ing in the other, regardless of whether, and perhaps especially when, 

15    Cf. Andrzej Wierciński, “Hermeneutic Existence as a Phronetic Existence: Rad-
icality of Human Responsibility,” Kwartalnik Pedagogiczny 236, no. 2 (2015): 
204–28.

16       A human being who tries to understand himself/herself, an other, or the text, 
discovers not only the world that reveals itself to one, but dis-covers oneself 
in the world which unfolds before one. “[… U]nderstanding is not just one of 
the possible behaviors of the subject but the mode of being of Dasein itself. 
It is in this sense that the term ‘hermeneutics’ has been used here. It denotes 
the basic being-in-motion of Dasein that constitutes its finitude and historicity, 
and hence embraces the whole of its experience of the world. Not caprice, or 
even an elaboration of a single aspect, but the nature of the thing itself makes 
the movement of understanding comprehensive and universal.” Gadamer, Truth 
and Method, xxvii.

Andrzej Wierciński



325

one of them is or seems to be unfamiliar and foreign to us.17 The risk 
of education is the source experience, the primordial dimension of 
human creativity, which is not satisfied with ready-made arguments, 
but casts out feelers for its most eloquent expression. It is not a mere 
striving to be unique, but a recognition of the need for a radical re-
sponse to the gift and task which human existence has received and 
requires. In education, this radical responsibility is the readiness for 
a creative transformation. Education as transformation takes place on 
the path in search of truth, investigating it, struggling for its where-
abouts. Education is not so much a matter of giving one’s consent to 
possible dangers and dilemmas that may arise; rather, it is a conscious 
approval of the risk of making a choice which cannot be reduced to a 
lesser choice by any decisions relatable to a system as such. The inev-
itability of dilemmas is not an unfortunate coincidence, but the source 
of living and of creative experience for a human being, in their deep-
est sense. An ability to take risks is, above all, the fundamental hu-
man capability as homo capax.18 Education is the readiness to modify 

17       It is difficult not to recall here the words spoken by Max Frisch—especially in 
the context of the painful migration-immigration experiences in the most re-
cent history of Europe and the world: “Ein kleines Herrenvolk sieht sich in Ge-
fahr: man hat Arbeitskräfte gerufen, und es kommen Menschen. Sie fressen den 
Wohlstand nicht auf, im Gegenteil, sie sind für den Wohlstand unerlässlich.” [A 
small sovereign population smells danger: they have summoned workers, and 
lo, human beings came instead. They do not devour the general prosperity; on 
the contrary, they prove indispensable to the general prosperity.] Max Frisch, 
“Vorwort,” in Alexander J. Seiler, Siamo italiani—Die Italiener: Gespräche mit 
italienischen Arbeitern in der Schweiz (Zürich: EVZ Verlag, 1965).

18       Cf. Andrzej Wierciński, “Paul Ricoeur’s Anthropological Hermeneutics of the 
Person as l’homme capable,” Analysis and Existence 19 (2012): 161–76. With 
reference to Gabriel Marcel, Ricoeur understands a human as homo capax. 
L’homme capable and l’homme agissant are synonyms for him. Fundamen-
tal human capacities (capacités)—speaking, acting, narrating, sensitivity to 
the Other, and taking responsibility—have their counterpart in vulnerabilities 
(vulnérabilités). See Paul Ricoeur, Oneself as Another, trans. Kathleen Blamey 
(Chicago: The University of Chicago Press, 1992), also Boyd Blundell, Paul 
Ricoeur Between Theology and Philosophy: Detour and Return (Blooming-

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



326

one’s life creatively. This existential dynamics makes us aware that 
education does not focus on measurable results, but on making a hu-
man being more sensitive to the need to take responsibility for his/her 
own development, for shaping the mind, will, emotions, body, and the 
relationships with others and with the surrounding world. The drama 
of education is concentrated in not making the huge creative poten-
tial that lies within every human being go unnoticed. But formalized 
education not only risks frequently an acceptance of mediocrity and a 
lack of quality: It even promotes these, often even quite consciously.

Education does not mean safer, more predictable, and risk-free 
formal arrangements: Sometimes it is a way of finding oneself strand-
ed between promise and hope. This promise applies to a vision of 
life which everyone entertains differently. And everyone is radical-
ly responsible for the development of this vision. No one can take 
this responsibility from a human being, even where the human being 
would be very happy to be rid of this incubus. The promise cannot 
be predicted on the basis of results taken from the past. The promise, 
ἐπαγγελία, is what reveals itself to us. Its biggest enemy is calcula-
tion, spiritual parsimony. And its greatest friends are uncertainty, con-
sent to risk-taking, talent, and determination. The promise of educa-
tion is not an anticipation of, and a calculation for, future results, but 
an invitation to courageously clash with life as a task, to look into the 
future which cannot be determined by our desires and expectations 
alone. The risk of education is the danger of not noticing the potential 
that lies in development as a human being, an inability to imagine the 
almost unlimited personal possibilities of maturing and growth. Ed-
ucation is not the multiplication and accumulation of the information 
that gathers momentum around a human being and in its living envi-
ronment, but a constant growth of the human being as a human being 
(Zuwachs an Sein, an increase in Being).19 The focus on development 

ton, Ind.: Indiana University Press, 2010), as well as Gaëlle Fiasse, ed., Paul 
Ricoeur: De l’homme faillible à l’homme capable (Paris: Presses Universitaires 
de France, 2007).

19      “That the picture has its own reality means the reverse for what is pictured, name-

Andrzej Wierciński



327

and growth becomes a way of being that makes education possible. 
This way of being, despite an apparent weakness, uncertainty, and 
unpredictability in itself, not only allows a human being to reach his/
her self, but also represents the chance of opening oneself to the other. 
The hermeneutics of education, understood in this way, becomes at 
the same time the hermeneutics of hospitality. It is an invitation to 
take the risk of education on the chin bravely. In this sense, the risk is 
not a deficiency (defectum), but a way of discovering life, which is a 
constant challenge and call issued to all individual persons.

Transformation is the main task of education. It is the shaping of an 
understanding of oneself as a human being in-the-world, who capably 
determines conscious and free choices. An ability to make free choices, 
and a willingness to take responsibility for them, cannot be achieved 
through the mere transmission and checking of information about a hu-
man being and one’s own environment. Education is more like a school 
of life; the school of being an attentive and sensitive human being in 
love with the world, and compassionate about the world. The transfor-
mation of a person is the goal of education and its ultimate fulfillment. 
The key to such an understanding of education is the belief that educa-
tion is self-education (Erziehen ist Sich-Erziehen).20

The task of the hermeneutics of education is to reflect on what 
is happening to us, and in us, when we learn from others or when 

ly that it comes to presentation in the representation. It presents itself there. It does 
not follow that it is dependent on this particular presentation in order to appear. 
It can also present itself as what it is in other ways. But if it presents itself in this 
way, this is no longer any incidental event but belongs to its own being. Every 
such presentation is an ontological event and occupies the same ontological level 
as what is represented. By being presented it experiences, as it were, an increase 
in being. The content of the picture itself is ontologically defined as an emanation 
of the original.” Gadamer, Truth and Method, 135 (emphasis in original).

20         Hans-Georg Gadamer, “Education is Self-Education,” Journal of Philosophy of 
Education 35, no. 4 (November 2001): 529–38. See also Hans-Georg Gadamer, 
Hans-Georg Gadamer on Education, Poetry, and History: Applied Hermeneu-
tics, ed. Dieter Misgeld and Graeme Nicholson, trans. Lawrence Schmidt and 
Monica Reuss (Albany, NY: SUNY Press, 1992).

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



328

we teach others. Any educational reforms that merely concentrate on 
structural problems, and decisions about these, are doomed to failure, 
but not only because they do not see some, or even the most import-
ant elements to do with the system being investigated. Their failure 
is due to their calculative orientation, which makes it impossible to 
reflect on what is most important in education: the human person. 
Education cannot forget about itself (Selbstvergessenheit). Forgetting 
about what education really means, in its deepest and most rooted 
sense, is also its greatest drama, despite its undoubted advancements 
in the transmission and accumulation of information about the world. 
The contemporary human being possesses an impressive knowledge 
and does, at the same time, and quite disproportionately, lack an abil-
ity to understand and thus to interpret what is happening in and with 
himself/herself in the educational process. A critical and involved 
presence in the world allows us to look calmly upon the attacks on 
education, which are regularly thrown at it from various sides. It is 
clear that education deals well with those attacks, and with the urges 
of various political forces to have an influence on it. One can even 
say that political attacks on education often immunize and strengthen 
it. Yet a lack of reflection on itself inevitably leads education to get 
somewhat lost, almost as if it were on an aimless track and going off-
road.

Education as transformation is a formation, which is the formation 
of the person in the stance of his/her ability to learn. Learning is the 
shaping of the learner’s awareness, of the determination and readiness 
to discover the unknown. It is the courage to face difficulties, which 
involves the transgression of oneself, allows one to discover one’s 
own limitations, and to look for ways of dealing with them. Educa-
tion is self-confidence; it is an understanding that to learn is good and 
that one can do it. Learning is also the taking of the risk that we can 
actually succeed in something concrete. An educational failure is not 
a matter of not mastering some particular section of the material or a 
failure in an exam: It is an inability to take responsibility for self-de-
velopment, for the need to think, to understand, to talk to oneself 

Andrzej Wierciński



329

and to others. An engagement in thinking is, existentially, one of the 
most demanding and perhaps most difficult challenges of education. 
It is also an understanding that there is no access to oneself without 
the mediation offered to us by understanding that which is different, 
unknown, austere, and practically ascetic.21 Education means to learn 
to overcome distance, and to come closer to oneself and to the other.

The risk of education is a beautiful risk.22 The beauty of this risk 
is conditioned by the beauty of education. It is the beauty of reaching 
out to ourselves and discovering the richness that awaits us in the 
world. Like in Zbigniew Herbert’s poetry:

The Prayer of Mr. Cogito—Traveler23

Thank you Lord for creating a beautiful and very varied world
and for allowing me in your unfathomable goodness to visit places
that were not places of everyday anguish

—that in Tarquinia I lay at night in the square by the well
with the swinging voice of a bell which reverberated your wrath or forgiveness 
and when a little donkey in Corcyra on the island of Corfu
sang out from its bellowing lungs the melancholy wedded to the landscape

and in the ugly city of Manchester I discovered people good and wise
nature repeated its reasonable tautologies:
the forest was a forest the sea was the sea the rock was a rock and the
stars circled overhead and all was just as it ought

—Iovis omnia plena—forgive me that I thought only of myself

21   “There is no self-understanding that is not mediated by signs, symbols, and 
texts; in the last resort self-understanding coincides with the interpretation giv-
en to these mediating terms.” Paul Ricoeur, From Text to Action: Essays in 
Hermeneutics, II, trans. Kathleen Blamey and John B. Thompson (Evanston, 
Ill.: Northwestern University Press, 1991), 15.

22    Gert Biesta, The Beautiful Risk of Education (Boulder, Co.: Paradigm Publish-
ers, 2013).

23   Zbigniew Herbert, “The Prayer of Mr. Cogito—Traveler,” from the volume 
Raport z oblężonego miasta i inne wiersze, in idem, Wiersze zebrane (Krakow: 
Wydawnictwo a5, 2008), 454–56. My own translation.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



330

while the lives of others cruelly irreversible turned around me
like the great astrological clock of St Pierre in Beauvais
that I was lazy distracted too timid in labyrinths and caves

and forgive me I did not fight like Lord Byron for the happiness of conquered 	
	 peoples
and only treasured the risings of the moon and museums

—I thank you that the works created for your glory have let me partake in your 	
	 mystery and
in my conceit I could envision
that Duccio van Eyck Bellini painted also for me

and the Acropolis which I never really understood
did patiently reveal its mutilated body to me

—Please reward the gray-haired old man
who offered me graciously the fruit from his garden
on the sun-drenched native island of the son of Laertes

and also Miss Helen from the misty island of Mull in the Hebrides
for being hospitable Greek style and asking me to leave
a lit lamp in the window overlooking Holy Iona each night
so that the earth’s lights would send greetings to each other

and also all those who showed me the way saying kato kyrie kato

that you would look after Mother Spoleto and Spiridion of Paxos
the good student from Berlin who saved me from oppression and when 	
	 unexpectedly met up
in Arizona took me to the Grand Canyon
which is like a hundred thousand cathedrals turned upside down

—Lord let me not think of my foolish moist-eyed gray stalkers
when the sun goes down in the truly indescribable Ionian Sea

so that I might understand other people other tongues other pain
and above all let me be humble
one who desires the wellspring

thank you Lord for creating a world beautiful and so varied

Andrzej Wierciński



331

and if this is your seduction I am seduced
for good and no regrets 

Herbert is quoted both at the beginning of my paper and at the end; 
just like the motif of beauty is in Gert Biesta’s book, entitled The 
Beautiful Risk of Education, and in the “Appendix.”24 The power of 
poetry is the power of beauty, thanks to which we experience the joy 
of life and the joy of education. It is the joy and pain of struggling for 
oneself, taking risks; it is the transgression and transformation of a 
person as the subject and object of education. It is just a path which 
gets tangled up, like everything in life, and is full of silence and ten-
sion; the path that seduces “for good and no regrets.”

The experience of education as an event (Ereignis) is an ability 
to experience some specific existential tension that accompanies our 
constant discovery of the beautiful and very varied world. Hence, this 
is a rudimentary experience, in the deepest philosophical sense, be-
cause it keeps a human being suspended in a state of astonishment 
at the mystery of Being. The experience of education is above all a 
creative experience, and not just an imitative one.25 Education is an 
event that keeps a human being in the state of readiness for constant 
transformation.

The risk of education is the risk taken on by maturing and noticing 
the problem one has with oneself and the world; it is an understanding 
that one has to deal with this problem in a way which every one of 

24      “Appendix: Coming into the World, Uniqueness, and the Beautiful Risk of Edu-
cation: An Interview with Gert Biesta by Philip Winter,” in Biesta, The Beautiful 
Risk of Education.

25     “Not just occasionally but always, the meaning of the text goes beyond its author. 
That is why understanding is not merely a reproductive but always a productive 
activity as well. Perhaps it is not correct to refer to this productive element in 
understanding as ‘better understanding’ […] Understanding is not, in fact, a better 
understanding, either in the sense of superior knowledge of the subject because of 
clearer ideas or in the sense of fundamental superiority of conscious over uncon-
scious production. It is enough to say that we understand in a different way, if we 
understand at all.” Gadamer, Truth and Method, 296.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



332

us needs to discover as their own way of life.26 Are we ready to take 
the risk of education regardless of how much we feel trapped in the 
existing educational structures?

Education is a conversation.27 And every conversation is a slow 
and difficult path that does not promise us quick learning outcomes. 
It rather invites us to think about the sense lurking in the question of 
effects and their measurability. It teaches sensitivity, the finesse of 
thinking, creativity, virtuosity, restraint, and an awareness of dilem-
mas. Like Aristotle, it teaches us to be good by learning from others 
who are good. It encourages everyone to practice goodness. Phronetic 
education is a clear alternative to systemic education, which is aimed 
at developing specific skills, competencies, and capabilities, and is, 
above all, an alternative to the predictability of education.28 Educa-
tion is movement, δύναμις; it is the search for the path of truth. It is 
the patient training to find oneself, the constant growing up, becom-
ing, and reworking of all that is complicated, confusing, and difficult 
(Freudian Durcharbeiten).29

The world we live in is beautiful in its diversity. Education is the 
creative way of being-in-the-world, an incessant and generous use 
we make of the richness which is laid out before us. It is relishing 
the beauty of the world. It is virtuosity that helps us to understand the 
inexhaustibility of our limitedness. Education teaches us to be hum-
ble in the face of the overwhelming nature of this world, and, in its 
essence, is grateful. The complexity, diversity, richness, and beauty 

26        See David W. Hall, Paul Ricoeur and the Poetic Imperative: The Creative Ten-
sion between Love and Justice (Albany, NY: SUNY Press, 2007).

27      Cf. Andrzej Wierciński, “The Primacy of Conversation in Philosophical Herme-
neutics,” in Gadamer’s Hermeneutics and the Art of Conversation ed. Andrzej 
Wierciński (Münster: LIT Verlag, 2011), 11–33.

28   Andrzej Wierciński, “Phronesis as the Mediation between Logos and Ethos: 
Rationality and Responsibility,” in The Hermeneutic Rationality/La rational-
ité herméneutique, ed. Maria Luisa Portocarrero, Luis Umbelino, and Andrzej 
Wierciński (Münster: LIT Verlag, 2012), 73–86.

29         Cf. Martha C. Nussbaum, Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, and 
Justice (Oxford: Oxford University Press, 2016).

Andrzej Wierciński



333

of the world call for gratitude. The meditative way of being-in-the-
world is gratitude: “Thinking is gratitude,” Denken ist Danken.30 Ed-
ucation teaches us this very attitude of gratitude (εὐχαριστέω). And 
thus, education as a risk to be taken on melds into gratitude.

Bibliography

Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chi-
cago Press, 1998.

Biesta, Gert. The Beautiful Risk of Education. Boulder, Co.: Paradigm 
Publishers, 2013.

Blundell, Boyd. Paul Ricoeur Between Theology and Philosophy: 
Detour and Return. Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 
2010.

Fiasse, Gaëlle, ed. Paul Ricoeur: De l’homme faillible à l’homme ca-
pable. Paris: Presses Universitaires de France, 2007.

Frisch, Max. “Vorwort.” In Alexander J. Seiler, Siamo italiani—Die 
Italiener: Gespräche mit italienischen Arbeitern in der Schweiz. 
Zürich: EVZ Verlag, 1965.

Gadamer, Hans-Georg. “Education is Self-Education.” Journal of 
Philosophy of Education 35, no. 4 (November 2001): 529–38.

---. Hans-Georg Gadamer on Education, Poetry, and History: Ap-
plied Hermeneutics. Edited by Dieter Misgeld and Graeme Nich-
olson, translated by Lawrence Schmidt and Monica Reuss. Alba-
ny, NY: SUNY Press, 1992.

30    Martin Heidegger, What is Called Thinking, trans. Jesse Glenn Gray (New York: 
Harper & Row, 1968). See Dietmar Koch, “Warum kann das Denken ein Danken 
sein? Zu einer Bestimmung im Denken des Ereignisses im Werk Martin Heideg-
gers,” in Im Garten der Philosophie: Festschrift für Hans-Dieter Bahr zum 65. 
Geburtstag, ed. Oya and Dietmar Koch (München: Fink, 2005), 131–40.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



334

---. Truth and Method. Translated by Joel Weinsheimer and Donald 
G. Marshall. 2nd rev. ed. New York: Continuum, 2004.

Hall, David W. Paul Ricoeur and the Poetic Imperative: The Creative 
Tension between Love and Justice. Albany, NY: SUNY Press, 
2007.

Heidegger, Martin. Discourse on Thinking. Translated by John M. 
Anderson and E. Hans Freund. New York: Harper & Row, 1966. 

---. What is Called Thinking. Translated by Jesse Glenn Gray. New 
York: Harper & Row, 1968.

Herbert, Zbigniew, and Czesław Miłosz. Korespondencja. Edited 
by Barbara Toruńczyk. Warsaw: Fundacja Zeszytów Literackich, 
2006.

Herbert, Zbigniew. Wiersze zebrane. Krakow: Wydawnictwo a5, 
2008.

Koch, Dietmar. “Warum kann das Denken ein Danken sein? Zu einer 
Bestimmung im Denken des Ereignisses im Werk Martin Heideg-
gers.” In Im Garten der Philosophie: Festschrift für Hans-Die-
ter Bahr zum 65. Geburtstag, edited by Oya and Dietmar Koch, 
131–40. München: Fink, 2005.

Madison, Gary B. On Suffering: Philosophical Reflections on What it 
Means to be Human. Hamilton: Les Érables Publishing/McMaster 
Innovation Press, 2009.

Nussbaum, Martha C. Anger and Forgiveness: Resentment, Generos-
ity, and Justice. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Plato. “Statesman.” In Plato: Complete Works, edited by John M. 
Cooper and D. S. Hutchinson, 294–358. Indianapolis: Hackett 
Publishing Co. Inc., 1997.

Ricoeur, Paul. From Text to Action: Essays in Hermeneutics, II. Trans-
lated by Kathleen Blamey and John B. Thompson. Evanston, Ill.: 
Northwestern University Press, 1991.

---. “Intellectual Autobiography.” In The Philosophy of Paul Ricoeur, 
edited by Lewis E. Hahn. Chicago: Open Court, 1995.

---. Memory, History, Forgetting. Translated by Kathleen Blamey and 
David Pellauer. Chicago: University of Chicago Press, 2003.

Andrzej Wierciński



335

---. Oneself as Another. Translated by Kathleen Blamey. Chicago: 
The University of Chicago Press, 1992.

Wierciński, Andrzej. “Educative Encounter as a Meeting of People 
in Need.” In idem, ed., Hermeneutics-Ethics-Education, 491–504. 
Münster: LIT Verlag, 2015.

---. “Hermeneutic Existence as a Phronetic Existence: Radicality 
of Human Responsibility.” Kwartalnik Pedagogiczny 236, no. 2 
(2015): 204–28.

---. “Hermeneutics and the Indirect Path to Understanding.” In The 
Task of Interpretation: Hermeneutics, Psychoanalysis, and Liter-
ary Studies, edited by Edward Fiała, Dariusz Skórczewski, and 
Andrzej Wierciński, 11–44. Lublin: Katolicki Uniwersytet Lubel-
ski, 2009.

---. “Paul Ricoeur’s Anthropological Hermeneutics of the Person as 
l’homme capable.” Analysis and Existence 19 (2012): 161–76.

---. “Phronesis as the Mediation between Logos and Ethos: Rational-
ity and Responsibility.” In The Hermeneutic Rationality/La ratio-
nalité herméneutique, edited by Maria Luisa Portocarrero, Luis 
Umbelino, and Andrzej Wierciński, 73–86. Münster: LIT Verlag, 
2012.

---. “Ryzyko edukacji: życiowe wyzwanie.” In Ryzyko jako warunek 
rozwoju: Transformatywne aspekty hermeneutyki edukacji, edit-
ed by Klaudia Węc and Andrzej Wierciński, 415–29. Toruń: Wy-
dawnictwo Adam Marszałek, 2016.

---. “The Primacy of Conversation in Philosophical Hermeneutics.” 
In idem, ed., Gadamer’s Hermeneutics and the Art of Conversa-
tion, 11–33. Münster: LIT Verlag, 2011.

Learning toward Understanding the Tradition that We Are



336



337

Ion Copoeru

Is European Constitutionalism an Answer to the 
Problem of Violence?

Abstract: A hundred years after the Great War, could we disregard the role of violence 
in the constitution of the core values of Europe? Taking into account recent contribu-
tions on the phenomenology of violence, I will in this paper examine to what extent 
the European Union’s constitutional order is able to fulfill the double exigency of 
enhancing freedom and preventing violence. In the final part, I will discuss the pos-
sibility and the desirability of a “post-state constitutionalism.” More than to the need 
for socio-economic interdependence, the European project has to be related to the 
(moral, political, philosophical) imperative to avoid “the worst violence.” European 
integration may be considered, therefore, the outcome of a “constitutionalist ethos.”

Keywords: European Union, constitutionalism, post-state, violence, meaning, the 
worst violence, Michael Staudigl, Leonard Lawlor1

A hundred years after the Great War, could we disregard the role of 
violence in the constitution of the core values of Europe? Could we 
have forgotten the amplitude of the violence and the role it played in 
our lives? In fact, this is what Anton Blok suggests when he states, in 
his analysis of modern societies, that in these societies the means of 
violence have long since been monopolized by the state and any form 
of violence outside that of the state appears therefore as irrational, as 
an antithesis of “civilization.”2

1       This paper is an outcome of the project The Structures of Conflict: A; Phenome-
nological Approach to Violence, Grant Number: PN‐III‐P4‐IDPCE‐2016‐0273, 
carried out at the Research Institute of the University of Bucharest (ICUB).

2         Anton Blok, “The enigma of senseless violence,” in Meanings of Violence: A 



338

We can already notice that the modern state is using violence 
against violence. However, the nature of these two forms of violence 
has not been investigated sufficiently. What does it mean to use vi-
olence against violence? Is the state able to address violence when 
one form is replaced by another, when one mode of violence is only 
pushing the other outside the realm of the “rational”?

Constitutional crises have abruptly irrupted in the last years in 
some European countries, like Poland, Hungary, and Romania, rais-
ing questions over the foundations of the European political setting. 
Are these crises a manifestation of a weakening of fundamental val-
ues and principles, or just a matter of the compliance of some state 
with EU fundamental rights and values? In any case, there is a sense 
of urgency about answering these challenges of democratic society.3 
Authors still wonder “whether it is possible to target the crises of Eu-
ropean constitutionalism without addressing and clarifying the mean-
ing of the term itself […].”4

The first question I try to answer in the following paper will be: 
How could we describe violence phenomenologically? I will then dis-
cuss violence in connection with the sphere of experience and mean-
ing. If it is intrinsic to the structure of experience, can we still see 
it as irreducible? The second question cannot be but: Which is the 
appropriate answer to violence? Keeping violence away or fighting 
violence with violence? By this path, I will arrive at the idea of a 
(transcendental) conversion of violence, in connection with that of 
the affect.

Cross Cultural Perspective, ed. Göran Ajimer and Jon Abbink, 23–38 (Oxford: 
Berg, 2001), 23, https://hdl.handle.net/11245/1.192914.

3             Armin von Bogdandy and Pál Sonnevend, eds., Constitutional Crisis in the Eu-
ropean Constitutional Area: Theory, Law and Politics in Hungary and Romania 
(Oxford: Hart Publishing, 2015).

4     Katarína Šipulová, review of Constitutional Crisis in the European Constitu-
tional Area, ed. von Bogdandy and Sonnevend, Středoevropské politické studie 
/ Central European Political Studies Review 18, no. 1 (2016): 101–9 at 108, 
https://journals.muni.cz/cepsr/article/viewFile/6018/5185.

Ion Copoeru



339

In the second section of the paper, I will briefly answer the question: 
Is Europe—as a political, cultural, and juridical (constitutional) project—
able to address the fundamental problem of violence? My answer will 
be generally affirmative, but we still have to show how this project can 
fulfill its aim. Again, should violence be actively kept away? Should it be 
fought with more violence? Or should we rather think about converting 
violence, and keep in mind the concept of vulnerability?

Describing Violence Phenomenologically

One major way in which the experience of violence can be analysed is 
that of phenomenology. However, it seems that the experience of vi-
olence takes phenomenology beyond its common understanding, to-
wards an approach which goes from the mere description of violence 
to the uncovering of fundamental aspects pertaining to responsivity. 

From the standpoint of classic phenomenology, there is no vio-
lence per se.5 We can speak of violence only in the sense that “there 
are (historically and culturally) constituted—and thus irreducibly 
contingent—orders, within which the meaning ‘violence’ is ascribed 
to a given social event.”6 The advantage of this view—at least appar-
ently—is that it allows us to define and to debate what a violent event 
is and what not. But does it allow us to really negotiate with violence, 
to address its core? Finally, we have to admit that the analysis of the 
orders of violence pertains to the “sovereign,” who is the one who 
defines what violence is and what not. But the figure of the sovereign 
is rather an obstacle to bringing violence to light, and also withdraws 
from individuals the right and the capacity to deal with it.

5             Michael Staudigl, “Introduction: Topics, Problems, and Potentials of a Phenom-
enological Analysis of Violence”, in Phenomenologies of Violence, ed. Michael 
Staudigl, Studies in contemporary phenomenology 9 (Leiden and Boston: Brill, 
2014), 1–32.

6           Ibid., 1.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



340

The constructivist view of violence, apparently endorsed by clas-
sic phenomenology, fully acknowledges a variety of orders of vio-
lence which are in fact cultural variations on our understanding of 
violence, but it fails to understand the experience of violence as such, 
which is relegated to the marginalized status of “brute fact of ‘phys-
ical violence.’”7

Can we do that while the explicit aim of the phenomenological in-
vestigation is  the development of a phenomenology of violence suf-
fered, as in the studies of Delhom,8 for example, or an analysis of vio-
lence in terms of being “destructive of sense”?9 Staudigl is undoubtedly 
right when he questions the capacity of the perspectival approach to 
bring the phenomenon of violence to the fore,10 but he eventually refus-
es to see it as anything but a break in our inter-subjective fabric.

It would in fact be difficult for a phenomenological approach to 
move away from the idea that the subject has to be at the center of a 
theory of violence. Subject-centric approaches are not only dominant 
in the phenomenological literature on the topic of violence, but also 
grounded in the core concepts and theories of phenomenology. It is 
obvious that the understanding of violence requires the description of 
the levels of experience and of the layers of meaning that are consti-
tutive for it. However, as Michael Staudigl acknowledges, that should 
not forbid us to “place ourselves in a position to articulate as violence 
something that in a given context has not yet been (or is not any lon-
ger) acknowledged as violence.”11

7             Ibid., 2. Staudigl takes the expression from Maren Lorenz, “Physische Gewalt—
ewiggleich? Historische Körperkontexte contra absolute Theorien,” Wiener Zeit-
schrift zur Geschichte der Neuzeit 4, no. 2 (2004): 9–24.

8        Pascal Delhom, “Verletzungen,” in Gewalt. Strukturen. Formen. Repräsenta-
tionen, ed. Mihran Dabag and Bernhard Waldenfels (Munich: Fink, 2000), 
279–96.

9            James Mensch, Embodiments: From the Body to the Body Politic (Evanston, Ill.: 
Northwestern University Press, 2009), 72.

10      Michael Staudigl, “Towards a Relational Phenomenology of Violence,” Human 
Studies 36, no. 1 (2013): 43–66.

11         Staudigl, “Introduction,” 2.

Ion Copoeru



341

Nevertheless, Staudigl takes the different path of building a phe-
nomenological theory of violence, one that I would call “descriptive.” 
In describing the multifaceted phenomenon of violence in a detailed 
manner, he hopes to find the “subtle ways—beyond the physically 
tangible or visible—in which violence makes its way into human life 
forms, shaping them and settling in these, oftentimes undetected.”12 
This approach entails a preliminary decision on what counts as vio-
lence or not, i.e., on the meaning of violence. That decision led him to 
emphatically state that “violence exists (but not violence tout court) 
and that it must always be considered within the horizon of its partic-
ular orders.”13

Summing up the position of Staudigl, violence is an irreducible 
social phenomenon, in the sense that we are not allowed to interpret 
it as a non-social phenomenon. Violence is therefore the most out-
standing form of a “negative sociality”14 and, as such, it has to be 
eliminated or reduced.

But what if we adapted the phenomenological method so that it per-
tained to a region beyond the construction of meaning? The epoché 
would instead lead us to “a ‘field of experience’ that is neither strictly 
subjective nor strictly objective.”15 As Leonard Lawlor put it, at this 
level, which he calls “transcendental immanence,” we shall necessarily 
encounter “the foundation of the problem of the worst violence.”16

Thereby, we realize that violence is not only describable as the 
socially irreducible integrality of the levels and layers of meaning, 
but also—and this is its most striking and paradoxical aspect—as a 
trans-individual trans-subjective phenomenon. Its embeddedness in 
the fabric of sociality can hardly be denied.

12        Staudigl, “Towards a Relational Phenomenology of Violence,”46.
13        Ibid.
14         Christian Sternad, review of Phänomenologie der Gewalt, by Michael Staudigl, 

Studia Phaenomenologica 17 (2017): 422–6.
15         Leonard Lawlor, From Violence to Speaking Out: Apocalypse and Expression in 

Foucault, Derrida and Deleuze (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2016), 5.
16        Ibid.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



342

The term “worst violence,” as well as “transcendental violence” 
or “fundamental violence,” was introduced by Derrida in his famous 
paper on Levinas from 1964.17 Fundamental violence is located right 
in the foundation. As Derrida shows, in order for me to experience 
a being, it has to enter my sphere of experience and thus to be en-
dowed with a meaning. Accordingly, when anything new enters into 
my sphere of experience, it has to be connected with past experiences 
in order to be understood. If a person enters my sphere of experience, 
she/he can be understood only through my prejudices and formed 
ideas. The use of language already constitutes a form of violence. As 
Lawlor synthesizes this situation, “transcendental violence is funda-
mental because it appears in the fundamental structure of experience” 
and it “cannot be eliminated.”18

This does not mean that we cannot in fact try to eliminate it. A 
complete (and reiterated) phenomenological epoché will suspend 
not only “the world” (for the subject), but also the mundane reaction 
(of the subject), particularly her/his attempt to reject violence. What 
motivates such a renewed suspension is the fact that we would be 
required to use “more and more violence to repress and control what 
is fundamental in experience.”19 This is what Lawlor calls “the worst 
violence.”

We receive this new insight on the worst violence as a painful 
discovery. In fact, the phenomenological method, in the radical sense 
used here, helps us to uncover a level of affectivity in the description 
of violence.20 This new level will prompt us to effectuate a conversion 

17          Jacques Derrida, “Violence and Metaphysics,” in Writing and Difference, trans. 
Alan Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1978; Bloomington: Indiana 
University Press, 1992), 79–102.

18         Leonard Lawlor, From Violence to Speaking Out, xi.
19         Ibid.
20       For the relationship between violence and affectivity, see Cristian Ciocan, “Vi-

olence and Affectivity,” Human Studies (2019), https://doi.org/10.1007/s10746-
019-09507-5. Ciocan underlines that “the affectivity is differently constituted 
each time, depending on the various situations of symmetrical and asymmetrical 
violence that the third witnesses.”

Ion Copoeru



343

and to open the path for a phenomenology of non-violence.21 In Law-
lor’s terms, a new mode of existence, i.e., an ethics for humans, will 
consist in the reversal of the idea of the worst. This reversal comes 
about through the emergence of the idea of transcendental power-
lessness.22 We are powerless in the face of violence, yet we maintain 
a special kind of power: the power of letting the other be free. The 
problem will then be that of minimizing the irreducible violence. For 
that, we have to produce a speech act that is concomitantly an actual-
ity and a potentiality.23

The irreducible violence, which can be found in the fundamental 
structure of experience, motivates reactions. One of these reactions is 
that of using more and more violence to repress and control the funda-
mental in experience. The problem with this reaction is that it is more 
violent than the fundamental violence that it tries to eliminate. Once 
we recognize that the worst violence is a reaction, we are able to rec-
ognize its nihilistic character: “it wills the end as such.”24 However, 
the “phenomenological reasons imply that the end is always the end 
as something other than the end. The end is always related to some-
thing that remains. Even when we approach the end of something, 
there is always something heterogeneous to the end.”25

Therefore, Lawlor proposes that we should think of a reaction to 
“the least violence.”26 In the footsteps of Derrida, he outlines a “new 
way of speaking,” a friendlier way of speaking. Moving from the con-
cepts of reversal and overcoming of violence to that of conversion of 
violence requires, on the one hand, a deeper understanding of the idea 

21     See Robert J. S. Manning, “Emmanuel Levinas and René Girard: Religious 
Prophets of Non-Violence,” The Philosophical Journal of Conflict and Violence 
1, no. 1 (2017): 22–38.

22         Leonard Lawlor, “A New Possibility of Life: The Experience of Powerlessness 
as a Solution to the Problem of the Worst,” Studia UBB. Philosophia 53, no. 
1–2 (2008): 17–28.

23         Lawlor, From Violence to Speaking Out, 6.
24         Ibid., xi.
25         Ibid., xi.
26         Ibid., 3.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



344

of subject and, on the other hand, a critical re-examination of order. A 
phenomenological inquiry will lead us to the order before the order, to 
the pre-constitutive (passive) “order” of the genesis of the politico-le-
gal order, both in the historical-constitutive and the transcendental 
perspectives. Against the reification of a particular political-juridical 
order, we may recognize the advent of a new one, not one which rein-
forces violence, but a truly “friendlier” one.

Addressing Violence: Is That Enough?

Mainstream constitutionalist theories have barely taken violence into 
account. In the best case, we can find a reference to domestic vio-
lence.27 In the light of the preceding section, it is legitimate to ask 
ourselves: Is the European “constitutionalist ethos” able to convert 
fundamental violence and provide an adequate answer to the prob-
lem of worst violence? The draft of an answer that we present in this 
section of the paper hypothesizes that the European constitutionalist 
ethos needs to be widened.

Since constitutionalism is founded on the idea of justice, an ade-
quate approach to the current crisis of European (constitutional) values 
should re-consider and eventually enlarge the scope of justice. Given 
the particularity of the European Union, this approach has to take into 
account both the supranational and the national components. The cur-
rent approach focuses on the latter ones, on the grounds of the urgency 
of the crisis and the idea that this crisis is due to the lack of compliance 
by the member states.28 However, if we take into account the mid- and 
long-term-perspective, the “supranational” component will probably 

27        This may in fact be highly significant. We may speculate that domestic violence 
is the only way in which fundamental violence emerges in contemporary society.

28          Dimitry Kochenov, “On Policing Article 2 TEU Compliance—Reverse Solange 
and Systemic Infringements Analyzed,” Polish Yearbook of International Law 
33 (2013):145–70 at 153.

Ion Copoeru



345

prevail. In the following lines, I will briefly discuss some proposals for 
the strengthening of the “supranational” level, paying attention to the 
ways in which they tackle the problem of violence.

Jan-Werner Müller acknowledges that the starting point of the 
European construction has not been the need for socio-economic 
interdependence, but the imperative of avoiding political violence. 
After the political collapse before the World War II, European states 
found a way of avoiding unrestrained parliamentary power. They hit 
on the idea of delegating the national (sovereign) power to nation-
ally unelected actors and to supranational bodies in order to prevent 
authoritarianism. As a response to fragile nation-state democracies, 
“co-guardians” of human rights were created. They took the form of 
“supranational” components of constitutionalism. Something like a 
conceptual impossibility emerged, namely the idea of a “post-state 
constitutionalism.”29

The European Union already represents, for some authors, a new 
model of constitutional rule. Turkuler Isiksel, for example, proposed 
the term “functional constitutionalism.”30 Besides democratic self-
rule and individual liberty, it appears that the authority of the Europe-
an Union is based on a logic of effective government, which consists 
in the delegation of governance tasks to supranational institutions as 
a way of responding to policy challenges and systemic imperatives to 
which individual member states would not have an adequate answer.

Another attempt to articulate the jurisprudential foundations of the 
state in a way that accommodates the supranational component is that 
of making domestic constitutionalism a welcoming host to cosmo-

29        Jan-Werner Müller, “Three Constitutionalist Responses to Globalization,” in The 
Limits of Constitutional Democracy: Festschrift for Walter Murphy, ed. Jeffrey 
K. Tulis and Stephen Macedo, The University Center for Human Values Series 
(Princeton: Princeton University Press, 2010), 239–55.

30         Turkuler Isiksel, Europe’s Functional Constitution: A Theory of Constitutional-
ism Beyond the State (Oxford: Oxford University Press, 2016), Oxford Schol-
arship Online, https://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



346

politan attitudes and sensibilities.31 Vlad Perju finds traces of these 
foundations in constitutional adjudication. He mentions Lawrence v. 
Texas, which is a decision about the right of adults to engage in ho-
mosexual conduct. On that occasion, Justice Kennedy referred clearly 
to a supranational dimension of law when he wrote that the right the 
petitioners sought in this case was an integral part of human freedom 
in many other countries.

Constitutional pluralism is another trend of today’s constitutional 
theory which enlarges the constitutional ethos. It recognizes that there 
exists “a range of different constitutional sites and processes config-
ured in a heterarchical rather than a hierarchical pattern.”32

The “supranational” constitutional law risks renewing and reiter-
ating features of the national one. A better approximation to a type 
of constitutional authority, which is not necessarily connected with a 
nation-state, i.e., with a holder of a monopoly on violence, is Trans-
national Constitutional Law (TCL), which emerged out of constitu-
tional law in a transnational legal context.33 Based on Zumbansen’s 
concept of Transnational Law as a methodological framework, TCL 
reassesses basic concepts such as the rule of law, equality, and access 
to justice in an attempt to engage lived experiences of constitutional 
law in local and transnational contexts.

In the same vein of enlarging our sensibilities, both toward vio-
lence and toward justice, Samuel Moyn takes into account the idea of 
distributional fairness.34 Indeed, equality may require much more of 

31       Vlad Perju, “Cosmopolitanism and Constitutional Self-Government,” Interna-
tional Journal of Constitutional Law 8, no. 3 (July 2010): 326–53, https://doi.
org/10.1093/icon/moq028.

32         Neil Walker, “The Idea of Constitutional Pluralism,” EUI Working Paper LAW 
2002/1 (Florence: European University Institute, 2002), http://hdl.handle.
net/1814/179. 

33         Peer Zumbansen and Kinnari Bhatt, “Transnational Constitutional Law,” Legal 
Studies Research Paper Series 2018-05 (London: King’s College London Dick-
son Poon School of Law, 2018), https://ssrn.com/abstract=3117352.

34        Samuel Moyn, Not Enough: Human Rights in an Unequal World (Cambridge, 
Massachusetts: Belknap Press, 2018).

Ion Copoeru



347

generosity than human rights. Majorities usually defend the rights of 
others in a satisfactory manner, at home or abroad, only if they feel 
that the entire society is a fair one. For them, human rights are not 
enough if not connected to an egalitarian agenda.

It may belong to these new sensibilities, as well as to a post-mod-
ern imaginary, that sovereignty, together with cosmopolitanism and 
the rule of law, are in fact preambles to nihilism.35 Being manifes-
tations of nihilism, the considerable violence they still wield makes 
them unsuitable to a fair society. In a nihilistic society, violence is 
not “constitutive” of the political, as embedded partisanship, but is 
directed towards the members of the same political body. As such, it 
is a reaction rather than a constitutive component of society. This kind 
of violence is different from any modern form of politics, where the 
state has a monopoly on the legitimate use of violence.

But what is a “good” reaction to violence? That would arise from 
a new kind of sensibility, a sensibility which would not negate pain 
actively (the pain produced by violence), but which would be power-
ful enough to tolerate it. It would be a passive reaction which would 
transform pain from entry to exit. This passive reaction, according to 
Lawlor’s reading of Nietzsche, “is strong enough to allow an injury 
to happen without seeking vengeance. And if it seeks anything, the 
passive reaction seeks to give itself over to those others who enter in 
and those others who escape. It seeks generosity.”36

35     Itamar Mann, “What is a ‘Manifestly Illegal’ Order? Law and Politics after 
Yoram Kaniuk’s Nevelot”, in The Politics of Nihilism, ed. Roy Ben-Shai and 
Nitzan Lebovic, 177–204 (Bloomsbury, 2014), 177, https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract_id=2410744.

36         Leonard Lawlor, “Vulnerability and Violence: On the Poverty of the Remainder 
(or Beyond Kant)”, Journal of the British Society for Phenomenology (2018), 
https://doi.org/10.1080/00071773.2018.1434967.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



348

Conclusion

I noted at the beginning of this paper that the modern state uses vi-
olence against violence and that this new form of violence has not 
been investigated sufficiently. The fact of using violence against vio-
lence is a good indicator that the state is not able to address violence. 
Starting from the philosophical problem of violence, which ultimate-
ly takes the form of the transcendental violence and of the worst vio-
lence, I went on to focus on the constitutional crises that have irrupt-
ed in the last years in Central and Eastern European countries. They 
raise questions regarding the foundations of the European political 
setting, since they appear to be the manifestation of a weakening of 
fundamental values and principles of the European political-juridical 
project.

My answer to the question from the title of this paper is affirma-
tive, but only if the analysis extends to the “fundamental violence” 
and the problem of the worst (violence) is raised. Should violence 
be fought with more violence? My answer to this question will be, 
with Leonard Lawlor: certainly not. Ways of converting violence are 
still waiting to be found. In the light of these considerations, I think 
that, more than to the need for socio-economic interdependence, the 
European juridical project has to be related to the (moral, political, 
philosophical) imperative to avoid “the worst violence.” Therefore, 
only in these conditions may European integration be considered the 
outcome of an authentic “constitutionalist ethos.”

Bibliography

Blok, Anton. “The enigma of senseless violence.” In Meanings of 
Violence: A Cross Cultural Perspective, edited by Göran Ajimer 
and Jon Abbink, 23–38. Oxford: Berg, 2001, 23–38. https://hdl.
handle.net/11245/1.192914.

Ion Copoeru



349

Bogdandy, Armin von, and Sonnevend, Pál, eds. Constitutional Cri-
sis in the European Constitutional Area: Theory, Law and Politics 
in Hungary and Romania. Oxford: Hart Publishing, 2015.

Ciocan, Cristian. “Violence and Affectivity.” Human Studies (May 
2019). https://doi.org/10.1007/s10746-019-09507-5.

Delhom, Pascal. “Verletzungen.” In Gewalt. Strukturen. Formen. 
Repräsentationen, edited by Mihran Dabag and Bernhardt Walden-
fels, 279–296. Munich: Fink, 2000.

Derrida, Jacques. “Violence and Metaphysics.” In Writing and Dif-
ference, translated by Alan Bass, 79–102. Chicago: University 
of Chicago Press, 1978; Bloomington: Indiana University Press, 
1992.

Isiksel, Turkuler. Europe’s Functional Constitution: A Theory of Con-
stitutionalism Beyond the State. Oxford: Oxford University Press, 
2016. Oxford Scholarship Online, https://www.oxfordscholarship.
com/view/10.1093/.

Kochenov, Dimitry. “On Policing Article 2 TEU Compliance—Re-
verse Solange and Systemic Infringements Analyzed.” Polish 
Yearbook of International Law 33 (2013):145–70.

Lawlor, Leonard. “A New Possibility of Life: The Experience of 
Powerlessness as a Solution to the Problem of the Worst.” Studia 
UBB. Philosophia 53, no. 1–2 (2008): 17–28.

---. From Violence to Speaking Out: Apocalypse and Expression in 
Foucault, Derrida and Deleuze. Edinburgh: Edinburgh University 
Press, 2016.

---. “Vulnerability and Violence: On the Poverty of the Remainder (or 
Beyond Kant).” Journal of the British Society for Phenomenology 
(2018). https://doi.org/10.1080/00071773.2018.1434967.

Lorenz, Maren. “Physische Gewalt—ewiggleich? Historische 
Körperkontexte contra absolute Theorien.” Wiener Zeitschrift zur 
Geschichte der Neuzeit 4, no. 2 (2004): 9–24.

Mann, Itamar. “What is a ‘Manifestly Illegal’ Order? Law and Politics 
after Yoram Kaniuk’s Nevelot.” In The Politics of Nihilism, edited by 
Roy Ben-Shai and Nitzan Lebovic, 177–204. New York: Bloomsbury, 
2014. https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=2410744.

Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence?



350

Manning, Robert J. S. “Emmanuel Levinas and René Girard: Reli-
gious Prophets of Non-Violence.” The Philosophical Journal of 
Conflict and Violence 1, no. 1 (2017): 22–38.

Mensch, James. Embodiments: From the Body to the Body Politic. 
Evanston, Ill.: Northwestern University Press, 2009.

Moyn, Samuel. Not Enough: Human Rights in an Unequal World. 
Cambridge, Massachusetts: Belknap Press, 2018.

Müller, Jan-Werner. “Three Constitutionalist Responses to Globaliza-
tion.” In The Limits of Constitutional Democracy: Festschrift for 
Walter Murphy, edited by Jeffrey K. Tulis and Stephen Macedo, 
239–55.The University Center for Human Values Series. Prince-
ton: Princeton University Press, 2010.

Perju, Vlad. “Cosmopolitanism and Constitutional Self-Govern-
ment.”, International Journal of Constitutional Law 8, no. 3 (July 
2010): 326–53. https://doi.org/10.1093/icon/moq028.

Šipulová, Katarína. Review of Constitutional Crisis in the Europe-
an Constitutional Area; Theory, Law and Politics in Hungary and 
Romania, edited by Armin von Bogdandy and Pál Sonnevend. 
Středoevropské politické studie / Central European Political Stud-
ies Review 18, no. 1 (2016): 101–9.

Staudigl, Michael. “Introduction: Topics, Problems, and Potentials of 
a Phenomenological Analysis of Violence.” In Phenomenologies 
of Violence, edited by Michael Staudigl, 1–32. Studies in contem-
porary phenomenology 9. Leiden and Boston: Brill, 2014.

---. “Towards a Relational Phenomenology of Violence.” Human 
Studies 36, no. 1 (2013): 43–66.

Sternad, Christian. Review of Phänomenologie der Gewalt, by Mi-
chael Staudigl. Studia Phaenomenologica 17 (2017): 422–6.

Walker, Neil. “The Idea of Constitutional Pluralism.” EUI Work-
ing Paper LAW 2002/1. Florence: European University Institute, 
2002. http://hdl.handle.net/1814/179.

Zumbansen, Peer, and Kinnari Bhatt. “Transnational Constitution-
al Law.” Legal Studies Research Paper Series 2018-05. London: 
King’s College London Dickson Poon School of Law, 2018.
https://ssrn.com/abstract=3117352.

Ion Copoeru



351

Werner Wintersteiner

„Europa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen 
sein. Oder es wird nicht sein.“
Acht Thesen für ein Europa der Zukunft

Abstract: This paper critically examines some historically important concepts of Eu-
rope. The focus is to identify experiences and impulses for a contemporary sustai-
nable and peaceful Europe. In conclusion, this “post-colonial” vision is outlined in 
eight points. 

Keywords: peace power Europe, cosmopolitanism, imperial mode of living, postco-
lonialism, sustainability

1. Von Vegetariern und Fleischfressern

Es ist üblich geworden, von der Krise zu sprechen, wenn man von 
Europa spricht. Der Aufstieg rechtsnationalistischer Parteien in ganz 
Europa wird als die eigentliche und einzige Gefahr hingestellt. Doch 
auch viele, die an Europa festhalten, verteidigen de facto nicht mehr 
die Europäische Idee. Die EU ist inzwischen Vorreiterin der business 
globalization statt Schutz vor ihr. Sie hat den Begriff Sicherheit, lan-
ge Zeit synonym für soziale Sicherheit, militarisiert und die Abwehr 
der Migration zu ihrem A und O gemacht. Zudem treten führende 
PolitikerInnen für ein Europa ein, das sich politisch und militärisch 
weltweit „engagiert“. So argumentierte der damalige deutsche Au-
ßenminister Sigmar Gabriel auf der Münchner Sicherheitskonferenz 
im Februar 2018: „Als einziger Vegetarier werden wir es in der Welt 
der Fleischfresser verdammt schwer haben.“ EU-Kommissionsprä-
sident Jean-Claude Juncker ergänzte: „Wir waren lange Zeit nicht 



352

weltpolitikfähig. Die Umstände bringen es mit sich, dass wir uns um 
Weltpolitikfähigkeit bemühen müssen.“1  

Diese Metapher verdient eine genauere Betrachtung, ganz ab-
gesehen davon, dass der Vergleich Vegetarier – Fleischfresser zwar 
anschaulich, aber trotzdem recht unglücklich gewählt war. Der Ge-
danke dahinter ist jedenfalls problematisch: Die nobelpreiszertifizier-
te „Friedensmacht“ Europa müsse leider selbst unfriedlich werden, 
weil sie von kriegerischen Nachbarn umstellt sei. Sie könne sich nicht 
auf sich selbst beschränken, denn in Zeiten der Globalisierung müsse 
man nolens volens „weltpolitikfähig“ sein. Wer sich weiterhin begnü-
ge, auf die „Friedensmacht“ Europa zu setzen, liefere die Union hilf-
los den äußeren Bedrohungen aus. Damit stellt Gabriel freilich keine 
neuen Weichen. Er rechtfertigt nur eine Politik, die längst in Gang 
gesetzt wurde. Europa schickt sich an, zum global player alten Stils 
zu werden.

Denn hinter der Vegetarier-Metapher ist unschwer eine weitere 
klassische Denkfigur erkennbar: die kolonial-imperialistische Idee 
von der kulturellen und moralischen Überlegenheit Europas und sei-
ne daraus abgeleitete zivilisatorische Mission. In der von Gabriel ab-
gewandelten Form ist nun die Aufgabe der „Vegetarier“ nicht mehr, 
die wilden „Fleischfresser“ zum Vegetarismus zu bekehren, sondern 
sie müssen sich, trotz ihrer hehren Gesinnung, der Logik des Fleisch-
fressertums anpassen und – selbst zu Fleischfressern werden. 

Mein Ziel ist es, genau darüber nachzudenken, worüber nachzu-
denken der Metapherngebrauch der beiden Politiker offenbar ver-
hindern wollte – nämlich über Alternativen zu einer neo-imperialen, 
euphemistisch „weltpolitikfähig“ genannten Orientierung der Euro-
päischen Union. Dazu untersuche ich einige historisch wichtige Euro-
pa-Konzepte, auch solche, die sich realpolitisch nicht durchgesetzt 
haben. Denn gerade sie bieten wichtige Anstöße, um daraus die Um-
risse für ein nachhaltiges, friedliches und zukunftsfähiges Europa ab-

1 http://www.spiegel.de/politik/ausland/muenchner-sicherheitskonferenz-die-eu-
der-vegetarier-unter-fleischfressern-a-1194085.html, 12.2.2019.

Werner Wintersteiner



353

zuleiten, unabhängig davon, ob diese Ideen gegenwärtig bereits poli-
tisch realisierbar sind oder nicht.

2. „Europa als Friedensmacht?“ – Ein kritischer Rückblick

2.1. „Der Tag wird kommen …“ – Victor Hugo und sein Erbe

Die Rede Victor Hugos beim Pariser Friedenskongress 1849 gilt als 
eine der frühesten (modernen) Europavisionen. In leidenschaftlichem 
Ton und rhetorisch geschliffener Sprache verbindet Hugo Pazifis-
mus mit der Vision der Vereinigten Staaten von Europa. Die besse-
re Zukunft, die Hugo beschwört, setzt auf technischen Fortschritt, 
wirtschaftliche Expansion, demokratische Spielregeln und soziale 
Gerechtigkeit sowie auf Lösung aller Streitfragen nicht durch Waf-
fengewalt, sondern durch Schiedsgerichtbarkeit: „Der Tag wird kom-
men, an dem es keine weiteren Schlachtfelder mehr geben wird, außer 
dem sich dem Handel öffnenden Markt und dem sich den Ideen öff-
nenden Verstand.“ 2 Hinter der idealistischen Phrase steckt allerdings 
ein imperial-kolonialistisches Programm zur Eroberung des „Rests 
der Welt“: „Anstatt Revolutionen zu machen, würde man Kolonien 
gründen! Anstatt die Barbarei der Zivilisation zu bringen, würde man 
die Zivilisation der Barbarei bringen.“3

Hier finden sich bereits alle Ideologeme des aufkommenden Impe-
rialismus: die Überlegenheit der europäischen „Zivilisation“ gegen-
über der „Barbarei“ der anderen; die daraus abgeleitete christliche 
Missionsverpflichtung; die als friedlich imaginierte Ausbreitung Eu-
ropas über den gesamten Erdball usw. Den kühnen Visionen Hugos 
ist somit eine Ambivalenz eingeschrieben zwischen demokratischem 

2   Hugo, Victor: „Eröffnungsrede beim Pariser Friedenskongress 1849“. In: 
https://ifor-mir.ch/eroffnungsrede-von-victor-hugo-beim-pariser-friedenskon-
gress-1849/, 10.7.2018.

3       Ibid.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



354

Fortschritt und imperialem Herrschaftswillen, zwischen sozialem 
Ausgleich im eigenen Land und der Gründung von Kolonien, die 
diesen Ausgleich finanzieren, zwischen Menschenrechten und Pazi-
fismus als ethischen Maximen und einem Universalismus, der diese 
Maximen anderen aufzwingt.

Hugos Ideen waren schon zu seiner Zeit nicht unumstritten. Etwa 
im Kommunistischen Manifest, ein Jahr vor Hugos Rede, wird be-
schrieben, wie der „sich dem Handel öffnenden Markt“ und dieses 
sich „friedlich über die Erde Verteilen“ ein bereits stattfindender Pro-
zess ist, der aber nicht Frieden, sondern soziale Ungleichheit, Reich-
tum auf der einen, Not und Elend auf der anderen Seite hervorbringt 
und erbitterte Klassenkämpfe nach sich zieht. Es ist auch die Grund-
lage der Europa-Ideen der Arbeiterbewegung.

2.2. Vereinigte Staaten Europas oder Europäische Aktiengesellschaft 

Es gibt eine heute fast vergessene Tradition eines Europa-Denkens 
der Arbeiterschaft, an die der Historiker Willy Buschak erinnert:

Für die europäische Integration sprachen sich der französische Sozialist Jean 
Jaurès und der deutsche Sozialdemokrat Max Cohen schon Ende des 19. Jahr-
hunderts aus. […] Europa war die Hoffnung aller Kriegsgegner in den Jahren 
des Ersten Weltkrieges. […] Europa als Muster für eine andere Globalisierung, 
für die Steuerung transnationaler Konzerne, für eine internationale Regulie-
rung des Zugangs zu Rohstoffen, für eine gerechte Verteilung der Reichtü-
mer – das findet sich bei dem französischen Gewerkschafter Léon Jouhaux, 
dem Vorsitzenden der CGT, schon unmittelbar nach Kriegsende 1919. […] mit 
Konzepten, die reichhaltiger und umfassender waren, die weiter gingen, als 
alles, was die Europäische Kommission heute anzubieten hat.4  

Das Buch des niederländischen Gewerkschafters, Sozialisten und Pa-
zifisten Edo Fimmen Vereinigte Staaten Europas oder Europäische 

4     Buschak, Willy: Die Vereinigten Staaten von Europa sind unser Ziel. Essen: Klar-
text 2014, 7 und 8. 

Werner Wintersteiner



355

Aktiengesellschaft wurde zu einem internationalen Bestseller. Dort 
entwickelt er eine Strategie, die Spaltungen innerhalb der europäi-
schen und internationalen Gewerkschaftsbewegung zu überwinden 
und einen transnationalen Zusammenschluss zu erreichen. Seine Ana-
lyse aus den 1920er Jahren liest sich wie ein heutiger Text, der etwa 
die Motive mancher Brexit Befürworter der Labour Party ausdrückt: 

In allen Ländern vermischt sich das einheimische mit dem ausländischen Ka-
pital immer mehr oder verbündet sich mit ihm zur Ausbeutung kapitalarmer 
Länder und fernster Kolonien. Der Begriff des ‚nationalen Kapitals‘ und der 
‚nationalen Industrie‘ löst sich immer weiter auf und der schöne Traum von 
den ‚Vereinigten Staaten Europas‘ könnte für lange Zeit in der Verzerrung 
einer ‚Europa A.-G.‘ eine grausame Verwirklichung finden.5

Der sozialistische Beitrag zur Europaidee reduziert die Europafrage 
nicht auf die Opposition Nationalstaat versus übergreifende Gemein-
schaft, sondern stellt die soziale Dimension in den Vordergrund. Eu-
ropa wird als die Realisierung einer gerechteren Gesellschaft gedacht, 
als dies auf nationaler Ebene möglich ist. Diese Idee ist heute von 
besonderer Relevanz, wo eine neoliberale Wirtschaftspolitik in der 
gesamten Union die Europa-Idee zu desavouieren droht und nationa-
listische Strömungen in den Mitgliedsländern sich als Verteidiger der 
sozialen Rechte der Bevölkerung aufspielen können.6 

Insgesamt war aber das Verhältnis der Linken zu Europa keines-
wegs ungebrochen. Es gibt bis heute eine europaskeptische bis ableh-
nende Haltung von links, und das trotz einiger Europakonzepte, die 
im Gefolge des Zweiten Weltkriegs entwickelt wurden.

5      Fimmen, Edo: Vereinigte Staaten Europas oder Europäische Aktiengesellschaft. 
Jena: Thüringer Verlagsanstalt 1924, 8.

6     Vergleiche dazu: Fattmann, Rainer: Das Europa der Arbeiter. Leitbilder ge-
werkschaftlicher Europapolitik bis in die Mitte der 1970er Jahre. STUDY der 
Hans-Böckler-Stiftung Nr. 387. Düsseldorf 2018.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



356

2.3. Ein dritter Weg? – Alternative Ideen im Gefolge des Zweiten 
Weltkriegs

1941 verfassten die auf der Insel Ventotene festgehaltenen Antifa-
schisten Ernesto Rossi und Altiero Spinelli das Manifesto de Vento-
tene für ein freies und vereinigtes Europa. Es besticht durch einen 
scharfen analytischen Blick, der sich in Bezug auf die Möglichkeiten 
einer europäischen Vereinigung allerdings als zu optimistisch erwie-
sen hat. Die Autoren schätzen die Ambivalenz des Nationalstaates 
sehr treffend ein, weil sie die nationale Idee nicht isoliert, sondern in 
Zusammenhang mit der Ökonomie des Kapitalismus betrachten:

Die Ideologie der nationalen Unabhängigkeit wurde zu einem höchst wirksa-
men Sauerteig des Fortschrittes. Sie überwand die engstirnige Kirchturmpoli-
tik zugunsten einer weiter gefassten Solidarität im Kampf gegen fremde Unter-
drücker. Sie entfernte zahlreiche Hindernisse auf dem Weg zur ungehinderten 
Bewegungsfreiheit der Menschen und Waren. Sie dehnte innerhalb des neuge-
schaffenen staatlichen Raumes die Institutionen zivilisierterer Gesellschafts-
ordnungen auf unterentwickelte Bevölkerungsschichten aus. Sie barg jedoch 
in sich die Keime des kapitalistischen Imperialismus, den unsere Generation 
ins Riesenhafte wachsen sah, bis zur Bildung totalitärer Staaten und dem Aus-
bruch zweier Weltkriege.7

Daraus schließen sie, dass die wichtigste Aufgabe in einem vom Fa-
schismus und Nationalsozialismus befreiten Europa „die endgültige 
Beseitigung der Grenzen, die Europa in souveräne Staaten aufteilen“, 
sein müsse.8 Damit könnten viele unlösbar scheinende Probleme, wie 
Grenzziehungen in Gebieten mit gemischter Bevölkerung, überhaupt 
Rechte von Minderheiten, der Zugang zum Meer für Binnenländer, 
die Balkan- oder die Irlandfrage relativ leicht gelöst werden. Die 

7     Spinelli, Altiero und Ernesto Rossi: Das Manifest von Ventotene. Roma: As-
sociazione italiana per il Consiglio dei Communi d’Europa (AICCE); Centro 
italiano di Formazione europea (CIFE); Movimento federalista europeo (MFE), 
Provincia di Latina, 1981. In: http://www.cvce.eu/obj/das_manifest_von_ven-
totene_1941-de-316aa96c-e7ff-4b9e-b43a-958e96afbecc.html, 19.8.2018, 2.

8       Ibid., 8.

Werner Wintersteiner



357

Schaffung einer europäischen Föderation, „ein freies und geeintes 
Europa“, sei aber nicht das Endziel, sondern nur die wichtigste 
Voraussetzung für eine soziale Revolution, die in der Umbruchsphase 
nach dem Weltkriege möglich sein sollte. Die Autoren sprechen sich 
für einen Sozialismus aus, grenzen ihn aber scharf vom sowjetischen 
Totalitarismus ab. 

Spinellis und Rossis Europakonzept ist ein weitsichtiger Vor-
schlag, der vor allem durch die Verbindung von sozialer und natio-
naler Frage sowie durch den demokratischen Ansatz besticht. Der 
Kolonialismus wird aber seltsamerweise nur so thematisiert, dass 
vorgeschlagen wird, „sich auf eine europäische Regelung des Kolo-
nialbesitzes zu einigen“.9 

Andere Autoren, wie Aldo Capitini, sind da viel weiter gegangen. 
Er verortet Europa als Alternative zur amerikanischen Machtpolitik 
wie zum sowjetischen Kollektivismus, das sich für weltweite Abrüs-
tung und gegen jeden (Neo-)Kolonialismus einsetzt. Er schlägt eine 
direkt gewählte gesamteuropäische Versammlung der BürgerInnen 
für den Frieden vor, als eine Art repräsentative Lobby-Organisa-
tion für den Frieden, die sowohl die Politik der europäischen Staa-
ten beeinflussen als auch als regionale Ausprägung der UNO oder 
der UN-Prinzipien gesehen werden könnte.10 Zwanzig Jahre später, 
nach dem Fall des Eisernen Vorhangs und dem Sturz der kommunisti-
schen Diktaturen, werden diese Ideen weitergeführt und variiert, oder 
es werden zumindest sehr ähnliche Konzepte neu entwickelt. Diese 
Europavisionen gehen weit über die heutigen Diskurse hinaus. Ein 
Beispiel ist die unter der Patronanz von Präsident Václav Havel ins 
Leben gerufene transnationale NGO Helsinki Citizens Assembly HCA 
(1989). Das Besondere an der HCA war der Anspruch, Europa von 
unten aufzubauen, durch neue soziale Beziehungen und neue Dia-
logforen, in denen die Zivilgesellschaft Einfluss auf die Regierungen 

9       Ibid., 8.
10     Capitini, Aldo: L’educazione aperta. Vol. 1. Firenze: La nuova Italia, 1967, vor 

allem Kapitel „Il posto dell’Europa nel mondo“. 

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



358

nehmen konnte.11 Hier wurde die europäische Demokratie anders und 
radikaler gedacht als je zuvor, und es gab auch, mit der Schaffung 
der neuen – Europa umspannenden – Organisationsform, Ansätze zur 
praktischen Verwirklichung. Der Krieg in Jugoslawien stoppte jedoch 
sehr bald den Elan. Einzelne Anliegen sind aber in die Programme 
neuer Parteien wie der Grünen und in Aktionen pazifistischer Organi-
sationen eingeflossen. 

2.4. Das kosmopolitische Europa

Ulrich Becks und Edgar Grandes Formulierung Das kosmopolitische 
Europa ist sowohl die Feststellung einer Tatsache wie ein Plädoyer. 
Die Autoren zeigen, dass sich Europa „kosmopolitisiert“ hat, aller-
dings ohne sich dessen bewusst zu sein. Daraus resultieren eine „Ver-
weigerung weltpolitischer Perspektiven“ (294), ein Mangel an stra-
tegischem Denken und eine Parteinahme für den status quo. Europa 
stelle sich nicht den Herausforderungen der „Weltrisikogesellschaft“. 
Sie plädieren hingegen für die Stärkung der europäischen Zivilgesell-
schaft und  den Aufbau einer postnationalen Demokratie mit einer tra-
genden Rolle der BürgerInnen. Sie sehen Europa als treibende Kraft 
eines Kosmopolitismus, der nicht nationale Differenzen aufhebt, son-
dern sie als gleichwertig anerkennt.12

Im Gegensatz zum vorherrschenden politischen Realismus be-
tonen sie, dass „der Kampf gegen zivilisatorische Gefährdungen zu 
einem Grund legitimer globaler Herrschaft“ werde.13 Die Ambivalenz 
dieser Feststellung wird von den beiden Autoren allerdings nicht dis-
kutiert. Sie sehen nur die positive menschenrechtliche Seite der Me-

11       The 1990 Prague Appeal: Let Us Found a Helsinki Citizens Assembly. In: http://
www.connexions.org/CxLibrary/Docs/CX4002-PragueAppeal.htm, 22.8.2018.

12     Beck, Ulrich und Edgar Grande: Das kosmopolitische Europa. Suhrkamp: Frank-
furt 2004, 338 ff.

13     Ibid., 377. (Hervorhebung im Original.)

Werner Wintersteiner



359

daille und hoffen, Europa könne globalpolitisch „seiner historischen 
Erfahrung, wie aus Feinden Nachbarn werden, Geltung verschaffen, 
das heißt der Priorität einer politischen gegenüber einer primär militä-
rischen Weltrisikopolitik seine Stimme leihen und sich in der Politik 
und Kunst des Übersetzens üben.“14 So ist es keine Wunder, dass sie 
für auf die andere Seite der Medaille, die Militärmacht Europa – und 
sei sie menschenrechtlich legitimiert, also das „Fleischfressertum“ 
statt dem „Vegetarismus“ – nach eigenem Eingeständnis keine Lö-
sung haben.15 

2.5. Die Konzepte im Vergleich

Dieses Spektrum an Europa-Positionen zeigt, dass einige entschei-
dende Fragen immer wieder auftauchen: die Überwindung des Na-
tionalismus zugunsten einer gemeinsamen Europa-Identität; die Ver-
fasstheit eines politisch geeinten Europas und seiner demokratischen 
Strukturen;16 die Frage des Wohlstands und der sozialen Rechte; 
ökologische Themen treten erst relativ spät in den Vordergrund, das 
Thema Frieden wird vor allem als Frieden zwischen den EuropäerIn-
nen verstanden; die Rolle Europas in der Welt wird unterschiedlich 
stark thematisiert, der europäische Imperialismus wird dabei selten 
mitgedacht. Auffällig ist jedenfalls, dass in der Vergangenheit auch 
vergleichsweise konservative PolitikerInnen viel radikalere Gedan-
ken geäußert haben, als das, was die heutigen Diskussionen domi-
niert. 

Es ist aber unbedingt nötig, sich mit einem weiteren ‚Europadis-
kurs‘ zu beschäftigen, wie er durch postkoloniale DenkerInnen aus 

14     Ibid,, 383.
15     Vgl. ibid., 391.
16    Dies findet sich auch in hier nicht behandelten Texten, wie etwa dem Manifest 

für die Begründung einer Europäischen Republik von Ulrike Guérot und Ro-
bert Menasse. In: https://diepresse.com/home/presseamsonntag/1379843/Ma-
nifest-fuer-die-Begruendung-einer-Europaeischen-Republik, 22.8.2018.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



360

dem globalen Süden angestoßen wurde. Hier wird Europa von außen 
betrachtet und vieles, was ein europäisches Selbstverständnis aus-
machte, infrage gestellt.

3. Die (postkoloniale und kosmopolitische) Kritik an Europa und der 
Europa-Idee

Das „Friedensprojekt Europa“ wurde als Überwindung des Prinzips 
des Nationalstaats und Beendigung der jahrhundertealten Rivalitäten 
gefeiert. Was nicht thematisiert wurde, ist die Tatsache, dass vier der 
sechs Gründungsstaaten auch nach 1945 noch Kolonialreiche waren: 
die Niederlande, Belgien, Italien und Frankreich, das noch bis 1962 
einen Kolonialkrieg gegen Algerien führte. Die EWG ging offensicht-
lich nicht aus Nationalstaaten, sondern großteils aus Kolonial-Imperi-
en hervor. Der Gründungsidee der europäischen Staatengemeinschaft 
ist das Imperium eingeschrieben. Dass dies auch nach der Entkolo-
nialisierung Mentalitäten und Politiken prägte, hat die postkoloniale 
Kritik inzwischen nachgewiesen. 

3.1. „Europa ist unhaltbar“ – Von Aimé Césaire bis Aníbal Quijano

Bereits 1950 hat Aimé Césaire in seiner Rede über den Kolonialismus 
scharf mit der europäischen Zivilisation abgerechnet. Er stellt fest: 
„Europa ist unhaltbar“, denn die europäische Zivilisation sei „un-
fähig […], die beiden Hauptprobleme zu lösen, die durch ihre Exis-
tenz entstanden sind: das Problem des Proletariats und das koloniale 
Problem“. Er prangert „die Gier und die Gewalt“ an, Symptome einer 
„Zivilisationsform […], die sich zu einem bestimmten Zeitpunkt ih-
rer Geschichte von innen heraus gezwungen sieht, den Konkurrenz-
kampf ihrer widerstreitenden Ökonomien über den ganzen Erdball 

Werner Wintersteiner



361

auszudehnen.“17 Er entlarvt die Heuchelei, die darin besteht, inner-
halb Europas die Menschenrechte garantieren zu wollen, an die man 
sich außerhalb – vor allem im Umgang mit den Kolonisierten – kei-
neswegs zu halten gedenkt. 

Die Vertreter der zweiten Welle des Postkolonialismus gingen noch 
einen Schritt weiter und stellten das Selbstverständnis Europas infrage, 
demzufolge es seine beherrschende Stellung in der Welt aus eigener 
Kraft erreicht hätte. Sie weisen nach, dass erst die Eroberung und Aus-
beutung der Kolonien die Herausbildung von Kapitalismus und Natio-
nalstaat ermöglicht habe. Sie sehen daher Europa als eine Ko-Kons-
truktion, die auch von den Völkern des Südens geschaffen wurde. 

Mehr noch, sie nehmen auch Gründungsmythen der eurozentri-
schen Weltsicht aufs Korn, nämlich die Vorstellung von Europa als 
Kulminationspunkt der menschlichen Entwicklung und die Vor-
stellung, dass die Unterschiede zwischen Europa und dem Rest der 
Welt natürlich und nicht das Ergebnis von Machtstrukturen seien.18 
Sie kritisieren den damit verbundenen Universalismus, der zu einem 
„epistemischen Rassismus“ führe, und betonen, dass Europa nicht die 
einzige Zivilisation und das einzige Entwicklungsmodell auf der Welt 
sei. Grosfoguel bezeichnet diesen Universalismus als „provinziell“, 
da er nur auf eine Weltgegend, Europa, fixiert sei und sie zum Maß 
alle Dinge nehme.19 Demgegenüber versuchen die Postkolonialisten 
ein Denken zu entwickeln, das den  Universalismus zurückweist, aber 
weder in Beliebigkeit zurückfällt noch die „Subalternen“ des Südens 
heroisiert. Diese Ansätze sind auch eine Chance für EuropäerInnen, 
Europa neu zu denken. Und unter den europäischen Intellektuellen 
gibt es auch eine starke Resonanz darauf, etwa bei Edgar Morin oder 
Jacques Derrida.

17     Césaire, Aimé: Über den Kolonialismus. Alexander Verlag: Berlin 2017, 25.
18    Quijano, Aníbal: “Eurocentrism as the hegemonic perspective of knowledge”. 

In: Nepantla. Views from South (2000), Volume 1, Issue 3, 533–580.
19   Grosfoguel, Ramón: “Decolonizing Western Uni-versalisms: Decolonial Plu-

ri-versalism from Aimé Césaire to the Zapatistas”. In: Transmodernity (Spring 
2012), 88–104.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



362

3.2. Die europäische Ambivalenz 

Der französische Philosoph Edgar Morin verweist ebenfalls auf die 
Unmöglichkeit, „Europa von Europa aus zu verstehen“20 und wehrt 
sich gegen jedes europäische Bewusstsein, das etwas anderes sein 
möchte als die regionale Ausprägung eines planetarischen Bewusst-
seins. In seinem nicht-essentialistischen Verständnis von Europa ist 
die Demokratie „das letzte, zerbrechliche Produkt der europäischen 
Nationen, aber sie entspricht zutiefst dem von der ‚Dialogik‘ ge-
prägten Wesen der europäischen Kultur, wo Gegensätze und An-
tagonismen sich ergänzen können“.21 Zugleich dürfe man aus der 
Demokratie keinen Mythos machen. Er betont die Ambivalenz 
Europas, das gleichermaßen von Kultur und Barbarei geprägt sei. 
Einerseits habe es den Kolonialismus, Imperialismus, Nazismus 
und den totalitären Kommunismus hervorgebracht, andererseits 
auch die Menschenrechte, den Humanismus und schließlich ein pla-
netarischen Denken. Diese Errungenschaften sieht er als Gegengift 
Europas zu seiner eigenen Barbarei. Europa müsse diese beiden Di-
mensionen seiner Existenz anerkennen, um sich von der Barbarei 
befreien zu können. Es müsse dazu die Barbarei in das europäische 
Bewusstsein integrieren.22

In ähnlicher Weise geht Jacques Derrida in seinem Text Das an-
dere Kap auf die Voraussetzungen einer zukunftsfähigen Europapo-
litik ein. Er formuliert fünf ambivalente Prinzipien, um die Errun-
genschaften der europäischen Aufklärung zu bewahren, ohne deren 
Einseitigkeiten, falsche universalistische Ansprüche oder imperiale 
Arroganz mitzutragen.

20     Morin, Edgar: Europa denken. Campus: Frankfurt 1988, 26.
21     Ibid, 214.
22     Morin, Edgar: Culture et barbarie européennes. Bayard: Paris 2005, 94.

Werner Wintersteiner



363

– Umgang mit Fremdheit: „nicht nur, den Fremden aufzunehmen, 
um ihn einzugliedern, sondern auch, ihn aufzunehmen, um sei-
ne Andersheit zu erkennen und anzunehmen“;23

– Kritik des Kapitalismus: „unermüdlich einen totalitären Dog-
matismus zu kritisieren, der unter dem Vorwand, dem Kapital 
ein Ende zu bereiten, die Demokratie und das europäische Erbe 
zerstört hat, andererseits, die Religion des Kapitals kritisch zu 
hinterfragen, die ihren eigenen Dogmatismus unter neuen Ge-
sichtern etabliert“;24

– Kritisches Denken: kritisches Denken und die „Idee der Kritik“ 
sowie „kritische Traditionen“ zu pflegen, zugleich aber auch 
diese kritische Praxis selbst zum Gegenstand der Kritik zu ma-
chen;25 

– Demokratie: „Das – ausschließlich – europäische Erbe der de-
mokratischen Idee anzunehmen, zugleich aber zu erkennen, 
daß […] diese Idee der Demokratie etwas [ist], was noch ge-
dacht werden muß und was noch im Kommen bleibt“;26 

– Universalismus: „die Differenz, das Idiom, die Minderheit und 
die Singularität zu achten; allerdings auch die Allgemeinheit 
und Universalität des formalen Rechts, […] die Eindeutigkeit, 
den Widerstand gegen Rassismus, Nationalismus und Frem-
denhaß“;27 

– Vernunft: „alles zu tolerieren und zu respektieren, was sich 
nicht der Autorität der Vernunft fügt“. Damit möchte er einer-
seits dem Ideal der Aufklärung treu bleiben und andrerseits 
deren Begrenztheit reflektieren, „um auf solche Weise an der 
Aufklärung unserer Zeit zu arbeiten“.28 

23      Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu  Euro-
pa. Suhrkamp: Frankfurt 1992, 56.

24     Ibid., 56–57.
25     Ibid., 57.
26     Ibid..
27     Ibid..
28     Ibid., 57–58.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



364

Damit formuliert Derrida ein Basisprogramm, das unhintergehbar ist 
für jedes Nachdenken über die Zukunft Europas. 

4. Acht Thesen für ein Europa der Zukunft 

Die resümierenden acht Thesen stützen sich auf Derrida wie auch auf 
Impulse anderer Autoren. Sie verstehen sich als ein konkretes Gegen-
programm zur gegenwärtig praktizierten Politik der Union.

1.   Wenn Europa nicht das Resultat einer autonomen Entwicklung 
aus seinem Inneren heraus ist, wie es der Eurozentrismus nahe-
legt, sondern das Produkt vielfältiger Einflüsse von innen wie 
von außen, letztlich einer globalen Entwicklung, dann muss 
sich auch jedes tragfähige Konzept von Europa immer auf die 
Gesamtentwicklung des „Heimatlands Erde“ (Morin) beziehen, 
muss sich als regionalspezifischer Beitrag zu einer Weltinnen-
politik verstehen. Wer die Außenpolitik dem innenpolitischen 
Klein-Klein unterordnet, verspielt zukünftige Optionen.

2.  Aus kosmopolitischer Perspektive ist es sinnlos, von einer 
wesenhaften Identität Europas zu sprechen. Europa ist ein 
politisches Projekt und daher immer im Werden. Darin liegt 
seine Chance, aber auch die Chance, die es anderen bietet, 
am Projekt Europa mitzuwirken. Das wären gegenwärtig be-
sonders Geflüchtete und MigrantInnen, die neue Ideen und 
Weltsichten in einen Dialog einbringen könnten: „Das Euro-
päische liegt im Dialog und Dissens der vielen politischen 
Kulturen des ‚Citoyen‘, des ‚Citizen‘, des ‚Staatsbürgers‘, 
des ‚Burgermatschappij‘, des ‚Ciudadano‘, des ‚Obywatel‘, 
‚Politês‘, aber auch in der Ironie, im Lachen Europas über 
sich selbst.“29 

29   Beck, Ulrich und Daniel Cohn-Bendit: „Wir sind Europa. Manifest zur Neu-

Werner Wintersteiner



365

3.  Charakteristisch für Europa ist seine Ambivalenz: Es ist der 
Kontinent, der den Kolonialismus, den Imperialismus und 
die Schoa hervorgebracht hat; ebenso wie den Humanismus 
und die heutige Formulierung der Menschenrechte, die De-
mokratie und den institutionalisierten Dissens. Wir müssen 
uns bewusst sein, dass auch unser Humanismus und unse-
re Demokratie selbst von dieser Ambivalenz charakterisiert 
sind, und deswegen den eurozentrischen Überlegenheitsges-
tus aufgeben und stattdessen auf die Stimmen von außerhalb 
Europas hören.

 
4.  Diese Ambivalenz Europas ist der europäischen Einigung 

von Anfang an eingeschrieben: als Zusammenschluss der 
ehemaligen Gegner ein „Friedensprojekt“, zugleich die 
Weiterführung von Kolonialpolitik bis in die jüngste Zeit 
und heute die Fortsetzung des Kolonialismus mit anderen 
Mitteln; strenge gewerkschaftliche, menschenrechtliche, 
umwelttechnische Auflagen in Europa (die heute teilweise 
wieder zurückgenommen werden), aber ein ganz anderes 
Verhalten europäischer Akteure in den Ländern des Südens; 
Berufung auf die europäischen Werte, die aber selbst oft 
nicht eingehalten werden; Friedenspolitik im europäischen 
Umfeld mit Erfolgen, die den Nobelpreis einbringen, und 
zugleich Ambitionen, ein global player, eine neue Super-
macht zu werden.  

5.  Europa muss sich entschließen, seine imperiale Vergangen-
heit zu überwinden und einen positiven Beitrag zur Ent-
wicklung des Planeten zu leisten: „Die Aufgabe, an der sich 
heutige und künftige Europäer zu messen haben, lautet [...], 
das Prinzip Großmacht oder Imperium selbst in einer his-

gründung der EU von unten“.  In: Die Zeit, 12.6.2012. In: https://www.zeit.
de/2012/19/Europa-Manifest/komplettansicht, 14.6.2018.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



366

torischen Metamorphose aufs Spiel zu setzen. Der Zwang 
zur großen Politik erscheint heute in der Herausforderung, 
die Imperialität des Großmachtgebildes selbst aufzubre-
chen und dieses zu einem Mitspieler auf der Bühne einer 
künftigen Weltinnenpolitik zu transformieren.“ Dann kann 
„Europa […] das Seminar sein, wo Menschen lernen, über 
das Imperium hinaus zu denken“.30 

6.  Die Anderen als gleich und verschieden wahrzunehmen 
heißt auch, das kosmopolitische Potential der Migration 
wahrzunehmen und bewusst zu nützen, statt dieses „andere 
Europa“ in einem neokolonialen Gestus von der eigenen 
Geschichte abzuspalten. Das Europa der Migration ist die 
Chance der bewussten inneren Kosmopolitisierung des 
Kontinents und damit eine Voraussetzung für eine gerechte 
Weltgesellschaft.

7.  Ein weiterer entscheidender Schritt ist die Neuregelung der 
Beziehung zu den Nachbarn: eine paneuropäische Konfö-
deration, die auch Russland und die Türkei integrieren und 
dadurch eine wirkliche Friedensordnung schaffen kann, so-
wie eine neue Gesamtarchitektur für den Mittelmeerraum – 
Sicherheit und Wohlstand für die Nachbarn als unabdingba-
re Voraussetzung für die eigene Sicherheit und den eigenen 
Wohlstand. Dieses erweiterte Europa-Modell wäre Europas 
geopolitischer Beitrag zu einer planetarischen Friedensord-
nung.

8.   Heute kumulieren sich verschiedene Herausforderungen – 
die ökologischen Gefahren, die Bedrohung des Friedens, 
die Gefährdung des Wohlstands, der Verlust der europäi-
schen Einheit, die geopolitischen Konflikte. Das heißt 

30     Sloterdijk, Peter: Falls Europa erwacht. Suhrkamp: Frankfurt/Main 1994, 48.

Werner Wintersteiner



367

aber auch, dass die Lösungen konvergieren: Es ist heute 
nicht mehr möglich, Europa als Friedensmacht zu etab-
lieren ohne  eine ökonomisch wie ökologisch verträgliche 
Wirtschaftsweise; nur die Aufgabe des neoliberalen Kur-
ses und die Rückkehr zu einem sozialen Europa kann den 
Verlust der Attraktivität der Union bei den BürgerInnen 
stoppen; und nur wenn Europa seine „imperiale Lebens-
weise“ überwindet, wird langfristig die Migrationsfra-
ge lösbar sein und auch das europäische Einigungswerk 
weitergehen können. Anders gesagt: Die notwendige so-
zialökologische Transformation bringt nicht nur ein bes-
seres Leben für die VerliererInnen des Neoliberalismus, 
sondern ermöglicht erst den Verzicht auf postkoloniale 
Beherrschung der Ländern des Südens. Das ist auch die 
Voraussetzung, dass Abrüstung nicht mehr als Risiko, 
sondern als ökonomische und ethische Notwendigkeit ge-
sehen werden kann und damit eine solide Friedensord-
nung möglich wird. 

Dass diese Neuorientierung notwendig ist, um drohende Krisen, Kon-
flikte und Katastrophen der „Weltrisikogesellschaft“ zu vermeiden, 
ist sicher. Ob sie gelingt, ist ungewiss. Dass Europa den Weg des 
Friedens statt den des Imperiums geht, ist sogar unwahrscheinlich. 
Aber nach allen weltgeschichtlichen Erfahrungen ist auch das Ein-
treten des Wahrscheinlichen – unwahrscheinlich. Daher können wir 
uns vielleicht auf die Formel von Mauro Ceruti und Edgar Morin ver-
ständigen: „Europa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen sein. 
Oder es wird nicht sein.“31

31    Ceruti, Mauro und Edgar Morin: La nostra Europa. Raffaello Cortina Editore: 
Milano 2013, 166.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft



368

Bibliographie 

Beck, Ulrich und Edgar Grande: Das kosmopolitische Europa. Suhr-
kamp: Frankfurt/Main 2004.

Buschak, Willy: Die Vereinigten Staaten von Europa sind unser Ziel. 
Klartext: Essen 2014.

Ceruti, Mauro und Edgar Morin: La nostra Europa. Raffaello Cortina 
Editore: Milano 2013.

Capitini, Aldo: “Il posto dell’Europa nel mondo”. In: A. C. L’educa-
zione aperta 1. La Nuova Italia: Firenze 1967, 285–291.

Césaire, Aimé: Über den Kolonialismus. Alexander Verlag: Berlin 
2017.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei 
Essays zu  Europa. Suhrkamp: Frankfurt/Main 1992.

Fattmann, Rainer: Das Europa der Arbeiter. Leitbilder gewerkschaft-
licher Europapolitik bis in die Mitte der 1970er Jahre. STUDY 
der Hans-Böckler-Stiftung Nr. 387: Düsseldorf 2018.

Fimmen, Edo: Vereinigte Staaten Europas oder Europäische Aktien-
gesellschaft. Thüringer Verlagsanstalt: Jena 1924.

Grosfoguel, Ramón: “Decolonizing Western Uni-versalisms: Deco-
lonial Pluri-versalism from Aimé Césaire to the Zapatistas”. In: 
Transmodernity (Spring 2012), 88–104.

Hugo, Victor: “Eröffnungsrede beim Pariser Friedenskongress 1849”. 
Übersetzt aus dem französischen Original: “Discours inaugural du 
Congrès de la paix, prononcé à Paris, le 21 août 1849”. In: Œuvres 
complètes, Actes et Paroles  I. Paris: Hetzel 1882. In: https://ifor-
mir.ch/eroffnungsrede-von-victor-hugo-beim-pariser-friedens-
kongress-1849/, 10.7.2018.

Morin, Edgar: Culture et barbarie européennes. Bayard: Paris 2005
---: Europa denken. Campus: Frankfurt 1988.
Quijano, Anibal: “Eurocentrism as the hegemonic perspective of 

knowledge”. In: Nepantla, Views from South (2000), Volume 1, 
Issue 3, 533–580. 

Werner Wintersteiner



369

Sloterdijk, Peter: Falls Europa erwacht. Suhrkamp: Frankfurt/Main 
1994.

Spinelli, Altiero und Ernesto Rossi: Das Manifest von Ventotene. 
Roma: Associazione italiana per il Consiglio dei Communi d’Eu-
ropa et al. 1981. In: http://www.cvce.eu/obj/das_manifest_von_
ventotene_1941-de-316aa96c-e7ff-4b9e-b43a-958e96afbecc.
html, 19.8.2018.

„Münchner Sicherheitskonferenz. Die EU – der Vegetarier unter 
Fleischfressern“. In: https://www.spiegel.de/politik/ausland/mu-
enchner-sicherheitskonferenz-die-eu-der-vegetarier-unter-fleisch-
fressern-a-1194085.html, 22.8.2018.

The 1990 Prague Appeal: Let Us Found a Helsinki Citizens Assem-
bly. In: http://www.connexions.org/CxLibrary/Docs/CX4002-Pra-
gueAppeal.htm, 22.8.2018.

Acht Thesen für ein Europa der Zukunft





371

Tomaž Zalaznik 

Die Mimikry des Verbrechens 

„Es geht um Macht, nicht Ideologie.“1

Abstract: The intention of the short historical overview of Slovenia and thereby in-
directly also of other former communist or totalitarian countries is to show, how 
different political, ideological, and economical factors throughout history influence 
our understanding of the contemporary world.

Keywords: freedom, justice, constitutional state, new class, deep state, media

Die Absicht des kurzen historischen Ausblicks auf Slowenien und so-
mit indirekt auch auf andere ehemalige kommunistische und totalitä-
re Länder ist zu zeigen, welche Wirkungen verschiedene politische, 
ideologische und wirtschaftliche Einflüsse in der Geschichte auf un-
ser Verständnis der Gegenwart haben. 

In der Nationalgalerie in Ljubljana, Slowenien, hängt ein Bild, das 
einen Eigentümer hat, doch hat dieser Eigentümer kein Recht auf sein 
Eigentum. Wie ist das stimmungsvolle Bild einer Kaffee trinkenden, 
verschmitzt lächelnden alten Dame mit dem Titel Kofetarica, wohl 
eines der bekanntesten slowenischen Bilder überhaupt, von der nam-
haften slowenischen Malerin Ivana Kobilca (1861–1926) gemalt, die 

1      Mathé, Alexander U.: „‚Es geht um Macht, nicht Ideologie.‘ Der niederländische 
Politologe André Krouwel im Interview über die Europäische Volkspartei.“ 
In: Wiener Zeitung, 19.6.2013. In: https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/
europa/europaeische_union/555975_Es-geht-um-Macht-nicht-Ideologie.html, 
12.3.2019.



372

in Wien, München und Paris Malerei studiert hatte, an die Wand der 
Nationalgalerie gelangt?   

Vor dem Zweiten Weltkrieg besaß dieses Bild der vermögende In-
dustrielle und Bankier Rado Hribar (1901–1944), der u.a. den Bau 
der Modernen Galerie in Ljubljana und der weltberühmten Skischan-
ze in Planica finanziert hatte. Nachdem das Nazi-Deutschland am 6. 
April 1941 Slowenien okkupiert hatte, gehörte er zu jenen Menschen, 
die die Partisanenbewegung unterstützt haben. Kommunisten bei den 
Partisanen fingen nach dem Beginn des Kriegs in Jugoslawien, vor al-
lem aber nach Überfall Hitlers auf die Sowjetunion am 22. Juni 1941, 
d.h. nach der Kündigung des Pakts Ribbentrop-Molotow, mit einer 
latenten kommunistischen Revolution an. Als sie 1944 gemerkt ha-
ben, dass der Sieg bevorsteht, wurde die Revolution zu ihrem Endziel. 

Parallel dazu wurden seitens der kommunistischen Partisanenfüh-
rung und des 1944 gegründeten politischen Sicherheits-Nachrichten-
diensts der Kommunisten Ozna (Oddelek za zaščito naroda, Abteil 
für den Volksschutz) Mitte 1944 bis Anfang 1945 nur in Slowenien 
Listen mit über 17.0002 Namen von Menschen erstellt, welche die 
gerade vonstattengehende Revolution in irgendeiner Weise hätten ge-
fährden können. 

Kommunisten verfolgten das Ziel, rechtzeitig, noch vor Kriegsen-
de jene Menschen zu entfernen, welche die kommunistische Revolu-
tion während des Krieges und danach hätten bedrohen können. Diese 
Listen wurden später „vervollständigt“, mitunter aufgrund von Aus-
sagen der Inhaftierten und Gefolterten. Albert Svetina (1915–2008), 
bis Mai 1945 stellvertretender Befehlshaber von Ozna für Slowenien, 
gibt an, dass in Slowenien bis Ende Juni 1945 um 40.000 Menschen 
liquidiert wurden.3 Aleksandar Ranković (1909–1983), der damalige 
jugoslawische Minister für Inneres und Leiter des militärischen Nach-
richtendienstes Udba, eines Nachfolgers des Ozna, referierte Anfang 

2     Maček-Matija, Ivan: Spomini [Erinnerungen]. ČGP Delo: Ljubljana 1981, 230; 
Svetina, Albert: Od osvobodilnega boja do banditizma [Vom Befreiungskampf 
zum Banditentum]. Nova obzorja d. o. o.: Ljubljana 2011, 197–198.  

3       Svetina, Od osvobodilnega boja, 205.

Tomaž Zalaznik



373

Januar 1951 in der Bundesversammlung (Parlament) darüber, dass 
man zwischen Mai 1945 und Januar 1951 in Jugoslawien 568.000 
Menschen getötet und 3.777.776 Menschen inhaftiert hatte.4 Was für 
einen Prozentsatz das bei einer Bevölkerungszahl von 16.397.000 
Einwohnern, die bei der 1953 durchgeführten Volkszählung festge-
stellt wurde, ausmacht, ist nicht schwer auszukundschaften. 

Heute weiß man, dass zahlreiche Menschen bis 1952 in Lagern au-
ßergerichtlich festgehalten wurden, um danach spurlos zu verschwin-
den. Bis zu diesem Jahr wurden, obwohl in Jugoslawien am 3. August 
1945 eine allgemeine Amnestie5 verkündet wurde, das Land interna-
tional anerkannt und Mitglied der UNO war, noch Zehntausende von 
Exekutionen durchgeführt. Eine genaue Zahl der Opfer konnte bisher 
nicht ermittelt werden, da die Listen der Inhaftierten und Liquidier-
ten, die minutiös geführt wurden, entweder vernichtet oder sonst wie 
verschwunden sind.6 Bezeichnenderweise hatte sich Jugoslawien, das 
sich als ein Land verstanden hatte, in dem Menschenrechte im Un-
terschied zu Ländern, wo Faschismus und Nationalsozialismus ge-
herrscht hatten, respektiert wurden, nie dazu durchringen können, die 
Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (A/RES/217, UN-Doc. 
217/A-(III)), bekannt als Deklaration der Menschenrechte bzw. UN-
Menschenrechtscharta der Vereinten Nationen, die am 10.12.1945 
von der Generalversammlung der Vereinten Nationen in Paris ver-
kündet wurde, zu unterzeichnen und sich daran zu halten.

Gleich nach Kriegsende verliefen in ganz Slowenien neben Exe-
kutionen auch Konfiskationen des Eigentums und der beweglichen 

4    Mamić, Tino: „Intervju. Pohod resnice in poraz zmagovalcev.  Pogovor z 
Milanom Gregoričem 26.12.2018.“ [Interview. Der Marsch der Wahrheit und 
die Niederlage der Sieger. Ein Gespräch mit Milan Gregorič am 26.12.2018.] 
In: https://www.noviglas.eu/pohod-resnice-poraz-zmagovalcev/, 12.3.2019.  

5     Ukaz o splošni amnestiji in pomilostitvi [Befehl über Allgemeine Amnestie und 
Begnadigung]. In: Ur. l.  Demokratske federativne Jugoslavije, Nr. 56 vom 
5.8.1945. In:  http://stres.a.gape.org/VTA/sprava_ze_leta_1945_UR_list_
ukaz_o_amnestiji_in_clanka.pdf, 3.3.2019.

6       Vgl.: Svetina, Od osvobodilnega boja, 200.

Die Mimikry des Verbrechens 



374

Habe. In den Lagern des Udba wurden Berge von Möbeln, Lüstern, 
Teppichen, Schmuck, Gold, anderen Gebrauchsgegenständen und 
Kunstwerken getürmt. Verdienstvolle Revolutionäre verschönerten 
mit diesen Objekten ihr Äußeres, aber auch ihre neuen Unterkünf-
te, die konfiszierten Villen und Wohnungen. Für ihr neues Eigentum 
quittierten sie Übernahmedokumente, auf denen nicht festgehalten 
wurde, wem die erhaltenen Gegenstände entwendet wurden.7 

So wurden am 4. Januar 1944 auch der Eigentümer des ein-
gangs erwähnten Bildes und seine Frau Ksenija (1905–1944), die 
zu allem Überfluss adelig war, wegen ihres Eigentums zu Opfern 
eines revolutionären Verbrechens. Sie wurden in der Nacht aus ih-
rem Schloss, wo sie ihre Peiniger davor bewirtet hatten, entführt, 
in leichter Kleidung in den Wald verschleppt, dort brutal gefoltert 
und die Frau vor ihrem Mann wiederholt vergewaltigt. Sie wurden 
von einer Gruppe des Oberkrainer geheimen militärischen Sicher-
heits- und Nachrichtendienstes der kommunistischen Partei VOS 
(gegründet im August 1941 mit dem Ziel, die Gegner der Revolu-
tion zu töten8), der im Rahmen der Kokrca-Partisanen-Kompanie 
wirkte, aufgesucht. Diese Gruppe bestand aus neun sehr jungen 
Partisanen, die man zwei Monate für diese Aktion vorbereitet hat-
te. Rado und seine Frau wurden als Kriegsverbrecher und Volks-
verräter (sie waren Besitzer zweier Fabriken und eines Schlosses) 
am 6.1.1944 im Wald oberhalb von Mače bei Preddvor getötet. 
Die Partisanen, die alle Spuren ihres Verbrechens tilgen wollten, 
haben sie im Wald eingescharrt.9 Nach Kriegsende, nach der kom-

7     Vgl. Keršič, Marta Milena und Neža Stres (Hrsg.): Dokumenti o privilegijih 
političnih in državnih funkcionarjev v Sloveniji v obdobju socializma. 
Ministrstvo za pravosodje Republike Slovenije: Ljubljana 2008.

8   Vgl. https://sl.wikipedia.org/wiki/Varnostno-obve%C5%A1%C4%8Devalna_
slu%C5%BEba, 19.3.2019. 

9       Auf Grund dieser Geschichte hat der führende slowenische Erzähler, Dramatiker 
und Essayist Drago Jančar (1948) seinen Roman To noč sem jo videl (2010) 
verfasst, der 2015 in der meisterhaften Nachdichtung von Daniela Kocmut 
und Klaus Detlef Olof unter dem Titel Die Nacht, als ich sie sah auf Deutsch 
erschienen ist. Im Jahr 2020 wurde Jančar mit dem  Österreichischen Staatspreis 

Tomaž Zalaznik



375

munistischen Machtübernahme, ging das Bild Rado Hribars ins 
Eigentum der Nationalgalerie über. Das Zuhause der beiden, das 
Schloss Strmol in Oberkrain, anscheinend das einzige Schloss in 
Slowenien, das während des Krieges verschont geblieben war, 
wurde zur elitären Residenz für die kommunistische Oligarchie. 
Heute dient es als die Residenz der Republik Slowenien.  

Nach dem Zerfall Jugoslawiens 1991 wurde Slowenien zu einem 
neuen demokratischen Land, das sich in seiner Verfassung zur Ein-
haltung von Menschenrechten verpflichtete. Erst jetzt hätten jene 
juristischen Verfahren angestrebt werden können, die zur Wieder-
gutmachung des Unrechts des ehemaligen totalitären Staates geführt 
hätten. Doch der Ausgleich konnte nur so erreicht werden, dass die 
Opfer und ihre Nachkommen die Wiedergutmachung des zugefügten 
Unrechts persönlich auf gerichtlichem Wege verlangten. Der neue 
Staat befolgte dabei nicht das Prinzip, das allen Opfern zugefügte Un-
recht entweder von sich aus wieder gutzumachen oder es mithilfe von 
Institutionen generell aufzuheben. Die Betroffenen bzw. ihre Nach-
kommen mussten sich selber darum kümmern. 

Das Unrecht, das revolutionäre Verbrechen, hätte im demokrati-
schen Slowenien mit einer neu verabschiedeten Gesetzgebung auf-
gehoben werden sollen und können. Doch, der neue Staat, welcher 
laut eigener Verfassung auf Einhaltung von Menschenrechten und 
demokratischen Werten fußt, hat sich bis zum heutigen Tag von den 
juristischen Grundakten der Revolution, den sog. AVNOJ-Dekreten 
(Antifaschistischer Rat der Nationalbefreiung Jugoslawiens), die 
auch im sozialistischen Jugoslawien ihre Gültigkeit behielten, nicht 
losgesagt. Denn, wie es in einem Gespräch im lokalen Radio Jese-
nice der damalige Landespräsident Milan Kučan am 28. September 
2000 formuliert hatte, dabei auf eine Äußerung des österreichischen 
Außenministers Wolfgang Schüssel rekurrierend, die AVNOJ-De-
krete seien ein Bestandteil der durch die Alliierten etablierten Ge-
sellschaftsordnung nach dem Krieg, also mit den Alliierten zu dis-

für Europäische Literatur ausgezeichnet.

Die Mimikry des Verbrechens 



376

kutieren und nicht mit deren schwächstem Glied Slowenien.10 Dabei 
wurden die AVNOJ-Dekrete zwischen 1943–44 verabschiedet, wäh-
rend des Kriegs, als es das Föderative demokratische Jugoslawien 
der Nachkriegszeit formal-juristisch noch gar nicht gegeben hatte: 
damals existierte das international anerkannte Königreich Jugosla-
wien. Dieses wurde am 29.11.1945 seitens der gesetzgebenden Ver-
sammlung abgeschafft, worauf die Föderative Volksrepublik Jugo-
slawien ausgerufen wurde. 

Die von Opfern angestrebte Wiedergutmachung des Unrechts hät-
te nach 1991 in Slowenien von Justizorganen und der öffentlichen 
Verwaltung mit Hilfe jenes Kaders, jener Menschen zu erfolgen, die 
in diesen Institutionen großteils bereits im totalitären Regime aus der 
Zeit davor nach Sonderkriterien der politischen Eignung angestellt 
wurden. Diese sah für Staatsanwälte und Richter gefügige und ge-
horsame Personen, alles KP-Mitglieder, vor. Und genau diese setzten 
ihre Karrieren im unabhängigen Slowenien im Gewand einer neuen 
demokratischen Gesellschaft  fort.  

Für die Opfer des revolutionären Verbrechens begann ein lang-
wieriges Verfahren, in dem sie genötigt waren, den Auserwählten 
des verflossenen verbrecherischen totalitären Regimes zu beweisen, 
dass ihnen ein Unrecht geschah und dass an ihnen eine verbrecheri-
sche revolutionäre Tat verübt wurde. Aus gewöhnlichen Menschen 
verschiedener Berufe und ungleicher Bildung wurden forensische 
Untersucher eines Verbrechens. Sie sahen sich mangelhaft ausgestat-
teten Archiven gegenübergestellt, aus welchen Dokumente entweder 
verschwunden waren oder mit der Absicht vernichtet wurden, jeg-
liche Spuren von Verbrechen und Verbrechern zu kaschieren. Für 
Menschen, die außergerichtlich hingerichtet wurden, gibt es keine 
Beweise für ihren Tod, oft auch keine Beweise über die Konfiskation 
ihres Eigentums. Die angestrengten Gerichtsverfahren werden so zu 

10    Gl/ts: Kučan: „Avnojski sklepi so del povojne zavezniške ureditve“. [Die Avnoj-
Dekrete sind ein Teil der Nachkriegsordnung der Alliierten.] In: https://www.
sta.si/515161/kucan-avnojski-sklepi-so-del-povojne-zavezniske-ureditve, 
19.3.2019.

Tomaž Zalaznik



377

jahrzehntelangem Kampf mit der Zeit. Die Opfer sind auf Hilfe von 
Advokaten angewiesen, unter ihnen gibt es auch welche, die in Pro-
zessen eine Möglichkeit der eigenen Bereicherung sehen.  

Fazit: Angesichts der entstellten Gesetzgebung, dazu mithilfe des 
verifizierten Kaders, wird noch immer das Verbrechen geschützt, 
während die Opfer mit einer öffentlichen Meinung konfrontiert wer-
den, die, so wie früher, mehrheitlich von den Main-Stream-Medien 
gebildet wird. Auf Schlüsselpositionen dieser Medien findet man 
Redakteure und Journalisten, die unter dem Einfluss von Netzen des 
ehemaligen Regimes stehen. Die Opfer werden als Individuen abge-
tan, die ehedem auf Kosten des Volkes reich geworden waren. Da-
gegen wird über die Verbrechen der vormaligen Machthaber in der 
Öffentlichkeit nicht geredet, im Gegenteil. Jene, die das Thema des 
revolutionären Verbrechens anschneiden, werden öffentlich diskredi-
tiert, auch mittels hinterhältiger Drohungen.   

Die Lustration als Rechtsakt zur Einschränkung des Einflusses der 
ehemaligen Regimefunktionäre wurde im slowenischen Parlament 
1991 nicht verabschiedet. Die parlamentarische Kommission, geleitet 
Anfang der 1990er Jahre vom einstigen Dissidenten, der 7 Jahre in slo-
wenischen Gefängnissen, davon über 1 Jahr in Einzelhaft, festgehalten 
wurde und sein Diplom in Deutschland nachholen musste, weil ihm die 
Philosophische Fakultät, Ljubljana, das erhaltene nicht ausstellen woll-
te, Prof. Dr. Jože Pučnik (1932–2003), gelang es nicht, das ehemalige 
Regime zu verurteilen. Auch nach der Verabschiedung der Europarat-
Resolution 1481 zur Notwendigkeit der internationalen Verurteilung 
von Verbrechen totalitärer kommunistischer Regime (2006) und nach 
der Entschließung des Europäischen Parlaments vom 2.4.2009 zum 
Gewissen Europas und zum Totalitarismus kann sich das slowenische 
Parlament zu keiner Verurteilung von Verbrechen der kommunistischen 
Revolution durchringen. So ist 2020, 75 Jahre nach Kriegsende und 29 
Jahre nach der Souveränitätserklärung Sloweniens, das Verhältnis zum 
revolutionären Verbrechen immer noch das gleiche. 

Nehmen wir uns wieder der Geschichte des eingangs erwähnten 
Bildes an. Peter Hribar, dem Erben des Eigentümers, ist die Wieder-

Die Mimikry des Verbrechens 



378

herstellung des guten Namens seines Onkels und seiner Tante 2017 
gelungen. Er hat in einem 20 Jahre andauernden Prozessverfahren 
mittels eigener forensischer Untersuchungen den Ort des Verbrechens 
an seinem Onkel und seiner Tante ausfindig gemacht. Er hat die Lei-
chen der Getöteten ausgraben, ihre Identität mithilfe einer DNK-Ana-
lyse zweifelsfrei feststellen und sie ins Familiengrab bestatten lassen. 
Ihm ist es gelungen, das Verbrechen vor dem Gericht zu beweisen. 
Nach der Wiederherstellung des guten Namens von Rado und Kse-
nija Hribar erhielt er in einem anderen Prozess den Schadenersatz 
für das nationalisierte Eigentum und das Recht auf das Eigentum am 
Bild. Doch dieses Recht hat einen Fehler: Es ist ein Eigentum mit be-
schränktem Zugang.  

Einige Akteure der revolutionären kommunistischen Verbrechen 
leben noch. Ihre politische, ideologische und menschliche Entwick-
lung nach dem Ausbruch der Revolution beschrieb 1957 der einstige 
Kommunist und Weggefährte Josip Broz-Titos (1892–1980) Milovan 
Djilas (1911–1995) in seinem in den USA erschienen Werk The New 
Class.11 Wegen seines Bruchs mit der Ideologie der einstigen Gefähr-
ten verbrachte der nunmehrige Dissident mehr als 20 Jahre in Ge-
fängnissen und Internierungslagern Jugoslawiens. 

Die Erben dieser new class dominieren Slowenien immer noch 
und gehören zu den Nachkommen der neuen Klasse, zur zweiten 
und dritten Generation. Sie sind übermächtig und in politischen, ju-
ristischen, Kapital- und Machtstrukturen Sloweniens fest verankert. 
Die bereits im totalitären System eingerichteten Oligarchien und die 
dazugehörigen Opportunisten geben bis zum heutigen Tag nicht zu, 
dass ihre Existenz auf Verbrechen fußt. Deswegen haben sie keine 
Absicht, das so vielen Menschen ihres Landes zugefügte Unrecht im 
Interesse von Menschenrechten und der Demokratie pro-aktiv wieder 
gut zumachen.   

11   Djilas, Milovan: Novi razred. Analiza komunističnega sistema. [Die neue Klasse. 
Eine Analyse des kommunistischen Systems.] Inštitut Nove revije, zavod za 
humanistiko: Ljubljana 2014. Das Werk ist in slowenischer Übersetzung 57 
Jahre nach seinem englischen Original erschienen.

Tomaž Zalaznik



379

Eine Abrechnung mit der eigenen Vergangenheit zu erwarten, ist 
eine Illusion. 

Hie und da tut der eine oder der andere Buße für seine Verbre-
chen, doch das ist in der Regel persönliche Tat eines Einzelnen. In 
der slowenischen Gesellschaft dagegen ist die Buße nicht möglich. 
Denn, wir haben es mit einer noch abartigeren Erscheinungsform 
der post-revolutionären verbrecherischen Oligarchen und Opportu-
nisten zu tun: Sie werden zu Demokraten. Sie beherrschen kapital-, 
besitz- und geschäftsmäßig große Wirtschaftssysteme, Banken und 
Versicherungen, so dass sie auch jene privaten Wirtschaftsorganisa-
tionen beeinflussen können, die nach 1991 entstanden sind. Mit ih-
rem Kapitaleinfluss gebärden sie sich als Ziehväter der Politiker aus 
Nachfolgeparteien samt den dazugehörigen Jugendparteien. Während 
der Transition haben sie sich links von der Mitte positioniert. Heute 
tragen sie Namen wie: Sozialdemokraten, liberale Sozialisten, demo-
kratische Sozialisten...  

Ihre Kapital- und politische Macht wie auch ihr Einfluss offenbarten 
sich in ihrer Regierungszeit. In  den 29 Jahren der Republik Slowenien 
sind sie mit Ausnahme von kurzen Unterbrechungen seit bald einem 
Vierteljahrhundert an der Macht. Die Vertreter dieser Politik sind Mit-
glieder des EU-Parlaments, Funktionäre verschiedener EU-Institutio-
nen, in die sie von Slowenien delegiert werden. Sie verwalten auch jene 
Mittel, die das Land von diversen EU-Entwicklungs-Fonds erhält. 

Als Akademiker und Geschäftsleute wirken sie in internationalen 
akademischen Kreisen oder schließen Geschäfte mit internationalen 
Korporationen ab. Sie wirken an Europas Weiterbau und Vernetzung 
mit, derweil sie schamlos über demokratische Werte, Ethik und Moral 
radotieren. Gleichzeitig behaupten sie im Namen des sog. nationalen 
Interesses in ihrem Land die eigenen Monopolpositionen. Diese aber 
sind nichts anderes als die Errungenschaften der Revolution.   

Darum ist der deep state Sloweniens eine Folge des Einflusses 
von alten politischen Eliten des vormaligen totalitären Regimes 
samt dessen Netzen und Vernetzungen. Er kann am präzisesten in 
der verhüllten Korruption erschaut werden. Der deep state stellt 

Die Mimikry des Verbrechens 



380

eines der Hautprobleme bei der Einrichtung des Rechtsstaates und 
der Demokratie dar, sowohl in Slowenien als auch in allen neuen, 
ehemals kommunistischen Ländern des Vereinten Europa. Die letz-
ten eklatantesten Beispiele seiner Macht sind im Jahr 2018: Mord 
am Investigativ-Journalisten Ján Kuciak, der die Korruption in der 
Slowakei untersucht hatte, und dessen Verlobten Martina Kušniro-
va, gefolgt von den dadurch ausgelösten Protesten gegen die Regie-
rung; Proteste gegen die Korruption in Bukarest; die langjährige ru-
mänische Generalstaatsanwältin, danach Leiterin der rumänischen 
nationalen Anti-Korruptionsbehörde DNA Laura Codruta Kövesi, 
die gegen rumänische Spitzenpolitiker ermittelte, soll die neue Eu-
ropäische Staatsanwältin werden, wogegen sich ihr Land vehement 
wehrt; die Rede des einstigen Agenten Andrej Babiš, der heute Pre-
mier Tschechiens ist, anlässlich des Pragerfrühlings. In dieser histo-
rischen Optik sollten sowohl das polnische Bewältigen der eigenen 
Geschichte als auch die Politik Viktor Orbáns in Ungarn betrachtet 
werden. Russland wird vom einstigen KGB-Agenten, dem autokra-
tischen Wladimir Putin regiert, der die Erhaltung und den Ausbau 
des Einflusses Russlands in den ehemaligen Republiken der Sowjet-
union anstrebt. Er will Russland erneut zu einem Bindeglied jener 
Staaten machen, in denen die Demokratie erst ausgebaut werden 
soll.

Auch die Internationalität der vermasselten kommunistischen Idee 
hat ihren ideologischen Hintergrund nicht eingebüßt. Obwohl er die 
Gerechtigkeit im Sozialismus missbraucht und die Achtung des Men-
schenlebens und die Freiheit der Schaffenskraft der Ideologie unter-
worfen hatte, gebärdet sich der Kommunismus heute in einem neuen 
Gewand als demokratischer Sozialismus, was an sich eine Vernei-
nung der Pluralität der Demokratie zum Ausdruck bringt. Dabei ist zu 
beklagen, dass die geschichtliche Erinnerung an die ganzen Ausmaße 
des kommunistischen Terrors und dessen Opfer dem europäischen 
Gewissen weiterhin verborgen bleibt.  

Zu meinen, dass das demokratische Europa diesen ideologischen 
Einfluss mittels historischer Erfahrung überholen würde, hieße, das 

Tomaž Zalaznik



381

Schicksal Europas aufs Spiel zu setzen. Wieso? – Fast ein Drittel 
der Einwohner der EU kommt aus der ehemaligen kommunistischen 
Herrschaft. Ihr Demokratieverständnis ist aufgrund festgefahrener 
Muster schwach oder verzerrt. Wenn man dieser Masse auch jene 
Europäer hinzuzählt, die aus verschiedenen ideologischen oder exis-
tenziellen Gründen unzufrieden sind, so erscheint die Idee vom Ver-
einten Europa heute mehr gefährdet als je zuvor. 

Historische Interpretationen sind immer subjektiv. Doch, sie 
tragen generelle Botschaften, die durch verschiedene historische 
Erfahrungen unterschiedliche Vorzeichen erhalten und einzelne 
Epochen und Ereignisse charakterisieren. Mithilfe von Interpreta-
tionen werden gemeinsame Werte hergestellt, die uns als Individuen 
und als Gemeinschaft existenziell bestimmen. Deswegen sprechen 
wir über dynamische Prozesse der Geschichte, die sich einerseits in 
verwandten Mustern perpetuieren, anderseits durch spezifische his-
torische Erfahrungen neue Erkenntnisformen erhalten.

Warum ist meiner Meinung nach ausgerechnet das Verhältnis 
zum Verbrechen eine der Schlüsselfragen zum Verständnis sowohl 
der Gegenwart als auch der Zukunft und zu unserer Stellung dazu? 
Das Verbrechen, wie wir es heute auffassen, wurde früher nicht 
immer als Verbrechen angesehen, und auch die Toleranz dem Ver-
brechen gegenüber war, und ist es mancherorts immer noch, eine 
andere. Die Auffassung des Verbrechens und unsere Stellung dazu 
hängen vom Glauben ab, von Ideologien und gemeinsamen Werten 
innerhalb der Gesellschaften bzw. innerhalb der verbliebenen to-
talitären Systeme. Das gilt für Slowenien genauso wie für den Rest 
Europas. 

Die zivilisatorische Reife und der Wert der Gesellschaften offen-
baren sich durch die Fähigkeit, die eigene Geschichte in Gänze zu er-
schauen und sich in der Gegenwart im Verhältnis dazu für die Zukunft 
verantwortungsvoll einzubringen. 

Wegen der Folgen der zivilisatorischen Regression, die Europa 
des 20. Jahrhunderts erschüttert haben, ist die humanistische Über-
legung zur Fortführung von begonnenen Zivilisierungsvorgängen 

Die Mimikry des Verbrechens 



382

im Reifungsprozess Europas, hervorgegangen aus einschneidenden 
Entwicklungen vorangegangener Jahrhunderte, zum Stillstand ge-
kommen. Verletzt und verkümmert sind die noblen Ideen und Kultur-
eliten, welche die gesellschaftlich-politischen Horizonte jener Zeiten 
und auch der Gegenwart hätten beeinflussen können. Durch die Inter-
essen der Macht und der Machthaber wurden Freiheit und Schaffens-
kraft im Keim erstickt. Und sie werden es auch jetzt noch.  

Europa heute bewegt sich in der Zeit unserer Geschichte. Wir sind 
entweder ihre  Weggefährten oder Akteure, welche die Ereignisse 
und Entscheidungen gegebenenfalls mitprägen können. Dabei wer-
den wir maßgeblich von der Deklaration der Menschenrechte und 
Freiheiten geleitet, die 1948 von der UNO genehmigt und verkündet 
wurde. Im Zentrum der Deklaration stehen die Freiheit, Gerechtigkeit 
und Würde des Menschen. In Europa benötigte man ein gutes halbes 
Jahrhundert, um diese Deklaration auf der Symbolebene juristisch zu 
implementieren. Das bedeutet freilich nicht, dass man sie europaweit 
in die Tat umgesetzt hat. 

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts ist es allmählich zu einem allge-
mein europäischen zivilisatorischen Aufschwung gekommen, der in 
der EU als einem Gebilde von gleichberechtigten Staaten resultierte. 
Die Angleichung an gemeinsame demokratische Standards und zivili-
satorische Werte Europas wie Freiheit, Gerechtigkeit und Rechtsstaat 
wurde zum einvernehmlichen Hauptziel der Mitgliedsländer. Dieses 
wird in den EU-Ländern von ihrer Fähigkeit bestimmt, ihre eigene 
Geschichte zu verstehen, doch auch vom Ausgang der Auseinander-
setzung mit Machtzentren, Oligarchien und einflussreichen Interes-
sensnetzen. Deswegen müssen wir die verloren gehende Erinnerung 
in unserem pragmatischen, immer mehr vom Populismus und Euro-
skeptizismus gezeichneten Europa ins Bewusstsein der Menschen 
bringen, wollen wir nicht in eine Regression der zivilisatorischen 
Werte zurückfallen. 

Tomaž Zalaznik



383

Bibliographie

Primärliteratur

Djilas, Milovan: Novi razred. Analiza komunističnega sistema. Inšti-
tut Nove revije, zavod za humanistiko: Ljubljana 2014.

Jančar, Drago: Die Nacht, als ich sie sah. Folio Verlag: Wien-Bozen 
2015.

---: To noč sem jo videl. Modrijan: Ljubljana 2010.
Maček-Matija, Ivan: Spomini [Erinnerungen]. ČGP Delo: Ljubljana 

1981.
Svetina, Albert: Od osvobodilnega boja do banditizma. Nova obzorja 

d. o. o.: Ljubljana 2011. 

Sekundärliteratur

Keršič, Marta Milena und Neža Stres (Hrsg.): Dokumenti o privilegijih 
političnih in državnih funkcionarjev v Sloveniji v obdobju socializma. 
Ministrstvo za pravosodje Republike Slovenije: Ljubljana 2008.

Internetquellen

Gl/ts: Kučan: „Avnojski sklepi so del povojne zavezniške ureditve“. 
In: https://www.sta.si/515161/kucan-avnojski-sklepi-so-del-po-
vojne-zavezniske-ureditve, 19.3.2019.

Mamić, Tino: „Intervju. Pohod resnice in poraz zmagovalcev.  Pogo-
vor z Milanom Gregoričem 26.12.2018.“ In: https://www.novig-
las.eu/pohod-resnice-poraz-zmagovalcev/, 12.3.2019.  

Die Mimikry des Verbrechens 



384

Mathé, Alexander U.: „‚Es geht um Macht, nicht Ideologie.‘ Der nie-
derländische Politologe André Krouwel im Interview über die Eu-
ropäische Volkspartei.“ In: Wiener Zeitung, 19.6.2013. In: https://
www.wienerzeitung.at/nachrichten/europa/europaeische_uni-
on/555975_Es-geht-um-Macht-nicht-Ideologie.html, 12.3.2019.

Stres.a.gape.org: Ukaz o splošni amnestiji in pomilostitvi. In: Ur. 
l.  Demokratske federativne Jugoslavije, Nr. 56 vom 5.8.1945. 
In:  http://stres.a.gape.org: /VTA/sprava_ze_leta_1945_UR_list_
ukaz_o_amnestiji_in_clanka.pdf, 3.3.2019.

Wikipedia: „Varnostno-obveščevalna služba“. In: https://sl.wi-
kipedia.org/wiki/Varnostno-obve%C5%A1%C4%8Devalna_
slu%C5%BEba, 19.3.2019. 

Tomaž Zalaznik



385

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 

Elmar Bordfeld
Prof. h.c., lic. Theol.; Publizist und Historiker; Bonn.
ebord@me.com

Mihael Brejc
PhD, Professor Emeritus at the Faculty of Administration, University 
of Ljubljana; founder of the Center for Democracy and Technology 
in Ljubljana, and co-founder and president of the Slovenia-Taiwan 
Friendship Association.
mihael.brejc@gmail.com

Jan Brousek
PhD, lecturer in the field of peace and conflict studies at the univer-
sities of Graz/Gradec and Klagenfurt/Celovec, as well as self-em-
ployed trainer with a focus on (intercultural) communication and 
conflict transformation, de-escalation and diversity.
jan.brousek@dial-og.at / jan.brousek@aau.at / jan.brousek@univie.
ac.at 

Erhard Busek
PhD, Vizekanzler a.D., BM für Wissenschaft und Unterricht a. 
D., Jean Monnet Professor ad personam, Vorstandsvorsitzender des 
Instituts für den Donauraum und Mitteleuropa
e.busek@idm.at 

Gertrude Cepl-Kaufmann
PhD, apl. Prof.; Leiterin des Instituts Moderne im Rheinland an der 
Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf.
ceplg@phil-fak.uni-duesseldorf.de



386

Ion Copoeru
Prof. Dr. habil. in Philosophy, Professor of the Department of Phi-
losophy, Babeş-Bolyai University, Cluj-Napoca, Romania; Senior 
researcher, Institute for Research in Humanities, University of Bu-
charest, Romania
copoeru@hotmail.com

Roland Duhamel
PhD, Germanist und Kuturphilosoph, em. Professor der Universität 
Antwerpen (Belgien), Zweiter Vorsitzender des Vereins Deutsche 
Sprache (Dortmund).
rolandduhamel@telenet.be

Adriano Fabris 
PhD, Full Professor of Moral Philosophy at the University of Pisa 
(Italy), where he also teaches Communication Ethics. At the Theolog-
ical Faculty of Lugano (Switzerland) he directs the ReTe (Religions 
and Theology) Institute. 
adriano.fabris@unipi.it 

Malachi Haim Hacohen
PhD, Professor and Bass Fellow, History, Political Science, and Re-
ligion; Director, Religions & Public Life, The Kenan Institute, Duke 
University.
mhacohen@duke.edu

Harald Heppner
PhD, Professor für Südosteuropäische Geschichte an der Universität 
Graz von 1997 bis 2015, Ehrendoktor der Universitäten Timişoara, 
Cluj-Napoca und Sofia.
harald.heppner@uni-graz.at 

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 



387

Dean Komel 
PhD, o. Univ.-Prof. für gegenwärtige Philosophie und Philosophie 
der Kultur an der Universität Ljubljana und Forschungsleiter am Ins-
titut Nova Revija für Humanwissenschaften, Ljubljana.
dean.komel@guest.arnes.si 

Mira Miladinović Zalaznik
PhD, o. Univ.-Prof. i.R.; als Germanistin Forscherin am Institut Nova 
Revija für Humanwissenschaften, Ljubljana; Gründungsmitglied des 
Forums für Humanwissenschaften. Übersetzerin.
mira.miladinovic-zalaznik@institut-nr.si 

Anđelko Milardović
PhD, senior researcher at the Institute for Migration and Ethnic Stud-
ies in Zagreb (Croatia); director of the Institute for European and 
Global Studies in Split (Croatia).
anmilard@gmail.com 

Éamonn Ó Ciardha 
PhD, Senior Lecturer in History and Irish at Ulster University. He has 
taught History, English, and Irish at the University of Toronto, the 
Keough Institute for Irish Studies, University of Notre Dame, Trini-
ty College Dublin, the University of the Saarland, the University of 
Vienna, Framingham State University, MA, and Ulster University. 
e.ociardha@ulster.ac.uk 

Dragan D. Prole
PhD, Full Professor of Philosophy (Ontology, Contemporary Philos-
ophy) at the University of Novi Sad, Serbia, and the guest lecturer at 
Academy of Arts (Aesthetics, Contemporary Aesthetics). 
proledragan@ff.uns.ac.rs

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 



388

Marco Russo 
PhD, associate professor of Theoretical Philosophy at the University 
of Salerno (Italy). From 2011 to 2017 he was vice president of the 
Helmuth Plessner Gesellschaft. 
mrusso@unisa.it 

Tatiana Shchyttsova 
Dr. habil. in Philosophy, Professor of the Department of Social Sci-
ences, European Humanities University, Vilnius.
tatiana.shchyttsova@ehu.lt

Zoltán Szendi 
Ph.D., o. Univ.-Prof. geb. 1950 in Paloznak (Ungarn). Bis 2015 Lehr-
stuhlleiter und Institutsdirektor im Germanistischen Institut der Univ. 
Pécs.
zoltan.szendi@gmail.com

Bernhard Waldenfels 
PhD, Prof. em. für Philosophie an der Ruhr-Universität, Bochum. 
Gründungsmitglied des Forums für Humanwissenschaften.
bernhard.waldenfels@ruhr-uni-bochum.de 

Andrzej Wierciński 
PhD, Professor of General Education and Philosophy of Education at 
the University of Warsaw, Poland, and the President of the Interna-
tional Institute for Hermeneutics.
andrew.wiercinski@gmail.com

Werner Wintersteiner
PhD, Univ.-Prof. i. R., Alpen-Adria-Universität Klagenfurt. Deutsch-
didaktiker und Friedenspädagoge. 
Werner.Wintersteiner@uni-klu.ac.at

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 



389

Tomaž Zalaznik 
Leiter des privaten Forschungsinstituts Inštitut Nove revije, zavod za 
humanistiko, Ljubljana, Slowenien; Initiator, Mitbegründer und Lei-
tungsmitglied des Forums für Humanwissenschaften. 
tomaz.zalaznik@institut-nr.si

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 





391

Name Register | Personenregister

Abdziralovich, Іgnat 165, 168, 
169, 170, 171, 172, 173, 174, 
179, 180

Ackermann, Felix 223, 227
Adams, Gerry 58
Adenauer, Konrad 109, 113, 117
Adorno, Theodor 136, 139, 144
Agar-Robartes, Thomas 51
Agnese, Barbara 288, 297
Agnew, John 55, 65
Akudovich, Valiantsin 174, 175, 

179
Alembert, Jean-Baptiste de Rond 

d’ 130
Alexander II. 27
Alexander of Macedon 233
Allert, Gebhard 212, 228
Alvares, Claudia 245, 255
Anderson, Benedict 166, 167, 179
Annerl, Felix 287, 292, 296
Arendt, Hannah 199, 221, 318, 333
Aristotle / Aristoteles 11, 15, 206, 

207, 227, 232, 283, 332
Asquith, Herbert Henry 57
Assmann, Jan 76, 80
Austin, John L. 199

Babiš, Andrej 380
Bach, Johann Sebastian 130
Balibar, Etienne 173, 179
Barash, Asher 38
Barck, Karlheinz 101, 113
Barroso, José Manuel 300

Bauer, Otto 35, 44, 45
Beck, Heinrich 287, 296
Beck, Ulrich 237, 240, 241, 358, 

364, 368
Beethoven, Ludwig van 102, 107, 

131
Berger, Stefan 33, 46
Bergson, Henri 171, 172, 202
Besser-Jones, Lorraine 253, 255
Betz, Hans-Georg 241
Biesta, Gert 329, 331, 333
Bilby, Joseph G. 53, 65
Blair, Anthony 52
Blok, Anton 337, 348
Blühdorn, Ingolfur 289, 296
Blumenberg, Hans 211, 227
Bogdandy, Armin von 338, 349, 

350
Boling, Bruce D. 53, 67
Bollnow, Otto Friedrich 95, 96
Bolz, Norbert 83, 96
Bonaparte, Louis 198
Bonaparte, Napoleon 102, 131
Bonar-Law, Andrew 57
Bordfeld, Elmar 6, 115, 116, 123, 

385
Boroević von Bojna, Svetozar 

150, 153
Bourdieu, Pierre 99
Bouterwek, Friedrich 135
Bowyer Bell, J. 54, 65
Boyce, David George 51, 65
Brague, Rémi 263



392 Name Register | Personenregister

Braidotti, Rosi 245, 255
Braudel, Fernand 74, 80, 231, 241
Brecht, Bertold 202
Brecht, Walter 202, 227
Brejc, Mihael 7, 299, 385
Briand, Aristide 37, 205
Broch, Hermann 40, 134, 135, 

142, 144
Broekman, Jan M. 213, 230
Brousek, Jan 7, 283, 292, 296, 385
Broz-Tito, Josip 147, 156, 157, 

378
Buschak, Willy 354, 368
Busek, Erhard 7, 31, 275, 385
Butt, Isaac 56

Cacciari, Massimo 263
Calic, Marie-Janine 22, 28
Campbell, Douglas Patrick 40, 46
Cancik, Hubert 252, 255
Capitini, Aldo 357, 368
Carey, Hugh 59
Caroll, Francis M. 52, 65
Carson, Sir Edward 51, 56, 57, 62
Celan, Paul 41
Cepl-Kaufmann, Gertrude 6, 99, 

100, 109, 112, 113, 385
Césaire, Aimé 360, 361, 368
Chamberlain, Sir Joseph “Austen” 

56
Churchill, Lord Randolph 62
Churchill, Winston Leonard 

Spenser 49, 50, 56, 60 
Chvatík, Ivan 268, 270
Cicero, Marcus Tullius 232, 305
Ciliberto, Michele 250, 255 
Ciocan, Cristian 342, 349
Clark, Christopher 50, 65

Clemenceau, Georges 56, 59
Clewing, Konrad 22, 24, 25, 28, 

29
Codruta Kövesi, Laura 380
Coffey, Michael 53, 65
Cohen, Hermann 202
Cohen, Max 354
Cohn-Bendit, Daniel 364
Comenius, Johann Amos 209, 266
Comte, Auguste 120, 123, 124
Conrad von Hötzendorf, Franz 

150
Coogan, Tim Pat 54, 65
Corbin, Anne-Marie 41, 46
Corbyn, Jeremy 63
Corelli, Arcangelo 130
Corino, Karl 152, 162
Costazza, Markus 287, 296
Coudenhove-Kalergi, Richard Ni-

kolaus, Count 37, 48
Coveney, Simon 57, 58
Craig, Sir James 56
Crouch, Colin 237, 241, 289, 296

d’Arcais, Paolo Flores 117
Delhom, Pascal 340, 349
Delors, Jacques 281
Derrida, Jacques 199, 200, 227, 

259, 260, 263, 264, 265, 267, 
269, 270, 341, 342, 343, 349, 
361, 362, 363, 364, 368

De Sanctis, Sarah 285, 296
Descartes, René 130, 224
de Valera, Éamon 62
Djilas, Milovan 378, 383
Dolan, Jay P. 53, 65
Dostojewski, Fjodor 119, 120, 

121, 123, 124



393Name Register | Personenregister

Doyle, David N. 53, 67
Drobnič, Miha 156, 163
Dubavets, Siargei 171, 179
Duhamel, Roland 6, 127, 137, 141, 

144, 386
Dungan, Myles 51, 65

Eco, Umberto 264 
Ehrmann-Hämmerle, Christa 164
Einstein, Albert 37, 203
Elizabeth II, Queen of Great Brit-

ain and Northern Ireland 57
Emmons, David M. 53, 65
Engels, Friedrich 198, 199, 200, 

209, 217, 228
Entrikin, J. Nicholas 55, 65
Enzensberger, Hans Magnus 181, 

182, 183, 184, 187, 188, 189, 
190, 191, 192, 193

Eribon, Didier 217, 227
Eßbach, Wolfgang 202, 228
Eucken, Rudolf 202
Euler, Leonhard 130

Faber, Richard 247, 255
Fabris, Adriano 5, 71, 75, 80, 386
Farage, Nigel 61
Fattmann, Rainer 355, 368
Faulkner, Brian 62, 66
Ferraris, Maurizio 285, 296
Ferry, Luc 245, 248, 255, 263
Feuerbach, Ludwig 120, 123, 124
Feyerabend, Paul 294, 295, 296
Fichte, Johann Gottlieb 88, 96, 135
Fimmen, Edo 354, 355, 368
Fink, Carole 36, 46
Fischer, Joschka 128
Fisk, Robert 55, 65

Fitzgerald, Garret 44, 65
Fitzpatrick, David 51, 61
Flasch, Kurt 203, 228
Florea, Cristina 43, 46
Fontane, Theodor 203, 228
Foster, Arlene 52, 56, 59, 64
Foucault, Michel 99, 101, 113, 

341, 349
Franz Ferdinand, Arch-Duke 51
Franz Joseph I 34
Freud, Sigmund 141, 144, 199, 

214, 224, 332
Fuhr, Eckhard 193

Gabriel, Gottfried 210, 229
Gabriel, Sigmar 351, 352
Gadamer, Hans-Georg 248, 249, 

255, 263, 316, 324, 327, 331, 
332, 333, 335

Galvin, Ray 150, 163
Garin, Eugenio 247, 255
Gauß, Carl Friedrich 130
Gavan-Duffy, George 60
Gawoll, Hans-Jürgen 134, 144
Geier, Manfred 21, 29
George V, King of Great Britain 

and Northern Ireland 51
Gerwarth, Robert 50, 66
Giddens, Anthony 239, 241
Gladstone, William Ewart 62
Glazier, Michael 53, 66
Gleeson, David T. 53, 66
Gluck, Christoph Willibald von 

130
Goethe, Johann Wolfgang von 

102, 107, 131, 266
Goltschnigg, Dietmar 141, 144
Golway, Terry 53, 65



394 Name Register | Personenregister

Gorbatschow, Michail Sergejew-
itsch 278

Gorkić, Milan 156
Gosepath, Stefan 210, 230
Grande, Edgar 237, 240, 241, 358, 

368
Grande, Jasmin 109, 113
Grass, Günter 109, 113
Greenwood, Sir Hamar 56
Gregorič, Milan 373, 383
Griesser Pečar, Tamara 156, 163
Grillparzer, Franz 41
Grimm, Reinhold 185, 193
Groschopp, Horst 252, 255
Grosfoguel, Ramón 361, 368
Gründer, Karlfried 210, 229
Grünewald, Matthias 102, 107
Guérot, Ulrike 359
Gumbrecht, Hans Ulrich 167, 179
Gutenberg, Johannes 102, 107

Haas, Herta 156
Habermas, Jürgen 263, 264, 265, 

270
Hacohen, Malachi Haim 5, 31, 44, 

46, 386
Hahn, Alois 211
Halkett, George Roland 57, 66
Händel, Georg 112, 130
Harari, Yuval Noah 236, 241
Hartung, Klaus 182, 193
Harvey, David 235, 241
Havel, Václav 357 
Haydn, Joseph 130
Heath, Sir Edward 52, 62 
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 

82, 96, 135, 231, 241, 257, 
258, 269, 317

Heidegger, Martin 134, 141, 142, 
144, 258, 259, 260, 261, 267, 
269, 270, 317, 318, 333, 334

Heppner, Harald 5, 19, 20, 29, 386
Herbert, Zbigniew 319, 320, 321, 

329, 331, 334
Herder, Johann Gottfried 192, 

198, 250
Herzmanovsky-Orlando, Fritz 

von 41
Hesse Hermann 202
Heym, Georg 127
Higham, John 58, 66
Hillje, Johannes 290, 297
Hinsch, Wilfried 210, 230
Hitler, Adolf 129, 372
Hobbes, Thomas 218, 225, 228
Hoddis, Jakob van 127
Hoen, Maximilian, Ritter von 150 
Hofmannsthal, Hugo von 40, 152, 

178
Horkheimer, Max 136, 139, 144
Houston, John 62, 66
Hribar, Ksenija 378
Hribar, Peter 377
Hribar, Rado 372, 375, 378
Hugo, Victor 353, 354, 368
Hunt, Jeremy 61
Huntington, Samuel 287, 288, 296
Husserl, Edmund 178, 179, 199, 

200, 201, 206, 208, 209, 211, 
212, 213, 222, 225, 226, 228, 
260, 261, 267, 269

Ignatiev, Noel 59, 66
Isiksel, Turkuler 345, 349

Jackson, Alvin 23, 66



395Name Register | Personenregister

Jackson, Robert H. 244
Jacobi, Friedrich Heinrich 134, 

135, 144
Jakšić, Đura 89
Jančar, Drago 264, 269, 374, 383
Jandl, Martin J. 288, 297
Jaspers, Karl 141, 144, 248
Jaurès, Jean 354
Jeffery, Keith 51, 66
Jelinek, Elfride 266
Jenisch, Daniel 134
Jež, Niko 264, 269
Joas, Hans 119, 120
Johne, Maria 212, 228
Johnson, Boris 61, 64
Jouhaux, Léon 354
Juncker, Jean-Claude 351
Jünger, Ernst 202, 263, 269

Kafka, Franz 40, 87, 142, 144
Kalka, Joachim 164
Kant, Immanuel 131, 134, 135, 

136, 247, 285, 347, 349
Karl der Große 108
Kaser, Karl 148, 163
Kasparov, Garry 301, 311 
Katharina II. 25
Kaube, Jürgen 110, 113,
Kavanagh, Katherine B. 64
Kavanagh, Patrick 64, 66
Kennedy, Anthony McLeod 346
Kennedy, Edward 58
Kenny, Kevin 54, 66
Keršič, Marta Milena 374, 383
Kertész, Imre 217, 228
Kierkegaard, Søren 141, 145
Klose, Joachim 216, 228
Kobel, Erwin 152, 162

Kobilca, Ivana 371
Kochenov, Dimitry 344, 349
Kocmut, Daniela 374
Kohl, Katrin 41, 46
Komel, Dean 5, 7, 11, 15, 115, 

116, 123, 257, 262, 263, 269, 
387

Kondrič Horvat, Vesna 153, 163
Konrád, György 266
Kos, Wolfgang 40, 46
Kosovel, Srečko 261, 262, 270
Kouba, Pavel 268, 270
Kraigher, Boris 157
Krastev, Ivan 95, 96
Kraus, Karl 40, 127, 151, 162, 202
Kučan, Milan 306, 375, 376, 383
Kuciak, Ján 380
Kuhar, Alojzij 154, 158
Kuhar, Lovro (Ps. Prežihov Vo-

ranc) 6, 115, 123, 147, 148, 
154, 155, 156, 157, 158, 164

Kundera, Milan 232, 266
Kušnirova, Martina 380

Lagrange, Joseph Louis de 130
Lan, Fengli 292, 296
Laplace, Pierre Simon, Marquis 

de 130
Lash, Scott 241
Lawlor, Leonard 337, 341, 342, 

343, 347, 348, 349
Lee, Joseph J. 50, 51, 62, 66
Leibniz, Gottfried Wilhelm 130, 

224
Leonardo da Vinci 130
Lernet-Holenia, Alexander 41
Levinas, Emanuel 85, 96, 224, 

228, 342, 343, 350



396 Name Register | Personenregister

Lévy, Bernard-Henri 266, 270
Lévy-Bruhl, Lucien 206
Lindahl, Hans 219, 222, 228
Lipset, Seymour Martin 242
Llosa, Mario Vargas 260
Lloyd-George, David 52, 56, 59
Lobkowicz, Nikolaus 122, 123
Locke, John 131
Lorenz, Maren 340, 349
Lubac, Henri de 120, 121, 123, 

124
Lukács, Georg 211
Luther, Martin 117, 130

Maasburg, Friedrich von 161
Maasburg, Johann von 6, 115, 123, 

147, 148, 149, 151, 155, 160, 
161, 163, 164

Maasburg, Leo, Monsignore 115
Maasburg, Nikolaus von 161
Maasburg, Rosa von 161
Maasburg, Wilhelm von 161
MacDonald, Mary Lou 52
Maček-Matija, Ivan 372, 383
MacGinty, Roger 59, 66
MacGuinness, Martin 58
Machiavelli, Niccolò 232, 308, 

311
Macron, Emmanuel 60, 240
Madison, Gary B. 318, 334
Magris, Claudio 38, 47
Major, Sir John 63
Mamić, Tino 373, 383
Manela, Erez 50, 66
Mangalwadi, Vishal 116
Mann, Itamar 347, 349 
Mann, Thomas 37, 109, 127, 137, 

138, 139, 140, 143, 144, 145, 

202, 213
Manning, Robert J. S. 343, 350
Marchart, Oliver 288, 296
Marshall, George 39, 55, 65
Marx, Karl 120, 198, 199, 200, 

209, 213, 217, 228
Matejka, Viktor 40, 47
Mauss, Marcel 222, 229
May, Theresa 56, 59, 63, 64
McWilliams, David 60, 67
Menasse, Robert 359
Mensch, James 340, 350
Merkel, Angela 60, 240, 288
Metzeltin, Michael 23, 29
Michelangelo Buonarroti 130 
Michels, Georg 20, 29
Michnik, Adam 264, 266, 269
Miladinović Zalaznik, Mira 6, 

115, 116, 123, 147, 150, 153, 
162, 257, 269, 387

Milardović, Anđelko 7, 231, 242, 
387

Miller, Alexei 33, 46
Miller, Kerby A. 53, 67
Mills, Charles Wright 305, 311
Miłosz, Czesław 175, 179, 319, 

334
Milton, John 112
Mölich, Georg 100, 109, 112, 113
Moloney, Ed 54, 66
Molotow, Wjatscheslaw Mi-

chailowitsch 372
Mönch Columban 117
Morgenstern, Soma 38
Morin, Edgar 263, 361, 362, 364, 

367, 368
Moritsch, Andreas 34, 47
Morscher, Christine 150, 163



397Name Register | Personenregister

Mosès, Stéphane 89, 96
Mouffe, Chantal 288, 296
Moyn, Samuel 346, 350
Moynihan, Daniel Patrick 58
Mozart, Wolfgang Amadeus 131
Muharemi, Amir 308, 312
Mühl, Melanie 182, 194
Müller, Herta 266
Müller, Jan-Werner 242, 345, 350
Münkler, Herfried 110, 111, 113
Muschg, Adolf 264
Musil, Robert 6, 40, 44, 47, 115, 

123, 135, 137, 145, 147, 148, 
149, 152, 153, 155, 160, 162, 
163, 164, 204, 211, 229

Mussolini, Benito 50
Mutter Teresa 115

Natmeßnig, Charlotte 43, 47
Nestroy, Johann 41
Newton, Isaac 130
Nicholson, William 189
Nietzsche, Friedrich 71, 74, 120, 

123, 124, 127, 132, 134, 135, 
136, 137, 138, 139, 142, 145, 
197, 199, 200, 201, 205, 214, 
225, 226, 227, 229, 258, 259, 
261, 263, 347

Nikolaus I. 27
Nussbaum, Martha C. 248, 332, 

334

O’Brien, Michael J. 49, 54, 67
Ó Ciardha, Éamonn 5, 49, 387
O’Clery, Conor 59, 67
O’Connell, Daniel 56
O’Dowd, John 63
O’Kelly, Seán T. 60

O’Leary, Brendan 61, 67
Olof, Klaus Detlef 374
O’Neill, Thomas Patrick (“Tip”) 

58
Orbán, Viktor 216, 237, 380
Origenes 106
Orlando, Vittorio Emanuele 59
O’Toole, Flintan 60, 67

Palmer, Parker J. 302, 311, 312
Palmerston, Lord 61
Pamuk, Orhan 266
Parmenides 210
Parnell, Charles Stewart 56
Patočka, Jan 11, 15, 199, 201, 

209, 229, 268, 270
Pažanin, Ante 213, 230
Perju, Vlad 346, 350
Pershai, Alexander 172, 179
Peter der Große 271
Pfohlmann, Oliver 160, 163
Picasso, Pablo 37
Planck, Max 203
Plato / Platon 205, 232, 215, 334
Pörksen, Bernhard 284, 296
Poupard, Paul, Erzbischof 122
Prantl, Heribert 220, 229
Prendergast, Thomas 34, 47
Princip, Gavrilo 51
Prole, Dragan 5, 81, 389
Pučnik, Jože 377
Putin, Vladimir / Wladimir 60, 

301, 311, 380
 
Quijano, Aníbal 360, 361, 368
Quinn, Antoinette 64

Raffael Santi 130



398 Name Register | Personenregister

Rancière, Jacques 289, 297
Ranković, Aleksandar 157, 372
Ratzinger, Josef, Kardinal; Papst 

Benedikt XVI. 115, 116, 117, 
118, 122, 123, 124

Reagan, Ronald 59
Redmond, John 51, 56, 57
Rees-Mogg, Jacob 61, 63, 64
Reinhard, Wolfgang 21, 29
Rembrandt van Rijn 130
Renaut, Alain 245, 255
Renner, Karl 34, 35, 44, 47
Ribbentrop, Joachim von 372
Ricoeur, Paul 199, 320, 323, 325, 

326, 329, 332, 333, 334, 335
Rifkin, Jeremy 310, 312
Rilke, Rainer Maria 40, 95, 96, 

137, 142
Ritter, Joachim 210, 229
Robertson, Ritchie 41, 46
Rolland, Romain 202
Roosevelt, Theodore 301, 303, 

312
Rorty, Richard 264
Rosar, Ulrich 109, 113
Rosenzweig, Franz 72, 80
Rossi, Ernesto 356, 357, 369
Rössler, Beate 210, 230
Roth, Harald 24, 29
Roth, Joseph 38, 40, 41, 158, 159, 

163
Rousseau, Jean-Jacques 131, 139
Rudling, P. Ander 165, 179
Rudolph, Crown Prince of Austria 

34
Rudolph, Enno 247, 255
Rushdie, Salman 266
Russo, Marco 7, 243, 388

Saint Paul 321
Sartre, Jean-Paul 142, 248, 252, 

255
Sassen, Saskia 240, 242
Savater, Fernando 264
Schadel, Erwin 287, 296
Schalek, Alice 6, 115, 123, 147, 

148, 149, 150, 153, 155, 158, 
159, 162, 163, 164

Schäuble, Wolfgang 110, 113
Schaunig, Regina 153, 154, 160, 

163
Scheffer, Paul 85, 97
Scheler, Max 202, 214
Schilling, Heinz 20, 29
Schimmer, Joseph 287, 292, 296, 

297
Schleyer, Hanns Martin 122, 123
Schlögel, Karl 99, 100, 113
Schmitt, Oliver Jens 22, 23, 24, 

25, 28, 29
Schmitz, Walter 216, 228
Schnädelbach, Herbert 119
Schnitzler, Arthur 40
Scholte, Jan Aart 242
Schrier, Arnold 53, 67
Schulze, Hagen 21, 29
Schüssel, Wolfgang 375
Schütz, Alfred 92, 97
Schütz, Heinrich 130
Scott, Hamis 21, 29
Sedlmayr, Hans 81, 97
Seewald, Peter 122
Serres, Michel 197, 224, 225, 229
Shakespeare, William 130
Sharp, Alan 50, 67
Shchyttsova, Tatiana 6, 165, 173, 

180, 388



399Name Register | Personenregister

Shedel, James 34, 47
Shields, Damien 53, 67
Singer, Mona 286, 297
Slote, Michael 253, 255
Sloterdijk, Peter 248, 263, 366, 

369
Smith, F. E., Lord Birkenhead 56
Sonnevend, Pál 338, 349, 350
Soros, Georges 216
Spengler, Oswald 77, 80, 107, 127, 

128, 129, 130, 131, 132, 133, 
134, 135, 136, 137, 138, 139, 
140, 141, 142, 143, 144, 145, 
233, 234, 242, 260, 261, 270

Spiel, Hilde 41, 47
Spinelli, Altiero 356, 357, 369
Stagl, Justin 211
Stalin, Joseph 174, 175
Stamitz, Johann 130
Staudigl, Michael 337, 339, 340, 

341, 350
Sternad, Christian 341, 350
Stichweh, Richard 210, 211, 229
Stifter, Adalbert 41
Strauß, Botho 182, 186, 188, 190, 

191, 192, 193, 194
Stres, Neža 374, 383
Stresemann, Gustav 205
Sundhaussen, Holm 25, 29
Svetina, Albert 372, 373, 383
Sys, Anatol’ 165, 168, 169, 170, 

174, 175, 176, 177, 180
Szendi, Zoltán 6, 181, 388

Šipulová, Katarína 338, 350
Šturm, Lovro 156, 163

Tajani, Antonio 117

Teitel, Ruti G. 244, 255
Thatcher, Margaret 59, 63, 288
Tierney, Mark 51, 62, 67
Tischler-Hofer, Ulrike 148, 163
Tizian 131
Todorov, Tzvetan 246, 255
Torberg, Friedrich 41, 46, 47
Trakl, Georg 40, 127, 261, 269
Trump, Donald 59, 237, 276, 284, 

287, 290
Tusk, Donald 49, 61

Urbančič, Ivan 267

Valéry, Paul 190, 199, 259, 260, 
261, 270, 271

Van Doren, Charles 20, 29
Van Moers, Wim 24, 29
Varadkar, Leo 57, 58, 60
Vasiljev, Dušan 5, 81, 84, 85, 86, 

87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94, 
95, 96, 97

Vattimo, Gianni 258, 264, 270
Verhofstadt, Guy 60
Vico, Giambattista 198, 242
Virilio, Paul 212, 229, 234, 242
Voltaire, François-Marie Arouet 

139

Waldenfels, Bernhard 6, 83, 93, 
95, 97, 197, 198, 205, 209, 
211, 213, 218, 223, 229, 230, 
261, 269, 340, 349, 388

Walker, Lucy 164
Walker, Neil 346, 350
Wallner, Friedrich = Wallner, Fritz 

G. 287, 288, 292, 293, 294, 
296, 297



400

Walsh, J. C. 52, 67
Weber, Max 202, 213
Węc, Klaudia 315, 335
Weigl, Andreas 36, 42, 48
Weizenbaum, Joseph 213, 230
Werfel, Franz 38, 40
Westermann, Klaus 159, 163
Wickenhäuser, Ruben Philipp 82, 

97
Wiener, Jürgen 109, 113
Wierciński, Andrzej 7, 315, 320, 

322, 324, 325, 332, 335, 388
Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich 

von 202
Wilson, Woodrow 49, 52, 54, 58, 

59
Windfuhr, Manfred 112, 113
Windisch-Graetz, Familie 115
Winter, Philip 331
Wintersteiner, Werner 7, 351, 388
Wizenmann, Thomas 134
Woelki, Rainer Maria, Kardinal 

118
Wolf, Frieder Otto 252, 255
Worthington-Evans, Sir Laming 

56

Yeats, William Butler 61

Zalaznik, Tomaž 5, 8, 11, 15, 115, 
371, 389

Zeh, Juli 137, 145
Zeman, Herbert 41, 48
Zmaj, Jovan Jovanović 89
Zuckmayer, Carl 6, 99, 101, 102, 

103, 104, 106, 107, 108, 109, 
111, 112, 202, 203, 230

Zumbansen, Peer 346, 350

Zürn, Michael 210, 230
Zweig, Stefan 210, 230

Žižek, Slavoj 264, 271

Name Register | Personenregister



401



402

Europe at the Crossroads of Contemporary World
100 Years after the Great War

Europa an den Scheidewegen der gegenwärtigen Welt
100 Jahre nach dem Großen Krieg

Edited by: | Herausgegeben von:
Mira Miladinović Zalaznik and | und Dean Komel

Scientific review: | Wissenschaftliche Rezension: 
Prof. Dr. Dr. Holger Zaborowski (University of Erfurt | Universität 

Erfurt; Germany | Deutschland)
ao. Prof. Dr. Virgilio Cesarone (University of Chieti and Pescara | 

Universität Chieti –Pescara; Italy | Italien)

Proofreading: | Korrekturlesen:
Andrej Božič, Mira Miladinović Zalaznik, Christian Moe 

Design and layout: | Gestaltung und Umbruch:
Žiga Stopar

Cover image: | Umschlagabbildung:
©

Print: | Druck: 
PRIMITUS d.o.o.

Publisher: | Verlag:
Inštitut Nove revije, zavod za humanistiko
www.institut-nr.si; institut@nova-revija.si

Price: | Preis:
28 EUR

Ljubljana 2020




	01-NASLOVNICA ZA ZBORNIK VV Mk2 razrezana-str.1
	02-NOTRANJA STRAN 1
	03-NOTRANJA STRAN 2
	05-CELOTA
	07-NASLOVNICA_zadnja stran

