MIRA MILADINOVIC ZALAZNIK — DEAN KOMEL
(Eds. | Hrsg.)

EUROPE AT THE CROSSROADS OF CONTEMPORARY WORLD
100 Years after the Great War

EUROPA AN DEN SCHEIDEWEGEN DER GEGENWARTIGEN WELT
100 Jahre nach dem Grof3en Krieg

FORHUM

Forum za humanistiko
Forum for the Humanities
Forum per gli Studi Umanistici
Forum fiir Humanwissenschaften

AXFiRin




Europe at the Crossroads of Contemporary World
Europa an den Scheidewegen der gegenwértigen Welt



MIRA MILADINOVIC ZALAZNIK — DEAN KoMEL (Eds. | Hrsg.)

EUROPE AT THE CROSSROADS OF CONTEMPORARY WORLD
100 Years after the Great War

EUROPA AN DEN SCHEIDEWEGEN DER GEGENWARTIGEN WELT
100 Jahre nach dem Groflen Krieg

INSTITUTE NOVA REVIJA
FOR THE HUMANITIES



The work is published within the research program P6-0341, the research project J7-
8283, and the infrastructure program 10-0036 executed by the Institute Nova Revija
for the Humanities (INR; Ljubljana, Slovenia), and financially supported by the
Slovenian Research Agency (ARRS; Ljubljana, Slovenia).

Die Publikation erscheint im Rahmen des Forschungsprogramms P6-0341,
Forschungsprojekts J7-8283 und Infrastrukturprogramms 10-0036 des Instituts
Nova Revija fiir Humanwissenschaften (INR; Ljubljana, Slowenien), die von
der Slowenischen Forschungsagentur (ARRS; Ljubljana, Slowenien) finanziell
unterstiitzt werden.

CIP - Katalozni zapis o publikaciji
Narodna in univerzitetna knjiznica, Ljubljana

316.7(4)(082)

EUROPE at the Crossroads of Contemporary World : 100 Years after the Great
War ; Europa an den Scheidewegen der gegenwirtigen Welt : 100 Jahre nach dem
GrofBlen Krieg / Mira Miladinovi¢ Zalaznik and, Dean Komel (Eds., Hrsg.). - Lju-
bljana : Institut Nove revije, 2020. - (Zbirka Forhum)

ISBN 978-961-7014-23-5
1. Miladinovi¢ Zalaznik, Mira
COBISS.SI-ID 33180675



Table of Contents | Inhaltsverzeichnis

Foreword
Vorwort
TomAZ ZALAZNIK — DEAN KOMEL

The Legacy of History and the Understanding
of Contemporary World | Das Vermdchtnis der
Geschichte und das Verstdindnis der Gegenwart

HARALD HEPPNER
Riickblicke auf die Zukunft. Europa und sein Siidosten

MavrAacHI HAiM HACOHEN
The Habsburg Monarchy and the Future of Europe

EAMONN O CIARDHA
Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and the
Europe, 1918-2018

The Diversity in the Common | Die Verschiedenheit
im Gemeinsamen

ADRIANO FABRIS
Patterns of Identity for a Multicultural Europe

DRAGAN PROLE
Witness of the Future. Dusan Vasiljev and the European
Turning Points in 2018

19

31

49

71

81



6 Table of Contents | Inhaltsverzeichnis

GERTRUDE CEPL-KAUFMANN

Eskapismus und Integration. Kulturmuster im schwierigen
Prozess regionaler, nationaler und europdischer
Kulturtransfers in der Zeit nach 1945 bis in die Gegenwart.
Konnotationen zu Carl Zuckmayers Drama Des Teufels
General

ELMAR BORDFELD
Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im Dialog
der Meinungen

From Stories to History | Von Geschichten zur
Geschichte

RoLAND DUHAMEL
1918: Untergang des Abendlandes?

MIRA MILADINOVIC ZALAZNIK
Hundert Jahre nach dem GroBlen Krieg am Isonzo.
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar

TATIANA SHCHYTTSOVA
Emotional Legitimacy of National Consciousness and
Literary Imagination (in the Belarusian Context)

ZOLTAN SZENDI
Europa an Scheidewegen.
Fragen der kulturellen Identitdt — literarische Fallbeispiele

99

115

127

147

165

181



Table of Contents | Inhaltsverzeichnis

The Prospects of Globalization and the Horizons of
Humanism | Die Perspektiven der Globalisierung
und die Horizonte des Humanismus

BERNHARD WALDENFELS
Europa unter dem Druck der Globalisierung

ANDELKO MILARDOVIC
Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads

MARrco Russo
Humanism Reloaded

DEeaN KOMEL
Ein Jahrhundert der Krise. Europa und der Geist der
Philosophie

The Crossroads of Politics, Power, and Authority |
Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritdt

ERHARD BUSEK
Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritét.
Die Basis fiir Europa heute und fiir die Zukunft

JAN BROUSEK
Das Scheiternder Demokratie als Scheitern herkommlicher
Konzepte von Verbindlichkeit

MIHAEL BREJC
Policy Requires Good and Capable People

197

231

243

257

275

283

299



Oh, Europe! | Ach, Europa!

ANDRZEJ WIERCINSKI
Learning toward Understanding the Tradition that We Are

Ion CoPOERU
Is Europe’s Constitutionalism an Answer to the Problem
of Violence?

WERNER WINTERSTEINER
,»EBuropa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen sein.
Oder es wird nicht sein.” Acht Thesen fiir ein Europa der

Zukunft

TOMAZ ZALAZNIK
Die Mimikry des Verbrechens

List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren

Name Register | Namensregister

315

337

351

371

385

391



Foreword

Today, more than 100 years after the end of the First World War,
Europe stands at the crossroads that burden it immensely, and at
the same time somewhat hinder planning and deciding for its futu-
re. This is not the case only in regard to the state of affairs within
the EU, but also to the circumstances defining its global position.
Therefore, the conference intends to question our relation to the
past and critically reassess it in the perspective of a common fu-
ture.

Precisely the questioning, which takes the past into account and
nevertheless remains oriented towards the future, draws within
the countries and institutions of the EU attention to concrete po-
litical, economic, scientific, social, and cultural connotations and
challenges. On the one hand, it can be presupposed—even hoped
for—that Europe needs a fundamental humanistic reconsideration.
On the other hand, we are confronted with opposing opinions clai-
ming such a reconsideration to be obsolete and without real effect
in the constellation of contemporary world. Yet, the denial of the
European idea emerging solely from the acceptance of the state
of affairs ultimately leads to a situation, wherein we have found
ourselves now: namely, in face of concrete European political si-
tuation we do not possess the necessary or at least clear guiding
lines for orientation.

Re-examining the question what comprises the sense of con-
temporary Europe, we must take into consideration the funda-
mental values, which have through history been established as the
Europeanness of the continent. These are: European cultural and
linguistic differences, the abundance of artistic and intellectual
tradition, individual freedom, social justice, religious tolerance, as



10 Foreword

well as political efforts for the effectuation of democratic proces-
ses in the countries, which have in the last century suffered under
totalitarian and authoritarian regimes, and which today still wish
to continue with the process of overcoming the traumatic past un-
der variously changed social-political circumstances.

Perspectives regarding future existence and development of ot-
herness within Europe cannot be surrendered to the melting-pot
of uniformities of identity. Thus, we are confronted with an ex-
ceptional interpretive complexity, because historical experience
among European nations is very diverse, although certain common
characteristics can be elaborated. We are, therefore, obligated to
strive for an overcoming of mainly extremely painful past through
the disclosure of novel perspectives.

The actual situation of Europe characterized by the flow of fu-
gitives and migrants, the security issued associated with such a
situation, the persisting economic crisis, which still plagues many
European countries, and, furthermore, the manifold degrees of de-
velopment among the countries within Europe, as well as the con-
flicts on its margins and borders calls for an honest and thorough
social discussion amongst intellectuals.

Against such a background, the well-founded question arises
whether an outlook for development based predominantly on the
techno-scientific accomplishments would also take into account
the care for human dignity and interpersonal solidarity as key ele-
ments of the European lifeworld within the worldwide challenges
of the new globalization.

Today, Europe is at an important turning point regarding the
formation of its own future. For this reason, there exists a great
demand for debates bringing together competent representatives
of miscellaneous disciplines (from the human and social to the
economic sciences) and political decision-makers in the search for
solutions capable of founding the future of Europe.

Through history established and operative humanistic funda-
mental values could most excellently ground the future of Euro-



Foreword 11

pe and “Post-Europe” (Jan Patocka). Such values cannot be taken
for granted, their preservation and reinforcement are a civilization
duty that should not be evaded, wherefore it is necessary—quoting
the old Aristotelian conviction—to act in accordance with virtue.

In conclusion, we would like to cordially thank the German-
Italian Centre for the European Dialogue Villa Vigoni (Loveno di
Menaggio, Italy) for the fruitful cooperation with the FORhUM,
Forum for the Humanities (Ljubljana, Slovenia), which had essen-
tially enabled the publication of this monograph. We also thank all
the members of the FORhUM who have contributed to the present
volume.

Tomaz Zalaznik
Dean Komel






Vorwort

Europa befindet sich gute 100 Jahre nach Ende des Groflen Krieges
an Scheidewegen, die es sowohl stark beanspruchen als auch bei
Planungen und Entscheidungen fiir die Zukunft authalten. Das ist
nicht nur in Bezug auf Sachverhalte innerhalb der EU der Fall,
sondern auch in Bezug auf Verhéltnisse, die seine globale Posi-
tion bestimmen. Aus diesem Anlass wird auch unser Verhéltnis der
Vergangenheit gegeniiber hinterfragt, das aus der Perspektive einer
gemeinsamen Zukunft kritisch beleuchtet gehort.

In den Léandern und Institutionen innerhalb der EU weist ge-
rade solches Hinterfragen, das die Vergangenheit beriicksichtigt
und doch zukunftsorientiert bleibt, auf konkrete politische, wirt-
schaftliche, wissenschaftliche, soziale und kulturelle Bedeutungen
und Anspriiche hin. Wir nehmen einerseits an, ja, erhoffen es ge-
radezu, dass Europa eine grundlegende geisteswissenschaftliche
Uberlegung fiir notwendig erachtet. Andererseits werden wir mit
dem entgegengesetzten Standpunkt konfrontiert, dass eine solche
Uberlegung obsolet und ohne reale Wirkung innerhalb der Kon-
stellationen der gegenwirtigen Welt sei. Doch das Ablehnen der
Europa-Idee, die aus alleiniger Akzeptanz des realen Tatbestands
erfolgen sollte, wiirde zu einer Situation fithren, in der wir uns
zurzeit schon befinden: Namlich, wir finden uns in der konkreten
europdischen politischen Situation ohne eine ndtige oder wenigs-
tens klare Leitlinie und ohne Orientierung wieder.

In den Uberlegungen dariiber, was den Sinn des zeitgendssi-
schen Europas ausmacht, miissen wir jene Grundwerte beriick-
sichtigen, welche sich in der Geschichte als das Europdische des
Kontinents herausgebildet haben. Das sind Europas kulturelle und
sprachliche Differenzen, der Reichtum seiner kiinstlerischen und



14 Vorwort

intellektuellen Uberlieferung, individuelle Freiheit, gesellschaft-
liche Gerechtigkeit, religiose Toleranz wie auch politische Be-
strebungen nach demokratischen Prozessen in jenen Lédndern, in
denen im vorigen Jahrhundert totalitidre und autoritidre Herrschaf-
ten regiert haben; und eben das wollen sie mitunter unter verschie-
denen sozio-politischen Umstdnden auch heute immer noch tun.

Die Perspektiven einer kiinftigen Existenz und Entwicklung
der Andersartigkeit innerhalb Europas diirfen wir nicht einem
Schmelztiegel der Identitdts-Uniformierung iiberlassen. In diesem
Sinne stehen wir einer aullerordentlich interpretativen Komplexi-
tdt gegeniiber, da historische Erfahrungen der européischen Volker
sehr unterschiedlich sind, wobei man ungeachtet dessen auf einige
gemeinsame Merkmale verweisen kann. Dies verpflichtet uns, uns
zu bemiihen, die meist dullerst schmerzhafte Vergangenheit mittels
der Offnung von neuen Perspektiven zu bewiltigen.

Die aktuelle Lage Europas, die vom Zulauf von Fliichtlingen
und Emigranten gekennzeichnet ist, sowie Sicherheitsprobleme,
die diese Situation mit sich bringt, die nach wie vor existente Wirt-
schaftskrise, in der sich die Lédnder Europas befinden, ferner unter-
schiedliche Entwicklungsstufen der Lander innerhalb Europas und
Konflikte an seinen Ridndern bzw. Grenzen verlangen nach einer
aufrichtigen und griindlichen gesellschaftlichen Intellektuellen-
Diskussion.

In diesem Zusammenhang stellt sich die begriindete Frage,
ob neben den Entwicklungsaussichten, gestiitzt in erster Linie
auf techno-wissenschaftlichen Errungenschaften, auch die Sorge
um die Menschenwiirde und zwischenmenschliche Solidaritét als
Schliisselelemente der europdischen Lebenswelt innerhalb einer
weltweiten Herausforderung der neuen Globalisierung im Auge
behalten wird.

Europa befindet sich heute bei der Gestaltung der eigenen Zu-
kunft an einem wichtigen Wendepunkt. Aus diesem Grund besteht
ein groBer Bedarf an Diskussionen, in denen kompetente Vertreter
verschiedener Bereiche (von den Geisteswissenschaften bis hin



Vorwort 15

zur Okonomie) und politische Entscheidungstriger nach Losun-
gen suchen, die die Zukunft Europas begriinden kénnten.

In der Geschichte etablierte und wirkende humanistische
Grundwerte konnten am exzellentesten die Zukunft Europas und
»Nach-Europas“ (Jan Patocka) begriinden. Diese Werte sind nicht
selbstverstdndlich, ihre Aufrechterhaltung und Durchsetzung ist
eine zivilisatorische Pflicht, der wir uns ausdriicklich stellen miis-
sen, wofiir es aber nétig ist — um uns hier auf das alte Aristotelische
Bekenntnis zu stiitzen —, zu wirken im Einklang mit der Tugend.

Abschliefend bedanken wir uns herzlich beim Deutsch-Italie-
nischen Zentrum fiir den Europdischen Dialog Villa Vigoni (Lo-
veno di Menaggio, Italien) fiir die fruchtbare Zusammenarbeit
mit dem FORhUM, Forum fiir Humanwissenschaften (Ljubljana,
Slowenien), die die Herausgabe dieser Monographie ermoglicht
hat. Unser Dank gilt auch allen Mitgliedern des FORhUM fiir ihre
Beitrdge im vorliegenden Band.

Tomaz Zalaznik
Dean Komel






The Legacy of History and the Understanding of
Contemporary World

Das Vermdchtnis der Geschichte und das Verstdandnis der
Gegenwart






HARALD HEPPNER

Riickblicke auf die Zukunft
Europa und sein Siidosten

Abstract: The occident was in the happy position to develop its future perspectives
quite autonomously during several centuries. At the same time, Europe’s South East
(Balkans) did not have the same chances; therefore, since the beginning of the 18"
century, the population did not have any other real options, but to assume the Western
models, which were strange for the society.

Keywords: Europe, South East, future, review, process

Kraft des unstillbaren Bediirfnisses nach Selbstvergewisserung denkt und
handelt der Mensch nach vorne, d.h. in die Zukunft, doch kann er nicht
vorhersehen, was ihm und seinen Nachfahren bevorsteht. Die Angehori-
gen der historischen Fachdisziplinen haben den Vorteil, {iber diesen Wis-
sensvorsprung zu verfiigen, d.h. mittels der Forschung zu erfahren, was
bis heran zu ihrer eigenen Lebenszeit in der Vergangenheit aufeinander
folgte. Die Fachleute vermogen demnach, einst entwickelte Perspektiven
iiber die Zukunft zu rekonstruieren, unterschitzen bei der Beurteilung
friiherer Zeitalter jedoch zuweilen, dass die Zeitgenossen noch nicht iiber
denselben Wissenshorizont wie sie verfiigen konnten.

Grundziige der Entwicklung des so genannten europdischen Westens

Der europédische Westen (Okzident) ist das Resultat unzihliger Fakto-
ren, die sich im Lauf des Mittelalters entwickelt haben. Dazu haben



20 Harald Heppner

gehort: die Kommunikation (unzdhlige Heeresziige, Pilgerfahrten,
Handelsbeziehungen, politisch-diplomatische und kirchliche Tref-
fen), der Austausch von Ideen (theologisch-philosophische Diskurse,
Kunststile, Erndhrungsgewohnheiten), diverse Organisationstransfers
(Ordensregeln, Stadtrechts-Filiationen) und technische Errungen-
schaften (Buchdruck, interkontinentale Navigation usw.). Die iiber
Jahrhunderte anhaltende Vernetzung innerhalb des Okzidents fiihrte
dazu, als Bezeichnung fiir diesen Betriebsraum den Namen Europa
zu wihlen.!

Die Humanisten gingen noch einen Schritt weiter und stellten
Europa nicht nur den anderen, damals bekannten Kontinenten gegen-
iiber (bekannten wie Asien und Afrika, dem neu entdeckten Kontinent
Amerika), sondern auch gegeniiber der entriickten Vergangenheit
(Antike). Sie taten dies nicht aus antiquarischem Interesse, sondern
um daraus innovativen Nutzen zu ziehen, d.h. eine neue Zeit anzu-
denken. Der geistige Zugang zur Zukunft sollte versachlicht, und den
kosmischen Bezugspunkten (Gott) sollte der Mensch gegeniiberge-
stellt werden. Derartige Einsichten und Postulate waren allerdings
nur machbar dank materieller Prosperitét, urbaner Lebensbedingun-
gen, zumindest begrenzter religioser Toleranz und eines betrachtlich
angehduften Wissens iiber die Welt.?

Europa als Name fiir eine Aktionsgemeinschaft war damals noch
nicht vorhanden, denn das Programm der Humanisten enthielt viel
Sprengstoff: Neben die Kategorie Gott war der Mensch gesetzt wor-
den; neben den Glauben wurde das Wissen gestellt; zur Vision der
einen allgiiltigen und ewigen Weltordnung kam das Ringen um Viel-
falt und die daraus ableitbare Erfordernis nach Anpassung bzw. Tole-
ranz. Zur standardisierten Versorgung durch natiirliche Rohstoffe und

1 Schilling, Heinz: Die neue Zeit (Geschichte Europa III). Siedler Verlag: Ber-
lin 1999, 515-522; Heppner, Harald: ,,Europa-Bilder und ihre theoretischen
Grundlagen®. In: Michels, Georg (Hrsg.): Auf der Suche nach einem Phantom?
Widerspiegelungen Europas in der Geschichtswissenschaft. Nomos Verlagsge-
sellschaft: Baden 2003, 21-44.

2 Van Doren, Charles: Geschichte des Wissens. Birkhduser Verlag: Basel — Boston
— Berlin 1996, 173-220.



Riickblicke auf die Zukunft 21

klassisches Handwerk gesellten sich ab dem 16. Jahrhundert frithe
Formen der industriellen Produktion und die Verstetigung kapitalisti-
scher Prinzipien. Die konfessions-, sozial- und wirtschaftspolitischen
Konflikte im 16. und 17. Jahrhundert, die viel Gewalt freisetzten, be-
legen, wie schwierig es geworden war, sich unter den neu angedach-
ten Grundlagen auf die Zukunft einzustellen.’

Fiir das vorliegende Thema sehr wichtig wurde das 18. Jahrhun-
dert, denn das Biindel von Mafinahmen, die unter dem Namen Auf-
kldrung bekannt geworden sind, regten den Okzident zu Anpassungen
an*: Die Zukunft sollte nicht mehr nur partiell, sondern ganzheitlich
und nachhaltig gestaltet werden, womit das Moment intendierter
Unumkehrbarkeit ins Spiel kam. Die Gestaltung der Zukunft sollte
zumindest theoretisch allen Individuen erméglicht werden, und die
Chance der Mitverantwortung breiterer Gesellschaftsschichten an
der Gestaltung der Zukunft sollte im Wege des Konstitutionalismus
rechtlich gesichert werden. Unabhingig von dieser anspruchsvollen
Vision bildete sich jedoch die Pentarchie der GroBmichte (GroBbri-
tannien, Frankreich, die Osterreichische Monarchie, Russland und
Preuflen) heraus, die ambitioniert waren, die Verantwortung fiir Euro-
pa in ihre Hand zu nehmen. Wéhrend sich auf lokaler und regionaler
Ebene somit eine langsam in Gang kommende Suche nach Offnung
zugunsten von Vielfalt abzeichnete, verfestigte sich auf kontinentaler
Ebene ein gegenldufiger Prozess: Einige wenige Regierungen ent-
schieden iiber das Schicksal aller européischen Lander (siche Wiener
Kongress 1814/15, Pariser Kongress 1856, Berliner Kongress 1878).
Der Siidosten war von der Mitgestaltung und Mitverantwortung in
dieser Langzeitentwicklung ausgeschlossen geblieben.’

3 Scott, Hamis (ed.): The Oxford Handbook of Early Modern European History,
1350—1750. Vol I.: Peoples and Place. Oxford University Press: Oxford 2015.

4 Schulze, Hagen: Phoenix Europa. Die Moderne. Von 1740 bis heute. Siedler Ver-
lag: Berlin 1998, 51-88; Geier, Manfred: Aufkldrung. Das europdische Projekt.
Rowohlt Verlag: Hamburg 2012, passim.

5 Im Uberblick bei Reinhard, Wolfgang: Geschichte der Staatsgewalt. Eine ver-
gleichende Verfassungsgeschichte Europas von den Anfingen bis zur Gegen-
wart. Verlag C. H. Beck: Miinchen 2000, 377-381.



22 Harald Heppner

Alternative Entwicklungslinien in Europas Stidosten

Den Siidosten Europas im vorliegenden Zusammenhang betrifft die
Welt der Orthodoxie bzw. Denk- und Organisationsmuster, die vom
byzantinischen Konstantinopel teils ausgingen, teils von dort rezi-
piert wurden. Trotz des Vorhandenseins gewisser Kontakte zur Au-
Benwelt sind die mittelalterlichen Staaten am Balkan eine eigene Welt
geblieben, die auch untereinander keine vergleichbaren Beziehungen
pflegte wie dies zeitgleich im Westen der Fall war. Ab dem 14. Jahr-
hundert schob sich iiber diesen Schauplatz die islamisch-militdrisch
gepragte Herrschaft des Osmanischen Reiches, die schlieBlich sogar
in die lateinisch-westkirchliche Welt vordrang — im 16. Jahrhundert in
Ungarn und Kroatien, im 17. Jahrhundert, wenn auch nur kurzfristig,
in das zu Polen gehorige Podolien (heute ein Teil der Siidwestukrai-
ne). Dieser Umstand fiihrte je nach Region und Herrschaftsdauer zu
einer sich bis zu zwanzig Generationen erstreckenden Abkoppelung
von der zu Europa werdenden westlichen Welt, bedeutete Stagnation
auf einem spétmittelalterlichen Niveau bis ins 19. oder gar 20. Jahr-
hundert und die Unmoglichkeit, die sehr komplexen Vorginge der
Reformation und der Aufklarung aufzunehmen und in den eigenen
Erfahrungshorizont einzuarbeiten.®

Den Anstofl zur spiteren Europiisierung des Siidostens liefer-
te paradoxerweise die osmanische Regierung im Jahr 1683, als sie
einen Feldzug gegen Wien fiihrte und verlor, da nun eine halb logi-
sche, halb zufillige Dynamisierung erfolgte, die in zweierlei Rich-
tungen ging — einerseits in Richtung Abbau der Unterentwicklung
im Donau- und Karpatenraum durch die Politik des Wiener Hofes,
und andererseits in Richtung Verfestigung des osmanischen Sys-
tems in den Balkanldndern. Auch die wiederholten Angriffe Russ-
lands gegen die Tiirken 16sten damals noch keine fundamentalen

6  Clewing, Konrad und Oliver Jens Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas.
Vom frithen Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pustet: Regensburg 2011,
passim; Calic, Marie-Janine: Siidosteuropa. Weltgeschichte einer Region. Ver-
lag C. H. Beck: Miinchen 2016, passim.



Riickblicke auf die Zukunft 23

Reformen aus, sondern verstirkten die Beharrung auf dem anachro-
nistisch gewordenen System.

Die Lebensbedingungen im Osmanischen Reich brachten mit
sich, dass die adeligen Oberschichten der Serben, Bosnier, Bulgaren
und teilweise auch der Griechen verschwanden, indem sie teils auf-
gesogen wurden, teils umkamen oder abwanderten; hierdurch konnte
die Gesellschaft in jenem Einzugsgebiet im Spétmittelalter und in der
frithen Neuzeit keine Erfahrungen mit der fiir die Entwicklung der
westlichen Welt wichtigen hofischen Kultur sammeln. Hierdurch fiel
auch der wechselhaft verlaufende Diskurs zwischen Staatsmacht und
Stdnden wie im Westen weg, aus dem mittelfristig das Modell des
konstitutionellen Staates hervorging. AuBBerdem hatte die Gesellschaft
im Osmanischen Reich ohne ein mit westlichen Mustern vergleich-
bares Stadtrecht nicht die Mdglichkeit, eine biirgerliche Mittelschicht
aufzubauen, die sich fiir den Prozess der Demokratisierung als un-
verzichtbar erwies; hiermit mangelte es an einer ausreichend starken
Tragerschicht fiir unternehmerisches und intellektuelles Denken. Da-
riiber hinaus fand kein politischer Diskurs zwischen oben und unten
zugunsten von Reformen statt, wodurch sich unter den christlichen
Untertanen {iber die Sultane nach und nach das Bild einer fernen und
desinteressierten Staatsspitze herausbilden musste. Zudem gerieten
die Nichtmuslime nie in die Situation, alternative Varianten zu west-
lich-européischen Modellen zu konzipieren bzw. zu testen.

Einstige Optionen fiir die Zukunft

Der Bevoélkerung im Siidosten’ standen ab dem frithen 18. Jahrhun-
dert fiinf Optionen fiir ihre Zukunft offen: Die bleibende Zugehorig-
keit zur osmanischen Okumene, die Integration in einen benachbar-
ten christlichen Staat, die Hinnahme externer politischer Oktrois, die

7 Vgl die Angaben zu den einzelnen Einzugsgebieten bei Schmitt, Oliver Jens und
Michael Metzeltin (Hrsg.): Das Siidosteuropa der Regionen. Verlag der Oster-
reichischen Akademie der Wissenschaften: Wien 2015.



24 Harald Heppner

Akzeptanz von auflen verordneten Reformen und die Sezession auf
ethno-regionaler Basis.

Die erste Option galt fiir alle Muslime bis zum Untergang des
Osmanischen Reiches, aber auch fiir alle Nichtmuslime, solange ih-
nen die Hoffnung blieb, mit Konstantinopel zu einem Abkommen zu
gelangen, d.h. je nach Schauplatz bis zum frithen 19. oder gar bis
zum frithen 20. Jahrhundert. Diese Option bedeutete das Verharren
in liberkommenen Mustern, denn so sehr es den Nichtmuslimen (Ser-
ben, Bulgaren usw.) innerhalb der osmanischen Okumene um mehr
konfessionelle und regionale Freiheit ging, strebten sie nicht nach ei-
ner radikalen Abkehr von der Tradition (Kapitalisierung, Industriali-
sierung, Demokratisierung). Der gravierende Mangel einer aktiv und
konstruktiv an der Zukunft arbeitenden staatlichen Ordnungsmacht
im Interesse der Volkswohlfahrt fithrte am Balkan daher zur Verfes-
tigung von nicht-staatlich legitimierten Rechtspraktiken (Klientelis-
mus, Korruption), deren Erbe bis in die Gegenwart beobachtbar ist.?

Die zweite Option’ hatten diejenigen Ruménen und Serben, die
zu Ende des 17. und im Lauf des 18. Jahrhunderts in die Habsburger-
monarchie oder auf venezianischen Boden gelangten. Jene Variante
des Schicksals bedeutete die schrittweise erfolgende Integration in
fremde Staatswesen, die das Erfordernis nach Kompromissen mit
dem Staatsganzen (Anpassung) ebenso enthielt wie die Chance auf
die Bewahrung eigener Werte (Konfessionsnationalitit, Sprachent-
wicklung). Diese Option bot in beschrinktem MaR auch die Chance,
in die Reformprozesse nicht nur passiv, sondern auch aktiv eingebun-
den zu werden.

8  Van Moers, Wim: ,Krise, Stabilisierung und Integratiuon: Siidosteuropéische
Politik-Geschichte nach Ende des Sozialismus®. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.):
Geschichte Siidosteuropas, 739-768.

9 Roth, Harald und Oliver Jens Schmitt: ,,Im Zeichen imperialer Herrschaft; das
christlich beherrschte Siidosteuropa in der Frithen Neuzeit“. In: Clewing, Schmitt
(Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas, 296-344.



Riickblicke auf die Zukunft 25

Die dritte Option'® hing an Konzepten Russlands bzw. Frankreichs,
die nicht nur darauf hinausliefen, die politische Landkarte zu verandern,
sondern auch innovative Effekte zu erzielen. Das so genannte Griechi-
sche Projekt (1782) von Zarin Katharina II. sah vor, die orthodoxen
Territorien am Balkan aus dem Verbund des Osmanischen Reiches he-
rauszulosen und von griechischen Monarchen mit Sitz in Konstanti-
nopel regieren zu lassen. Jenes Konstrukt sollte als eine Art russischer
Satellitenstaat fungieren. Die von Frankreich intendierte und von Russ-
land mitgetragene Republik der lonischen Inseln (1797-1815) hatte die
Aufgabe, diesen Teil des venezianischen Erbes zu einer Art Pilotprojekt
fiir die Zukunft Griechenlands zu machen, wihrend die artverwandten
zeitnah eingerichteten Illyrische Provinzen (1809—-1813) nicht nur den
Zweck hatten, den habsburgischen Herrschaftskomplex zu schwéchen,
sondern auch eine frithe Form stidslawischer Eigenstaatlichkeit zu ent-
falten. Diese nur virtuellen bzw. nur episodisch realisierten Ansitze
bedeuteten im weitesten Sinn des Wortes zwar Integration in Europa
(in einem westlichen Sinn), enthielten aber keine nennenswerte Mit-
sprache der betroffenen Bevolkerung.

Die vierte Option'' stellt das Organische Reglement (1834) dar, das
—von Russland nach dem Vertrag von Edirne (1829) initiiert — das Ziel
verfolgte, die Moldau und Walachei als traditionelle Vasallenlédnder der
Osmanen zu modernisieren. Zu dieser Variante gehort jedoch auch die
Politik der GroBméchte, der Hohen Pforte im Lauf des 19. Jahrhunderts
mehrfach Reform-Dekrete zugunsten der Christen aufzundtigen. Deren
Gelingen in den Provinzen hing jedoch allemal von der Bereitschaft
der Regional- bzw. Lokalbehorden ab, die Vorgaben der Obrigkeit tat-
sdchlich zu respektieren. Auch diese Variante sah keine substanzielle
Mitsprache der betroffenen christlichen Bevdlkerung vor.

10 Sundhaussen, Holm: ,,Siidosteuropiische Gesellschaft und Kultur vom Beginn
des 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts®. In: Clewing, Schmitt
(Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas, 345-431; Clewing, Konrad: ,,Staaten-
system und innerstaatliches Agieren im multiethnischen Raum: Siidosteuropa
im langen 19. Jahrhundert®. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidost-
europas, 432-543.

11 Ibid., passim.



26 Harald Heppner

Die fiinfte Option'? waren schlieBlich alle Nationen des Siidostens
angehalten zu ergreifen — in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts die
Serben und Griechen, in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts die
Montenegriner, Ruménen und Bulgaren, und zu Anfang des 20. Jahr-
hunderts die Albaner und Tirken. Alle diese Nationen entschieden
sich jedoch, voneinander getrennte nationale Einzelstaaten anzupei-
len anstatt einen postosmanischen Staatenbund oder gar Bundestaat
zu bilden. Mangelnde Erfahrung im Umgang mit der Organisation
eines modernen Staates sowie fehlende Ressourcen lieen alle diese
neu-europdischen Staaten (Originalbezeichnung aus dem 19. Jahr-
hundert) von Anfang an in eine politisch, wirtschaftlich und kulturell
extreme Abhangigkeit vom Ausland geraten.

Ausblick

Der Siidosten war im europdischen Westen zwar immer bekannt, doch
fehlt es bis zur Gegenwart an der Verankerung breit angelegten Wissens
und an Erfahrung im Umgang mit den Menschen jener Lander. Aul3er-
dem mangelt es auch noch immer an der Bereitschaft, andere Wege des
Umganges zu pflegen als aus der Uberzeugung westlich-européischer
Uberlegenheit. Dabei spielt unterschwellig noch immer eine Rolle, dass
diese ehemaligen Neu-Europder Slawen, Ruménen, Griechen, Albaner
oder Tiirken sind, mit denen die romanischen und germanischen Natio-
nen im Okzident nicht wie untereinander mehr als tausend Jahre Zeit
gehabt hatten, sich zusammenzuraufen bzw. Gemeinsamkeiten zu ent-
wickeln. Trotz heutzutage weitgehend sékularer Rahmenbedingungen
spielt auch noch immer eine Rolle, dass sowohl die westlichen als auch
die ostlichen Kirchen auf ihren historisch gewachsenen Positionen ver-
harren und, wenn iiberhaupt, nur mit Vorbehalten aufeinander zugehen.
Europa als Wertegemeinschaft ist, wie skizziert wurde, das Er-
gebnis innerokzidentaler Langzeitentwicklungen. Je mehr der Druck

12 Ibid., passim.



Riickblicke auf die Zukunft 27

durch die Globalisierung wichst, gibt es zwei Optionen — die Offnung
gegeniiber dem Siidosten zwecks Verstirkung der kontinentalen Ge-
meinschaft oder die Beharrung auf traditionell okzidentalen Positio-
nen. Im ersten Fall konnte der Stidosten mittelfristig Teil des grofieren
Ganzen werden, im anderen Fall verbleibt er ein halbexterner, stra-
tegisch unsicherer Appendix. Europa als politische Aktionsgemein-
schaft (Europdische Union) agiert pragmatischer und hat zugunsten
wirtschafts- und sicherheitspolitischer Ziele Teile des Stidostens be-
reits integriert (Griechenland, Ruménien, Bulgarien, Kroatien) bzw.
fiir den ,,Westbalkan* weitere Schritte der Integration in Aussicht ge-
stellt.

Eine nicht unwesentliche Rolle spielt dabei Russland. Russland
hat in der Vergangenheit immer dann auf den Siidosten aus- bzw. zu-
riickgegriffen, wenn es seinen eigenen politischen Bediirfnissen ent-
sprach; eine historisch gewachsene und verldssliche Solidaritét ist
jedoch nicht zu beobachten. Russland ist seit dem Spitmittelalter in
continuo (!) auf der Suche nach sich selbst und versucht, seine Eigen-
heiten, die aus westlicher Perspektive liberwiegend als Defizite ein-
gestuft werden, durch selektives Kopieren westlicher Vorbilder (vgl.
Peter d. Grofle, Alexander II.), durch militante Abschottung (vgl.
Nikolaus I., Sowjetunion) und durch eine aggressive Aullenpolitik
(18.-21. Jh.) zu kompensieren. Eine Losung fiir das Verhéltnis Russ-
lands zu Europa kann erst vorliegen, wenn dieselben Ziele erreicht
sind, wie sie der Stidosten auch noch vor sich hat.

Mangels eigener alternativer und tragfahiger Zukunftskonzep-
te und angesichts der teils erbetenen, teils nicht erbetenen Hilfe vor
und nach der Sezession von Seiten des europdischen Westens blieb
dem Siidosten keine andere Option als Teil Europas zu werden. Diese
Option sah aber keine Schonfrist im Interesse dufleren und inneren
Nachreifens vor, sondern die Unvermeidbarkeit von innerer Spal-
tung (radikale Linke versus radikale Rechte), von blutiger Rivalitét
der Staaten untereinander und von anhaltender Fremdbestimmung.
Damit der Siidosten nicht nur pro forma, sondern auch kognitiv und
emotional ein Teil der Wesensgemeinschaft Europa werden kann, be-



28 Harald Heppner

darf es mehrerer Voraussetzungen: Die Grundlage fiir die Zukunft ist
ein stabiles inneres Geflige jedes einzelnen Staates, d.h. die Glaub-
wiirdigkeit des Rechtssystems, eine differenzierte Sozialstruktur und
o6konomischer Erfolg. Nationale bzw. imperiale Mythen, bei denen
z.T. endlos weit zuriickliegende Kapitel der Geschichte immer noch
oder wieder eine tragende Argumentation zugewiesen bekommen,
liefern keinen konstruktiven Ausgang in die Zukunft. Ergo: Es bedarf
nicht des Schlussstriches im gegenseitigen Aufrechnen von tatsich-
lich oder vermeintlich erlittenem Unrecht, sondern eines zielstrebi-
gen Miteinanders zugunsten von prosperierender Zusammenarbeit.
Die Europdische Union darf sich der Aufgabe nicht entziehen, den
Léndern des Siidostens zu helfen, um als Referenzrahmen fiir die Zu-
kunft nicht unglaubwiirdig zu werden.

Wenn die Fiithrungsschichten in den Lédndern des europiischen
Siidostens weniger darauf warteten, das Heil mittels des Westens zu er-
langen, sondern sich aktiv in den Dienst einer gemeinsamen europdischen
Zukunft zu stellen, bekdmen sie mehr operatives Gewicht und kdnnten
dazu beitragen, die Spielregeln in Europa via facti mitzubestimmen und
nicht nur de jure mitzutragen, wie dies innerhalb der EU der Fall ist.

Bibliographie

Calic, Marie-Janine: Siidosteuropa. Weltgeschichte einer Region.
Verlag C. H. Beck: Miinchen 2016.

Clewing, Konrad und Oliver Jens Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidos-
teuropas. Vom friihen Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pus-
tet: Regensburg 2011.

Clewing, Konrad: ,,Staatensystem und innerstaatliches Agieren im
multiethnischen Raum: Siidosteuropa im langen 19. Jahrhun-
dert”. In: dies. (Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas. Vom friihen
Mittelalter bis zur Gegenwart. Verlag Pustet: Regensburg 2011,
432-543.



Riickblicke auf die Zukunft 29

Geier, Manfred: Aufkildrung. Das europdische Projekt. Rowohlt Ver-
lag: Hamburg 2012.

Heppner, Harald: ,,Europa-Bilder und ihre theoretischen Grundla-
gen®. In: Michels, Georg (Hrsg.): Auf der Suche nach einem Phan-
tom? Widerspiegelungen Europas in der Geschichtswissenschaft.
Nomos Verlagsgesellschaft: Baden 2003, 21-44.

Reinhard, Wolfgang: Geschichte der Staatsgewalt. Eine vergleichen-
de Verfassungsgeschichte Europas von den Anfdngen bis zur Ge-
genwart. Verlag C. H. Beck: Miinchen 2000.

Roth, Harald und Oliver Jens Schmitt: ,,Im Zeichen imperialer
Herrschaft; das christlich beherrschte Siidosteuropa in der Frithen
Neuzeit”. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidosteuro-
pas, 296344,

Scott, Hamis (ed.): The Oxford Handbook of Early Modern European
History, 1350-1750. Vol I.: Peoples and Place. Oxford University
Press: Oxford 2015.

Schilling, Heinz: Die neue Zeit (Geschichte Europa III). Siedler Ver-
lag: Berlin 1999.

Schmitt, Oliver Jens und Michael Metzeltin (Hrsg.): Das Stidosteuro-
pa der Regionen. Verlag der Osterreichischen Akademie der Wis-
senschaften: Wien 2015.

Schulze, Hagen: Phoenix Europa. Die Moderne. Von 1740 bis heute
(Geschichte Europa IV). Siedler Verlag: Berlin 1998.

Sundhaussen, Holm: ,,Siidosteuropéische Gesellschaft und Kultur
vom Beginn des 19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20. Jahrhun-
derts®. In: Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas,
345-431.

Van Doren, Charles: Geschichte des Wissens. Birkhduser Verlag: Ba-
sel — Boston — Berlin 1996.

Van Moers, Wim: ,,Krise, Stabilisierung und Integratiuon: Siidost-
europdische Politik-Geschichte nach Ende des Sozialismus®. In:
Clewing, Schmitt (Hrsg.): Geschichte Siidosteuropas, 739-768.






MaracH1 HaiMm HACOHEN

The Habsburg Monarchy and the Future of Europe

Abstract: For the EU to overcome populist nationalism, it must ground Europeanism
in history. This essay explores the significance of the Habsburg Monarchy’s pluralist
imperial legacy for Europe. It shows the origins of the contemporary understanding
of national and cultural identification in fin-de-si¢cle socialist proposals for recon-
ciling Austria-Hungary’s nationalities through federalism and personal national au-
tonomy.

Keywords: Austria-Hungary, Europe, federalism, imperial pluralism, socialism

Europe is in crisis. Participants in the “Europe at the Crossroads of
the Contemporary World” conference, in the beautiful Villa Vigoni on
Lake Como in September 2018, agreed as much. They had, however,
no solution. One hundred years after the Great War, the end of which
the Conference commemorated, participants sensed that Europe was
coming apart at the seams, captured by hatred of “foreigners” and fears
of “waves of refugees,” possessed by nasty populist nationalism, remi-
niscent of Europe’s darkest past. A melancholic sense of drifting envel-
oped Villa Vigoni. Participants felt as helpless as the 1930s statesmen
who had overseen the disintegration of interwar Europe. “We can only
dream,” said former Austrian Vice-Chancellor Erhard Busek, one of
Europe’s grand men. A manifesto of thirty prominent European intel-
lectuals, issued a few months after the conference, strived to invigorate
the European fighting spirit. “Fight for Europe—or the wreckers will
destroy it,” it enjoined.! But how does one fight for Europe?

1 The Guardian (January 25, 2019), https://www.theguardian.com/commentis-



32 Malachi Haim Hacohen

Dedication to the European idea is not enough. Any countervailing
force against populist nationalism must be rooted in the European
past and be authentic, i.e., grounded in local traditions and memories
that bind people to Europe. Fledgling European federalism has never
taken a place in people’s hearts because they could not track it in their
own social environment or cultural memories. Continental pluralist
imperial traditions, specifically those associated with the Habsburg
Monarchy, may still strike resonances among Central Europeans, but
neither conservatives nor (of course) socialists use them strategically
to promote Europe. This is unfortunate because they provide a cultur-
al repository that can be productively deployed to advance the pros-
pect of the European project.

This essay seeks to explore the pluralist imperial legacy of
Austria-Hungary as a European resource. It will unveil surprising
affinities between imperial pluralism and Austrian social-democracy,
and urge that pro-Europe forces, conservatives and socialists alike,
find in the imperial legacy the grounding for a European platform that
may win progressive cosmopolitan youth. After all, the Greens, too,
need a longue durée view of European history. The essay provides
one answer to the question the Villa Vigoni conference failed to ad-
dress: What is to be done?

Post-Nationalist Perspectives on Austria-Hungary

Historians have recently revised the view of Austria-Hungary as an
obsolete multinational monarchy living on borrowed time in the na-
tional age. They depict a modernizing society and economy, guided,
on the Austrian side, by an enlightened bureaucracy, effecting on the
eve of World War I a series of political compromises that advanced
equal rights for the nationalities. National protest and demonstrations
were not anti-imperial in character but intended to effect alternative

free/2019/jan/25/fight-europe-wreckers-patriots-nationalist.



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 33

arrangements that would change the balance of power within the mon-
archy. Late nineteenth-century Europe consisted not of nation-states
but of nationalizing empires, and Austria-Hungary was not so much
of an anomaly.” But for the war, the imperial order could well have
survived. Indeed, for post-nationalists, late imperial Austria provides
a model of a federalist constitution that reflects a multilayered work-
ing of sovereignty, precisely of the kind necessary for a multinational
federal Europe.

Imperial Federalism: Austrian Visions of Supranationalism

Austria-Hungary confronted similar challenges to contemporary
Europe in envisioning a supranational federalist order in an age of
nationalization and demographic change. In Austria-Hungary, a fed-
eralist constitution and imperial governance encouraged political
and cultural pluralism, and allowed minorities to nationalize within
the imperial framework. The instruments of Habsburg imperial rule,
the Verwaltung and officer corps, were multiethnic and multilingual.
The court cultivated an imperial ethos, presenting the Monarchy as
embodying a supranational ideal. Nationalization was taking place
all over but, unlike other empires, Austria-Hungary federalized and
pluralized rather than advanced a uniform national culture. Imperial
patriotism constrained any hegemonic nationalism and provided an
alternative to it. Empire could not nationalize without undermining
its own foundations. Austria-Hungary was nationalizing against the
imperial will.

Nationalization made premodern imperial ideals look modern and
cosmopolitan. The imperial state-conception became consciously
supranational. Competing visions of imperial reform circulated in
fin-de-si¢cle Austria, from the court and bureaucracy to the socialists

2 Stefan Berger and Alexei Miller, eds., Nationalizing Empires (Budapest: CEU
Press, 2014).



34 Malachi Haim Hacohen

to the different minorities: Their common denominator was plural-
ism. The Emperor was popular among Austria-Hungary’s minorities,
who were seeking protection against hegemonic nationalism. Tradi-
tional Jews’ attachment to the Emperor is legendary, but they were
not the only ones. The idea of a federalist empire that would enable
the Slavs to organize as a third major imperial constituent beside the
Germans and Hungarians remained alive until World War 1.3 Crown
Prince Rudolph’s monumental ethnography of the imperial peoples,
The Austro-Hungarian Monarchy in Words and Images, a twenty-four
volume illustrated guidebook, published in German and Hungarian
between 1886 and 1902, gave expression to a multicultural view of
the Empire.* Empire and Emperor alike became supranational almost
by default.’

The most pronounced supranational vision, however, belonged to
the socialists. Neither historians nor the socialists themselves have
recognized, any time after 1918, just how embedded the socialists
were in the imperial order. They had no love for Franz Joseph, but
they were emphatic that Austria-Hungary was viable. The Empire
created an integrated economic market, protected its national mi-
norities against autocratic Russia, and presaged the universal order
of humankind.® The party’s federalist structure replicated the impe-
rial one and its constituency was multinational: The “little interna-

3 Andreas Moritsch, ed., Der Austroslavismus (Vienna: Bohlau, 1996).

4 James Shedel, “The Elusive Fatherland: Dynasty, State, Identity and the Kron-
prinzenwerk,” in Inszenierungen des kollektiven Geddchtnisses: Eigenbilder,
Fremdbilder, ed. Moritz Cséky and Klaus Zeyringer (Innsbruck: Studien Ver-
lag, 2002), 70-82.

5  To defend the Austrian Sonderweg, Austrian sociologists undertook a major
rethinking of the state. My student Thomas (Tevye) Prendergast is completing
a dissertation at Duke University on the emergence of Austrian sociology as a
counter-nationalist project, aiming to sustain imperial pluralism and a multi-
national state in a nationalizing age: In Defense of Empire: Austrian Sociology
and the European Nation-State, 1870-1914.

6  Karl Renner, Die Nation als Rechtsidee und die Internationale (Vienna: Verlag
des Vereines in Kommission bei Ignaz Brand, 1914).



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 35

tional,” socialists called the party. They alone developed a federalist
plan for Austria-Hungary and a modern rationale for its existence as a
multinational state. Their 1899 Briinn program proposed turning the
Monarchy into a democratic multinational federation (Nationalitd-
ten-Bundesstaat) that would grant individuals non-territorial cultural
autonomy based on their declared national affiliation. “Personal na-
tional autonomy” became the Austrian socialists’ solution to the Mon-
archy’s nationalities problem.” Ironically, it also became, in the long
run, a blueprint for post-national European nationality. For the EU in
its heyday, subjective cultural affinity purportedly mattered most in
determining national affiliation.

Contemporary Europe has emerged with a federalist future in
mind, and national identification imagined as cultural and exterritori-
al. If Austrians could see the image of this Europe in their old Empire,
they would find a home in Europe. If Europeans could see the EU
grounded in Europe’s pluralist past, old and young alike might feel
less anxious about the multiethnic European landscape.

The Imperial Legacy in the Interwar Years

The collapse of the continental empires—Austrian, German, Otto-
man, and Russian—in the aftermath of World War I constituted a cae-
sura for imperial federalism. Austria-Hungary was disbanded in the
name of national self-determination, the nation(alizing) state became
the European norm, and national sovereignty seemed sacrosanct. Yet,
bringing Europe’s ethnocultural mosaic into conformity with the eth-

7 Synopticus [Karl Renner], Staat und Nation: Staatsrechtliche Untersuchung
tiber die moglichen Principien einer Losung und die juristischen Voraussetzun-
gen eines Nationalititen-Gesetzes (Vienna: Josef Dietl, 1899); Rudolf Springer
[Karl Renner], Der Kampf der Osterreichischen Nationen um den Staat (Leip-
zig: Deuticke, 1902); Otto Bauer, The Question of Nationalities and Social De-
mocracy, ed. Ephraim J. Nimni, trans. Joseph O’Donnell (1907; Minneapolis:
University of Minnesota Press, 2000).



36 Malachi Haim Hacohen

nonational principle proved a gargantuan (and eventually genocidal)
task. The interwar nationalizing states were almost as ethnically di-
verse as the disbanded Empire. The Versailles Minority Treaties tried
to confront the challenge of defending “national” minorities in sover-
eign states. Their failure, and the inability to manage ethnic and cultural
diversity in the European nation-state, precipitated World War II.%

During the interwar years, the European mosaic still resisted the
new political boundaries. Imperial commercial and intellectual net-
works persisted in the Danube basin in defiance of national econ-
omy and culture well into the 1930s. Austrian Danubian trade far
exceeded in volume German-Austrian exchange.” The Vienna
Circle of philosophers expanded across international borders. In Vi-
enna and Prague’s literary cafés, Jewish writers still pretended that
Austria-Hungary never fell apart. Continuous efforts were made to
find new European international frameworks to mediate among the
nation-states, highlight their shared economy and culture, and, above
all, settle minority issues. In the Danube region, such efforts neces-
sarily invoked the imperial legacy. By the 1930s, the efforts reached
a stalemate. The onset of the global economic depression brought to
power National Socialism in Germany and clerical fascist dictator-
ships in Austria and East Central Europe, and accelerated the eth-
nonationalization of economy and culture. The European crisis, it
became clear, would only be resolved through conflict, exclusion,
deportation, and, once World War II broke out, mass murder.

In the aftermath of World War I, Austria-Hungary was considered
almost universally a dismal failure. The Monarchy, and especially the
Emperor, were blamed for the disastrous war. The Austrian socialists
staged an abrupt break with the imperial past. They expressed deep

8  Carole Fink, Defending the Rights of Others: The Great Powers, the Jews, and
International Minority Protection (New York: Cambridge University Press,
2004).

9  Andreas Weigl, “Beggar-Thy-Neighbour vs. Danube Basin Strategy: Habsburg
Economic Networks in Interwar Europe,” Religions 7 (2016): 129, https://www.
mdpi.com/2077-1444/7/11/129 (accessed July 24, 2019).



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 37

hostility to the Habsburg legacy, and became the nation-state party
par excellence. Yet, they did not think that Austria was viable as a
nation-state, and the 1848 dream of a democratic Greater Germany
resurged. Socialist support for German unification became axiomatic.
The socialists suspended their call for unification only after the Nazis
had come to power. When the Anschluss came in March 1938, they
accepted it unhappily as a fait accompli. If they previously had no
choice but to be multinational under the Empire, the socialists now
had no choice but to opt for German nationalism.

Paneuropa was the first major movement for European unity. '
Its architect, the Count of Coudenhove-Kalergi (1894-1972), was
an aristocrat descending from multiethnic origins. Paneuropa repre-
sented an amalgam of old imperial supranationalism and new inter-
nationalism. Coudenhove-Kalergi sketched out a “United States of
Europe,” excluding Britain and Russia, a federal state with a single
currency, custom union, two-house parliament, and a unified judicia-
ry that would protect the plurality of national cultures and languages.
Paneuropa became a broad international movement. Intellectuals,
artists, and politicians across the political spectrum joined, from Al-
bert Einstein to Thomas Mann, to Pablo Picasso. The three-day con-
gress in Vienna in October 1926 had two thousand participants, and
attracted a few heads of states. A series of congresses and economic
conferences followed, the last in 1936. As long as European unity
remained only a distant prospect, Paneuropa could keep nationalists
and pacifists, Catholics and socialists together. Its reality check came
in 1930, when former French Premier Aristide Briand proposed to the
League of Nations a European federation. The Germans and Austri-
ans countered by proposing a German-Austrian customs union, and
both plans came to naught. Paneuropa’s success was symptom of a
disease that it could not cure.

10 Anita Ziegerhofer, Botschafter Europas: Richard Nikolaus Coudenhove-Kalergi

und die Paneuropa-Bewegung in den zwanziger und dreifsiger Jahren (Vienna:
Bohlau, 2004).



38 Malachi Haim Hacohen

When the collapse of the interwar order became evident in the
1930s, nostalgia set in for the Empire, especially among Jewish
writers, who bemoaned the loss of the golden imperial age.!' Jewish
memory of imperial Austria ranged from Stefan Zweig’s Vienna to
Franz Werfel’s Prague to Asher Barash, Joseph Roth, and Soma Mor-
genstern’s Galicia, and from liberal Europeanism to Austro-romanti-
cism, from Zionism to multiculturalism. The common denominator
of the divergent imperial models offered by Jewish writers was their
pluralism and their search for protection for minorities. On the eve of
World War 11, the disintegration of Austria-Hungary was widely ac-
knowledged to have been a disaster, and the imperial legacy seemed
again vital.

The early years of World War II saw reemergence of federalist
schemes for postwar Central Europe among the Western powers and the
governments-in-exile in London. Those converged, however, with mad
schemes for postwar ethnonationalization and population transfers. The
Moscow Declaration of April 1943, which stipulated the restoration of
a small independent Austria, made it clear that the Allies would restore
the discredited nation-state system in Europe, and consider no Central
European federation that would build on the imperial legacy. The Aus-
trian socialists now had to give up on Greater Germany and re-envision
the nation-state as a small Austria. Federalism and empire parted way,
at least in continental Europe, with federalism converging with the na-
tion-state system to form new European projects. The imperial federal-
ist legacy was lost. In the postwar era, “empire” quickly became a pejo-
rative term, associated with humanity’s darkest chapters. The idea that
empire might be the historical norm and had something to recommend
itself, remained a taboo until the twenty-first century. Austria-Hungary
survived only in the literary imagination.

11 Claudio Magris, Der habsburgische Mythos in der modernen dsterreichischen
Literatur (1963; Vienna: Paul Zsolnay Verlag, 2000).



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 39
The Postwar Years: Ethnonational Europe and the EU

The Holocaust and postwar ethnic cleansing turned Central Europe into
a conglomerate of ethnonational states as it had never before been in his-
tory. The Iron Curtain fell in its midst splitting it between the Soviet and
western camps, and its culture lost its multicultural vitality. The econom-
ic infrastructure lay in ruin. Rebuilding Europe became an international
project that was carried on separately in the west and in the east. Whether
under the auspices of the Marshall Plan or the Soviets, it affirmed the
ethnonational state as the basic unit: The western welfare state and the
eastern communist economy alike were nation-state projects. The inter-
national military alliances, NATO, and the Warsaw Pact, reflected Eu-
rope’s loss of global control, and assumed the European states’ inability
to defend themselves, but they sanctioned the new ethnonational borders.
When Western European collaboration restarted, it reflected the initia-
tive of Christian democratic statesmen from the borderlands of Germany,
France, and Italy. The European Economic Community first and the Eu-
ropean Union later emerged as projects of economic collaboration trans-
lated into politics. European discourse and culture never converged into
a political culture that could support the new Europe.

In the postwar years, the Habsburg legacy seemed irrelevant. It was
virtually proscribed in communist Eastern Europe and had but few
advocates in the West. Central European intellectual networks were
shattered. The remigrés, predominantly Jewish, who either returned to
Central Europe, or chose to settle in Western Europe, were best posi-
tioned to rebuild international cultural relations. Many had childhood
memories of Austria-Hungary, and most had been active in interwar
German-speaking international networks. However nostalgic they may
have been about their youth, only an Austrian contingent made it their
mission to reclaim the imperial legacy. They had no hope of providing a
blueprint for a future Europe but, by the 1980s, they shaped celebrated
visions of Central Europe grounded in the imperial legacy.

Postwar Austria was the single major imperial territory to remain,
as a neutral state, on the western side of the Iron Curtain. Its post-



40 Malachi Haim Hacohen

war leaders were determined to detach Austria from Germany, but
they did not quite know what to make of the imperial legacy. Postwar
school textbooks, literary histories, museum exhibitions, and debates
on “Austrian culture” all suggest that Austrians encountered difficul-
ties in forming a national historical narrative.'> They remembered
both the Monarchy and the First Republic as failures. The First Re-
public failed to negotiate the transition from empire to nation-state,
and Austrians now lived with this failure’s result—a small disgraced
nation-state on the outskirts of the West, seeking to free itself from
the Allies’ military occupation and rebuild its economy, surrounded
from three sides by communist countries. What were Austrians to do
with the imperial past?

Communist Viktor Matejka stated in 1945 that no historical mod-
el existed for a new Austria.!* The socialists took this seriously and
reaffirmed their hostility to the Habsburgs. The conservatives, in con-
trast, repeatedly referred to Austria’s imperial past but were incapa-
ble of forging a relationship between pluralist past and nationalist
present. The Austrian remigrés provided a solution. They redefined
the imperial legacy as multinational and Central European, and fore-
grounded German-Jewish writers as quintessentially Austrian, there-
by conceptualizing a literary tradition setting Austria apart from Na-
tional Socialism. The postwar Viennese politico-cultural magazine,
Forum, joined Hermann Broch, Franz Kafka, Karl Kraus, Joseph
Roth, Arthur Schnitzler, Franz Werfel, and Stefan Zweig to Hugo von
Hofmannsthal, Robert Musil, Rainer Maria Rilke, and Georg Trakl,
shaping a literary sphere in Central Europe with centers in Vienna and
Prague, but one which extended all the way to Galicia.'* The émigrés

12 Douglas Patrick Campbell, The Shadow of the Habsburgs: Memory and Natio-
nal Identity in Austrian Politics and Education, 1918—1955 (Ph.D. Diss., Uni-
versity of Maryland, 2006); Wolfgang Kos, Eigenheim Osterreich: Zu Politik,
Kultur und Alltag nach 1945 (Vienna: Sonderzahl, 1994).

13 Viktor Matejka, Was ist dsterreichische Kultur? (Vienna: Selbstverlag des Ver-
fassers, 1945).

14 Forvm: Osterreichische Monatsblitter fiir kulturelle Freiheit, 1954-65. Reprin-



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 41

anchored the twentieth-century writers in classical nineteenth-century
Austrian figures, such as Franz Grillparzer, Johann Nestroy, and Adal-
bert Stifter, and joined them also to twentieth-century ethno-cultural
hybrids, like Fritz von Herzmanovsky-Orlando and Alexander Ler-
net-Holenia, who embodied the old cosmopolitan aristocracy. Their
Central Europe was a permeable and expandable Literaturraum, Ger-
man-speaking yet multiethnic, reaching to Brody with Joseph Roth
and to Czernowitz with Paul Celan, enabling different nationalities
to belong without violating borders. The remigrés emulated the old
socialist proposals for extra-territorial nationality. Without ever in-
tending such a feat, they brought together Central Europe’s imperi-
al past and its future in a post-national search for cultural heritage.
Constructing an Austrian national narrative, they turned the eternal
outsiders, the Jewish intelligentsia, into the embodiment of Europe’s
post-national future.'

Initially marginal, the remigrés’ Central Europe became, by the
1980s, the one imagined past that could successfully claim the impe-
rial heritage for Austria. “Austrian literature” vindicated the Second
Republic’s founding myth of a separate destiny from the Third Reich,
and, at the same time, made it possible for Austrians to be “European”
even before Central and Western Europe came together again. Yet,
Austrian literature did not quite reshape the Austrian national narra-

ted as Forvm, 28 vols. + index vol. (Vienna: Ueberreuter, 2002—4).

15  Anne-Marie Corbin, “Die &sterreichische Identitdt in Friedrich Torbergs Fo-
rum,” Osterreich in Geschichte und Literatur 46, no. 1 (2002): 2—16; Hilde
Spiel, ed., Die zeitgendssische Literatur Osterreichs (Zurich/Munich: Kindler,
1976); idem, Vienna's Golden Autumn 1866—1938 (New York: Weidenfeld and
Nicolson, 1987); Friedrich Torberg, “Austrian Literature Since 1927,” Books
Abroad 28 (1954): 15-20; idem, Wien oder Der Unterschied: Ein Lesebuch, ed.
David Axmann and Marietta Torberg (Munich: Langen Miiller, 1998), 127-75.
For an overview of the debate on “Austrian literature,” see Katrin Kohl and Rit-
chie Robertson, A History of Austrian Literature 1918—-2000 (Rochester, NY:
Camden House, 2006), 1-20. For a synthesis: Herbert Zeman, ed., Literaturge-
schichte Osterreichs von den Anfiingen im Mittelalter bis zur Gegenwart (Graz:
Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1996), 377-563.



42 Malachi Haim Hacohen

tive, let alone a European one, because its imperial context was virtu-
ally ignored. The émigrés’ Central Europe was a project of nostalgia
and melancholy. They regarded themselves as literary executors of a
passing culture and had no hope that they would ever see it revive.
The political ramifications of their project and its European potential
were never recognized. Austrians live among the ruins of an Empire
that remind them daily of the past, but they seem determined to forge
their way to Europe without it. The EU has had to do without Central
Europe’s pluralist and federalist imperial legacy. The amnesia proved
perilous as populist nationalism has returned to haunt Europeans.

The EU: Resurgent Nationalism and the Recovery of Imperial
Pluralism

In its arduous search for European identity and a common culture,
Europe of the EU has made the old Jewish intelligentsia, especially
the émigrés, into cultural icons. The protagonists of “Austrian liter-
ature” and “Central European culture” are recognized European lit-
erary figures. Yet, Europe stopped short of reworking the legacy of
imperial federalism and pluralism. It is high time Europe does so.
Triumphantly expanding, after the Soviet collapse, to include almost
all the former territories of Austria-Hungary, and some of the Russian
Empire, too, the EU has begun crumbling in recent years under the
strains of internal and external migration and demographic diversifi-
cation. Poisonous ethnonationalism has resurged. Europe needs to an-
chor itself quickly in a shared European past that appears as genuine
as nationalism and equally appealing. Central Europe’s pluralist and
federalist past provides one attractive option.

Historians have recently noticed the survival of imperial trade
networks in the postwar years across the Iron Curtain, and their re-
vival since the 1990s, especially in south-eastern Europe.!® Others

16  Andreas Weigl, “Will Vienna Regain the Status of a Global City?” unpublished



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 43

have remarked on the postwar survival of imperial memory in former
Bukovina and Galicia.!” In Austria and elsewhere, imperial culture
left monuments of art and architecture that serve as tourist attractions.
This all offers Europeans a political and cultural resource that should
be tapped. The Jewish intelligentsia provided us with a model of how
a marginalized group can read itself into Central European culture
and claim the imperial legacy without threatening others. Why should
this be impossible for other Europeans? Shared cultural memory can
project a common destiny against divisive nationalism and sustain
federalism. The international research project on “Empire, Socialism
and Jews” that resulted in five international conferences in the United
States and Austria, the last in 2017 at the Wien Museum, represents
one scholarly intervention that seeks to revitalize the pluralist and
federalist imperial legacy for Austria and Europe.'3

A pluralist-federalist revival is especially pertinent for socialist par-
ties. They have been a bulwark of the EU without ever working out their
relationship with it. Vested in the welfare state—a nation-state project—
socialists have become the European ““social party,” but their cultural at-
tachment to Europe has never gone beyond democratic and humanitarian
ideals: It was never grounded in national traditions that could fortify Eu-
ropean attachments. Socialist amnesia about the imperial past calls for
historical therapy that would promote European healing. The imperial
federalist legacy could inspire transnational bridge-building, as it did
once under the Monarchy. Once the Austrian socialists had rejected the
imperial legacy, they had nowhere to go but Germany and nationalism,

paper delivered at the Symposium on “Global Cities” at Duke University, Feb-
ruary 6, 2015; Charlotte NatmeBnig, “Broken Links? Austrian Economic Net-
works across the Iron Curtain,” unpublished paper delivered at the Conference
on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23, 2015.

17  Cristina Florea, “The Last Yiddish Mohican: Josef Burg and Austria’s Legacy in
Postwar Bukovina,” unpublished paper delivered at the Conference on Empire,
Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23, 2015; Jacek Purchla et al., eds.,
Mythos Galizien (Vienna: Metroverlag, 2015).

18  Cf. https://sites.duke.edu/esj5/ (accessed July 24, 2019).



44 Malachi Haim Hacohen

and they lost both Austria and Europe. Likewise, contemporary socialists
have no past on which they can draw to imagine Europe.

If we remove the nation-state teleology, and assume instead that
socialist imperial federalism in the 1900s was just as authentic as
their interwar nationalism, we may recover a socialist past that speaks
to post-nationalism. Bauer’s and Renner’s “personal national autono-
my” and imperial federalism reflected post-national thinking relevant
to contemporary Europe. Renewed appreciation for imperial diver-
sity may be the cultural resource socialists need to wholeheartedly
support European diversity. Maverick socialists already rethought the
Empire in the interwar years, and writer Robert Musil brilliantly drew
a portrait of Austria-Hungary as a laboratory of modernity.!” An im-
perial history from a socialist perspective may endow Austria and its
neighbors with a deeper and richer past and a European future.?

Those apprehensive lest recalling the imperial past would return
also its authoritarian and reactionary aspects should be mindful that,
alas, this is already happening. Recent electoral campaigns have
seen nationalists evoking the Habsburg crusade against the Otto-
mans as a vision for Europe confronting Islam and migration today.
The imperial past will be deployed. The only question is whether its
nationalist use will be confronted by a progressive one. Conserva-
tives, too, should join in the imperial pluralist revival. Catholic im-
perial traditions had both progressive and reactionary dimensions.
To sustain the legacy of the Christian democratic founders of Eu-
rope, conservatives must protect against the racialization of imperi-

19  Robert Musil, The Man Without Qualities, trans. Sophie Wilkins, 2 vols. (New
York: Knopf, 1995).

20 I have argued for such a history in: Malachi Hacohen, “Das Kaiserreich, die
Sozialdemokratie und die Juden: Ein Versuch, die k. und k. Monarchie wieder
in die oOsterreichische Geschichte einzuschreiben,” in “1914-2014 — Monarchie
als Integrationsmodell?” Wiener Journal Beilage (March 12,2014): 12-13. My
book Jacob & Esau: Jewish European History Between Nation and Empire
(Cambridge: Cambridge University Press, 2019), chapters 7-8 and 12, provides
an elaborate outline of the Austrian imperial legacy from a progressive perspec-
tive and discusses also Catholic cosmopolitanism.



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 45

al traditions and ensure that they are transformed into cosmopolitan
post-nationalism.

The European Greens have become a major force defending Eu-
rope. Originating as a new social movement, they have rejected the na-
tional and European past. They will have to acquire a longer and deeper
history than the one they presently have. It is doubtful that imperial plu-
ralism and federalism would appeal to their sensibilities, but they, too,
are vested in European pluralism. The Cold War coalitions between so-
cialists and conservatives should be extended to forge alignments with
the new antinationalist forces. Whether one is socialist, conservative, or
green, anchoring a pro-European political alliance in a deep European
past and highlighting the shared European investment in the imperial
pluralist heritage could only enhance a sense of common culture and
destiny. Antinationalist forces must unite, or Europe is lost.

As pluralism and federalism will be major tenets of any success-
ful European order, Europe diminishes its prospects of regional and
national affinity for the EU and its ability to resist xenophobic na-
tionalism by foregoing the past. Imperial pluralism is no panacea, but
reactivating it may provide an edifying example of mobilizing histori-
cal traditions to forge communal, regional, and national affinities with
Europe. Regenerating the legacy of imperial pluralism could be one
answer to the question “what is to be done,” which the conference at
Villa Vigoni refused to answer. Those who call on Europeans to fight
for Europe must anchor themselves in the European past, or their call
will remain a cry in the desert.

Bibliography

Bauer, Otto. The Question of Nationalities and Social Democracy.
Edited by Ephraim J. Nimni, translated by Joseph O’Donnell.
Minneapolis: University of Minnesota Press, 2000. First pub-
lished in 1907.



46 Malachi Haim Hacohen

Berger, Stefan, and Alexei Miller, eds. Nationalizing Empires. Buda-
pest: CEU Press, 2014.

Campbell, Douglas Patrick. The Shadow of the Habsburgs: Memory
and National Identity in Austrian Politics and Education, 1918-
1955. Ph.D. Diss., University of Maryland, 2006.

Corbin, Anne-Marie. “Die Osterreichische Identitdt in Friedrich
Torbergs Forum.” Osterreich in Geschichte und Literatur 46, no.
1 (2002): 2—16.

“Fight for Europe — or the wreckers will destroy it.” The Guardian
(January 25, 2019). https://www.theguardian.com/commentis-
free/2019/jan/25/fight-europe-wreckers-patriots-nationalist ~ (ac-
cessed July 24, 2019).

Florea, Cristina. “The Last Yiddish Mohican: Josef Burg and Austria’s
Legacy in Postwar Bukovina.” Unpublished paper delivered at the
Conference on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May
23, 2015. https://sites.duke.edu/esj5/ (accessed July 24, 2019).

Hacohen, Malachi. “Das Kaiserreich, die Sozialdemokratie und die
Juden: Ein Versuch, die k. und k. Monarchie wieder in die Oster-
reichische Geschichte einzuschreiben.” In “1914-2014 — Monar-
chie als Integrationsmodell?” Wiener Journal Beilage (March 12,
2014): 12—13.

---. Jacob & Esau: Jewish European History Between Nation and
Empire. Cambridge: Cambridge University Press, 2019.

Fink, Carole. Defending the Rights of Others: The Great Powers, the
Jews, and International Minority Protection. New York: Cam-
bridge University Press, 2004.

Forvm: Osterreichische Monatsblitter fiir kulturelle Freiheit, 1954—
65. Reprinted as Forvm, 28 vols. + index vol. Vienna: Ueberreuter,
2002—4. Alternative title: Forum.

Kohl, Katrin, and Ritchie Robertson. “Introduction.” In 4 History of
Austrian Literature 1918-2000. Rochester, NY: Camden House,
2006, 1-20.

Kos, Wolfgang. Eigenheim Osterreich: Zu Politik, Kultur und Alltag
nach 1945. Vienna: Sonderzahl, 1994.



The Habsburg Monarchy and the Future of Europe 47

Magris, Claudio. Der habsburgische Mythos in der modernen
osterreichischen Literatur [1963]. Vienna: Paul Zsolnay Verlag, 2000.

Matejka, Viktor. Was ist ésterreichische Kultur? Vienna: Selbstverlag
des Verfassers, 1945.

Moritsch, Andreas, ed. Der Austroslavismus. Vienna: Bohlau, 1996.

Musil, Robert. The Man Without Qualities. 2 vols. Translated by So-
phie Wilkins. New York: Knopf, 1995.

NatmeBnig, Charlotte. “Broken Links? Austrian Economic Networks
across the Iron Curtain.” Unpublished paper delivered at the Con-
ference on Empire, Socialism & Jews V, VGA Vienna, May 23,
2015. https://sites.duke.edu/esjS/ (accessed July 24, 2019).

Prendergast, Thomas. /n Defense of Empire: Austrian Sociology and
the European Nation-State, 1870-1914. Ph.D. dissertation in
progress, Duke University.

Purchla, Jacek, et al., eds. Mythos Galizien. Vienna: Metroverlag,
2015.

Renner, Karl. Die Nation als Rechtsidee und die Internationale. Vi-
enna: Verlag des Vereines in Kommission bei Ignaz Brand, 1914.

--- [Rudolf Springer]. Der Kampf der Osterreichischen Nationen um
den Staat. Leipzig: Deuticke, 1902.

--- [Synopticus]. Staat und Nation: Staatsrechtliche Untersuchung
tiber die moglichen Principien einer Losung und die juristischen
Voraussetzungen eines Nationalititen-Gesetzes. Vienna: Josef
Dietl, 1899.

Shedel, James. “The Elusive Fatherland: Dynasty, State, Identity
and the Kronprinzenwerk.” In Inszenierungen des kollektiven
Geddchtnisses: Eigenbilder, Fremdbilder, edited by Moritz Csaky
and Klaus Zeyringer, 70-82. Innsbruck: Studien Verlag, 2002.

Spiel, Hilde, ed. Die zeitgenédssische Literatur Osterreichs. Zurich/
Munich: Kindler, 1976.

---. Vienna's Golden Autumn 1866—1938. New York: Weidenfeld and
Nicolson, 1987.

Torberg, Friedrich. “Austrian Literature Since 1927.” Books Abroad
28 (1954): 15-20.



48

---. Wien oder Der Unterschied: Ein Lesebuch. Edited by David Ax-
mann and Marietta Torberg. Munich: Langen Miiller, 1998.

Weigl, Andreas. “Beggar-Thy-Neighbour vs. Danube Basin Strategy:
Habsburg Economic Networks in Interwar Europe.” Religions 7
(2016): 129. https://www.mdpi.com/2077-1444/7/11/129 (ac-
cessed July 24, 2019)..

---. “Will Vienna Regain the Status of a Global City?”” Unpublished
paper delivered at the Symposium on “Global Cities” at Duke
University, February 6, 2015.

Zeman, Herbert, ed. Literaturgeschichte Osterreichs von den Anfiin-
gen im Mittelalter bis zur Gegenwart. Graz: Akademische Druck-
u. Verlaganstalt, 1996.

Ziegerhofer, Anita. Botschafter Europas: Richard Nikolaus Couden-
hove-Kalergi und die Paneuropa-Bewegung in den zwanziger und
dreiffiger Jahren. Vienna: Bohlau, 2004.



EaMoNN O CIARDHA

Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and
Europe, 1918-2018

Abstract: After World War 1, the final dissection of four European empires and a root-
and-branch transformation of the European polity, Britain confronted a more imme-
diate and age-old problem. A triumphant, but resigned Winston Churchill quipped
that “the whole map of Europe has been changed ... but as the deluge subsides and
the waters fall short we see the dreary steeples of Fermanagh and Tyrone emerging
once again.” As a composite part of one of Europe’s two victorious empires, Ire-
land found herself excluded from the subject peoples who clamored for recognition
at the Paris Peace Conference (1919). Her newly constituted Dail (Parliament) had
rejected Home Rule, proclaimed a republic, set up a rival government to Britain ,
and dispatched delegates to secure recognition for another small nation. In vain, the
Irish-American author Michael J. O’Brien hoped that President Woodrow Wilson,
the ultimate arbiter of the post-war settlement, would remember America’s debt to
the Irish and guarantee them a rightful place among these newly-emancipated nations
of Serbs, Poles, Czechs, and Slovaks.

One hundred years on, the once dreary steeples have re-emerged from the mists
and Ireland again finds herself clamoring at Europe’s gates. The continent and context
has changed beyond recognition but the problem remains similarly intractable. The
small republic’s willingness to take a bullet for the Euro and pay the gambling-debts
of European bankers since 2008 may have been exonerated by the centrality of her
border in the EU’s blueprint for Brexit; the choreography and mood-music sounds
good but the devil will be in the detail. Still, Ireland has come a long way in one hun-
dred years since its peace conference delegation shivered outside Versailles on a cold
January in 1919. However, good will, photo-ops on the border, and much-vaunted
technology will not wish away the re-imposition of some sort of a border. Breaking
down physical and psychological borders has been central to the European project;
she needs to deliver on this key issue. Donald Tusk’s “Nil neart gur chur le chéile
[There is no strength without unity]” will be put to the test in the coming years.

Keywords: Ireland, Paris Peace Conference (1919), partition, border, Brexit



50 Eamonn O Ciardha

Established and emerging European political figures understood the
significance of the great cataclysm that shook the continent in 1914—
18. Benito Mussolini, one of its first major political beneficiaries, de-
scribed the ensuing chaos in /I Popolo d’ltalia:

The whole earth trembles. All continents are riven by the same crisis. There is
not a single part of the planet [...] which is not shaken by the cyclone. In old
Europe, men disappear, systems break, institutions collapse.!

After the same war, the final dissection of four empires, the re-distri-
bution of imperial spoils, and a root-and-branch transformation of the
European polity, Britain confronted a more immediate and age-old
problem.? Winston Churchill described her conundrum in unashamed
and wrong-headed (British) colonial terms:

Then came the Great War. Every institution, almost, in the world was strained.
Great empires had been overturned. The whole map of Europe has been
changed. The position of countries has been violently altered. The modes of
thought of men, the whole outlook on affairs, the grouping of parties, all have
encountered violent and tremendous change in the deluge of the world, but
as the deluge subsides and the waters fall short we see the dreary steeples of
Fermanagh and Tyrone emerging once again. The integrity of their quarrel is
one of the few institutions that have been unaltered in the cataclysm which has
swept the world. That says a lot for the persistency with which Irishmen on the
one side or the other are able to pursue their controversies.?

However, as Professor Joe Lee, the eminent Irish historian points out:

1 R. Gerwarth and E. Manela, “The Great War as a Global War: Imperial Conflict
and the Reconfiguration of World Order, 1911-1923,” in Beyond 1917: The
United States and the Global Legacies of the Great War, ed. T. W. Zeiler, D. K.
Ekbladh, and B. C. Montoya (Oxford, 2017), 196-212.

2 A. Sharp, The Versailles Settlement: Peace-Making After the First World War,
3rd ed. (London, 2018), passim.

3 J.J. Lee, Ireland: 1912—1985 (Cambridge, 1989), 46; for contemporary diplom-
atic contexts, see C. Clark, Sleepwalkers: How Europe Went to War in 1914
(New York, 2013), 342, 488-90, 493, 545.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 51

there was nothing unique about Fermanagh and Tyrone. The integrity of sim-
ilar quarrels in Europe was not altered by the First World War. All that hap-
pened was that the borders were revised in central and eastern Europe in favour
of smaller states. This was precisely what did not happen in Fermanagh and
Tyrone.*

Partition, or the exclusion of the four predominantly north-eastern coun-
ties of Ulster (Down, Antrim, Armagh, Derry) from a proposed Irish
Home Rule settlement had been mooted by Thomas Agar-Robartes, a
liberal back-bencher, shortly after the passing of the Third Home Rule
Bill in 1911. The subsequent Buckingham Palace Conference, convened
by King George V in July 1914 to head off civil war in Ireland, facilitat-
ed a partition agreement “of sorts,” which invariably meant something
different to Nationalists and Unionists.> However, fate had intervened in
the most devastating and tragic manner possible. Gavrilo Princip’s as-
sassination of Arch-Duke Franz Ferdinand, heir to the Austrian throne,
during his ill-fated visit to Sarajevo in June 1914, at once ignited World
War I, postponed Irish Home Rule, and prevented a British Army
mutiny and possible civil war.® The ranks of the Unionist UVF and Na-
tional Volunteers, who respectively mobilized to prevent or secure Home
Rule, would instead be decimated in the meat-grinders of Flanders for the
“Freedom of Small Nations.”” Thus, Home Rule (and partition) would be
effectively postponed, thereby allowing both groups to harbor their own
illusions as to the nature and permanency of the settlement. The Bound-
ary Commission, a crucial and surprisingly uncontentious clause of the
Anglo-Irish Treaty (1920), promised to re-draw the border in line with

4 Lee, Ireland, 46.

5 For Carson and Redmond’s varying interpretations/strategies, see Lee, lreland,
7, 15-16; M. Tierney, Modern Ireland.: Since 1850, repr. (Dublin, 1978), 59-61.

6 K Jeffery, Field Marshal Sir Henry Wilson: A Political Soldier (Oxford, 20006).

7  D.G. Boyce, The Sure Confusing Drum: Ireland in the First World War (Swan-
sea, 1993); M. Dungan, Irish Voices From the Great War (Dublin, 1995); M.
Dungan, They Shall Not Grow Old: Irish Soldiers in the Great War (Dublin,
1997); D. Fitzpatrick, ed., lreland and the First World War (Dublin, 1986);
Keith Jeffery, Ireland and the Great War (Oxford, 2000).



52 Eamonn O Ciardha

the wishes of the border’s inhabitants. This pup, sold to the Irish delega-
tion by Prime Minister David Lloyd-George, “The Welsh Wizard,” has
grown up in the last one hundred years and may bite its former master’s
hand during the ongoing Brexit saga.?

As a subject people of one of Europe’s two victorious empires
(Britain and France), Irish Nationalists, who had eagerly embraced
a republican settlement for Ireland after the Easter Rebellion (1916),
found themselves excluded from among those who clamored for
recognition at the Paris Peace Conference.’ Inspired in part by the
American President Woodrow Wilson’s rhetoric on “freedom for
small nations,” “national self-determination,” and “making the world
safe for democracy,” her newly-constituted Dail (Parliament) fought
an election, set up a rival government to Britain, and immediately
dispatched delegates to Versailles to secure recognition for Ireland.'
The embryonic republic had few allies inside the Hall of Mirrors, but
would look instead to “Tammany Hall,” the legendary Irish-Ameri-
can Democratic political machine, and the Irish Diaspora to gain en-
trance to this August, post-war assembly.

Over the preceding century, Irish-America played a key role in
Irish affairs, bankrolling and/or supporting military and political cam-
paigns for Catholic Emancipation, Repeal of the British/Irish Union
of 1801, Home Rule, and the establishment of an Irish Republic. After
the Great Famine in 1845-7, millions of Irishmen and women crossed
the Atlantic, many of them animated with a deep hatred of Britain and

8  Arlene Foster and Mary Lou MacDonald on celebrating the centenary of Northern
Ireland, “the little unionist statelet.” In purely constitutional terms, Northern Ire-
land is not a country, state, or free-state, but a statelet whose assembly can be
dissolved by London at will, as happened in the prime-ministerships of Ted Heath
and Tony Blair.

9 J. C. Walsh, “Ireland and the Paris Peace Conference,” Studies: An Irish Quar-
terly Review 8, no. 30 (June 1919): 177-88; F. M. Caroll, “American Com-
mission on Irish Independence,” Irish Studies in International Affairs 2, no. 1
(1985): 103-18.

10  Cf. https://www.difp.ie/docs/1919/Message-to-the-Free-Nations-of-the-World/2.
htm, (accessed November 11, 2018).



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 53

a determination to provide political, military, and financial support for
the motherland. The story of Irish-America is a story of two centu-
ries of phenomenal success and abject failure.!’ Countless thousands
served as laborers, fishermen, carters, and miners in the burgeoning in-
dustrial meat-grinders of America’s Industrial Revolution. They built
and manned the canal networks, they sifted coal, copper, anthracite,
and steel in the forges of Birmingham, Alabama; Youngstown, Penn-
sylvania; and in the infernal shafts of the Anaconda Mining Company
of Butte, Montana.!? They policed the streets of America’s industrial
cities, doused its fires, and ministered to the educational and spiritual
needs of its burgeoning Catholic flocks.!* Thousands more fed Mars’
insatiable maw in the Union and Confederate ranks during the Amer-
ican Civil War." Others rode the iron horse of colonial expansion and
American “Manifest Destiny” through the lands of the Apache, Chey-
enne, and Sioux as soldiers, scouts, and Indian “agents.” Irish women
worked as cooks, cleaners, nannies, and servants in the houses of the
“quality” and tended to the pedagogical, physical, and spiritual needs
of the young, sick, and infirm. Despite their immersion and incorpo-
ration into this enormous industrial, military, and colonial complex,
they succeeded in retaining many of their cultural traits and identi-
ties, as well as a preoccupation with Irish constitutional and militant
nationalist politics.'” Indeed, many Irish nationalists who scaled the

11 M. Coffey and T. Golway, The Irish in America (New York, 1997); K. A. Miller,
A. Schrier, B. D. Boling, and D. N. Doyle, eds., Irish Immigrants in the Land
of Canaan: Letters and Memoirs from Colonial and Revolutionary America,
1675-1815 (Oxford, 2003).

12 D. M. Emmons, The Butte Irish (Chicago, 1997).

13 J. Dolan, The American Catholic Experience: A History from Colonial Times to
the Present (Notre Dame, 1992), passim.

14 J. G. Bilby, The Irish Brigade in the Civil War: The 69" New York and Other
Irish Regiments of the Army of the Potomac (Cambridge, MA, 1997); D. Glee-
son, The Green and the Gray: The Irish in the Confederate States of America
(University of North Carolina Press, 2013); D. Shields, The Irish in the Ameri-
can Civil War (Dublin, 2013).

15 M. Glazier, ed., The Encyclopedia of the Irish in America (Notre Dame, 1999); K.



54 Eamonn O Ciardha

dizzy heights of national, state, and municipal politics and military
life never forgot their love of Ireland and disdain for Britain. More
flocked into the ranks of political confraternities, benevolent societ-
ies, and revolutionary organizations such as Friendly Sons of St. Pat-
rick, the Ancient Order of the Hibernians, The Fenian Brotherhood,
Clan na Gael, and Noraid; the latter two would bank-roll militant Irish
republican organizations, the Irish Republican Brotherhood and Irish
Republican Army (the latter in its various “Old,” “Official,” and “Pro-
visional” re-incarnations), from the 1850s to the 1990s.'¢

Thus, the Irish-American writer Michael J. O’Brien’s Hidden
Phase of American History: Ireland’s Part in America’s Struggle for
Liberty (1919) reminded the U.S. president, the ultimate arbiter of
the post-war settlement, of America’s debt to Ireland and her rightful
place among these emancipated nations:

There is every reason to hope that the great-hearted American people will pay
the debt their country owes to Ireland for the part played by her sons in the
achievement of our liberty [...] Our President [Woodrow Wilson] has declared
that “the small nationalities shall have the right to self-determination and that
this question shall be settled at the peace conference” [...] It does not mean to
bring freedom to the Poles alone, nor restore freedom to the Serbians alone, but
to bring freedom to all oppressed peoples and to all down-trodden nations [...]
While Ireland, in its present condition, stands festering like a great sore in the
side of England, there can be no security for England or for Europe [...] Justice
demands that Ireland should have the same rights given to her as that which is
to be given to the other small nations of Europe."”

Emotional historical blackmail notwithstanding, Irish-America left
nothing to chance. Having organized and bankrolled the 1916 Re-
bellion and financed the Irish Provisional Government’s war against

Kenny, The American Irish (London, 2000).

16  J. Bowyer Bell, The Secret Army: A History of the IRA, 1916-70 (London, 1970);
E. Moloney, A Secret History of the IRA, repr. (London, 2007); T. P. Coogan,
Wherever Green is Worn: The Story of the Irish Diaspora (New York, 2000).

17 M. J. O'Brien, Hidden Phase of American History: Ireland’s Part in America’s
Struggle for Liberty (New York, 1919), 386-7.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 55

Britain, they pre-empted the latter by gathering in congress and elect-
ed a commission to represent Irish interests at Versailles. To that end,
they deployed their formidable political lobby in the U.S. Senate,
Congress, and the State Department—a process extensively cata-
logued in the print media on both sides of the Atlantic.'®

As well as attempting to explain “failing” states and “political
collapse” in the Middle East and Maghreb," and the consequential,
relentless “Trail of Tears” across southern and central Europe, a
re-visit to the Paris Peace Conference on its centenary year can prof-
fer possible lessons and pointers for its acute, seemingly intractable
legacies. This is not to lecture the dead (or the living), but merely to
see if their fateful diplomacy can inform us on national (re-)building
that might ultimately lead to a Marshall Plan-style re-construction of
the so-called failed states on the Mediterranean Rim (or more rightly,
those that have been bombed into the Stone Age by NATO and the
Russian Federation).?! Closer to home, it could also shed light on the
post-Brexit period and indeed the future of both the EU and UK.

At this juncture in these protracted Brexit negotiations, the tables
would certainly seemed to have turned between Ireland and Britain in
the last one hundred years. In 1919, an embryonic cash-strapped Irish
provisional government found itself at war with the British Empire,

18  See, for example, NYT [New York Times], Feb 7,1919; NYT, Feb 13, 1919; NYT,
Feb 14, 1919; NYT, Feb 24, 1919; NYT, Feb 25, 1919; NYT, Feb 26, 1919; NYT,
Mar 5, 1919; NYT, Mar 8, 1919; NYT, Apr 1, 1919; NYT, Apr 12, 1919; NYT,
May 5, 1919; NYT, May 28, 1919; NYT, June 3, 1919; NYT, June 11, 1919;
NYT, June 11, 1919; NYT, June 13, 1919; NYT, June 18, 1919; NYT, June 19,
1919; NYT, June 26, 1919.

19  See, for example, R. Fisk, The Great War for Civilisation: The Conquest of the
Middle East (New York, 2006).

20 The allusion here is to the forced repatriation of Native American people from
their ancestral homelands in the Southeastern United States to the West (west of
the Mississippi), to areas designated as “Indian Territory.”

21 J. Agnew and J. Nicholas Entrikin, eds., The Marshall Plan Today: Model and
Metaphor (London, 2004). One could, for the sake of argument, include Ye-
men, Afghanistan, Iraq, Syria, Libya, and Somalia.



56 Eamonn O Ciardha

while at the same time trying to establish its legitimacy and rule its
newly-proclaimed republic. As well as being armed and bankrolled
by Irish-America, its peace delegation depended on its good offices to
gain access to the U.S. President, and neither he nor the ailing French
premier Georges Clemenceau had any wish to disoblige their British
allies. “The Welsh Wizard,” later the “evil genius” of the Anglo-Irish
treaty negotiations, headed a formidable British delegation that deter-
mined to keep Ireland in the empire at all costs.?” Britain held all the
cards.

Theresa May is no Lloyd-George and the empire is long gone, de-
spite the re-emergence of Brexit-inspired, pseudo-imperial fantasies
around the British Commonwealth. Besides, Mrs May presides over
a deeply divided union and polity, heads a thoroughly hapless cabinet,
and leads a weak, divided minority government in thrall to the hard-
line, hard-Brexit Democratic Unionist Party. Despite appearances,
however, Arlene Foster, the undisputed leader of Ulster unionism, is in
a much weaker political position than either Sir Edward Carson’s or Sir
James Craig’s Irish/Ulster Unionist lobby of the early twentieth centu-
ry. A hard Brexit/border would have serious implications for Mrs May’s
“precious” United Kingdom and Northern Ireland’s position therein.

By contrast, the Irish nationalist position would seem to have im-
proved in the interim. In the nineteenth century, Irish national inter-
est evolved from the O’Connellite “Emancipation and Repeal” lobby
of the 1820s to 1840s, through a militant Young Ireland and Fenian
interlude in the late 1840s and 1850s, to the “Pope’s Brass Band”
of the 1860s. Irish constitutional nationalism came to its apogee in
the Buttite/Parnellite/Redmondite interest of the 1870s—1910s; their
embrace of Home Rule, the Land and University Questions became
an irritating side-show which divided Parliament and distracted atten-
tion from the serious business of ruling an ever-burgeoning empire.?

22 The formidable UK delegation included Austen Chamberlain, Sir Hamar
Greenwood, F. E. Smith (Lord Birkenhead), Sir Laming Worthington-Evans,
Winston Churchill, and, of course, the Prime Minister himself.

23 A.Jackson, Ireland 1798—1998, repr. (Oxford, 2000), chapters 3-5.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 57

During the height of the Third Home Rule Crisis (1911-14), Andrew
Bonar-Law, leader of the Tory opposition in the British House of
Commons, mocked Prime Minister H. H. Asquith’s support for Home
Rule. Pointing to John Redmond, the Irish Nationalist leader in West-
minster, he exclaimed “There sits your conscience,” to which Asquith
replied, pointing to Sir Edward Carson, leader of Irish Unionism,
“And there sits yours.”**

For the first time in one hundred years, however, there are no Irish
Nationalist MPs in the British House of Commons. The seven Sinn
Féin members returned in the last General election (2017) are republi-
cans who will not take an oath to Elizabeth II or take their seats. Thus,
the DUP keep the British Prime Minister in power and are calling
the shots on Brexit at Westminster, especially with regards to the so-
called backstop and, ultimately, Northern Ireland’s, Ireland’s, and the
whole of the UK’s relationship with the EU. Sinn Féin, for its part,
seems content to pursue its opposition to Brexit in Dublin and Brus-
sels. Meanwhile, Northern Ireland has been without a devolved as-
sembly for nearly two years—despite voting against Brexit and being
the UK region set to suffer its worst economic and political fallout.”

In contrast, the Irish Republic’s government is relatively stable,
has largely weathered the 2008 banking crisis and is wholly united
on the Brexit issue. Taoiseach Leo Varadkar and Tanaiste Simon Co-
veney lead a relatively secure, functioning coalition (comprising the
Republic’s two largest parties) that can depend on little politicking
from Sinn Féin, Ireland’s largest all-Ireland party on the Brexit issue.
Moreover, not one T. D. in Dail Eireann supports Irexit (I cannot even
say it!). Thus, Varadkar’s position has overwhelming support across
the island; his government worked hard to cultivate friends in Europe

24 “Their Irish Master,” poster by G. R. Halkett, 1910, http://collections.vam.
ac.uk/item/O76299/their-irish-master-poster-halkett-george-roland/ (accessed
November 12, 2018).

25  Despite this, it cannot budge the Kingdom of the Belgians from its berth in the
Guinness Book of Records as the country which has functioned for the longest
period without a government.



58 Eamonn O Ciardha

and operates on the principle of hoping for the best and planning for
the worst. Despite this, or most likely because of it, he has become
a hate-figure, EU lackey, and stooge in the British Press, presumably
for attempting to protect the Good Friday Agreement (also based on
the “will of the Irish people”). Indeed, the “demonic duo” of Varadkar
and Coveney have replaced Adams and MacGuinness as the bogey-
men of the Brexiteers and Unionists.

As ever, the American dimension to Irish politics remains crucial,
but economics has largely eclipsed politics as the major consider-
ation, especially since Ireland joined the European Economic Com-
munity in 1973. Of course, history, politics, and culture dictate that a
Janus-headed Ireland invariably flirts between America and Europe,
or “Boston and Berlin,” to use the well-hackneyed analogy. It is im-
portant to note, however, a fact lost on our Brexiteer friends, that both
the U.S. and EU (in that order) are now more important to the Irish
economy than the UK, which accounted for a massive 70% of Irish
exports when both nations joined in 1973. However, Ireland’s and
the UK’s (and particularly Northern Ireland’s) economies could not
be more closely intertwined along a disputed, 300-mile border which
divides rivers, lakes, fields, and even houses. Furthermore, in 2015
the UK did more trade with Ireland than Russia, India, and Brazil
combined.*

The Irish-American political lobby has changed in the last one
hundred years, but it is no less important for that. In 1919, the Demo-
crat President (Wilson) despised these “hyphenated Americans” who
ultimately joined the Republicans to vote down the Paris Settlement
in the U.S. Congress.”” “Tammany Hall” has largely disappeared al-
though the “Four Horsemen,”?® who personified America’s “golden

26 Cf. https://en.wikipedia.org/wiki/List_of_the_largest_trading_partners_of_
United_Kingdom (accessed November 12, 2018).

27  John Higham, Strangers in the Land: Patterns of American Nativism, 1860—
1925 (Ann Arbor, 1955), 198.

28  Daniel Patrick Moynihan, Senate majority leader; Ted Kennedy, Grand Old Man
of the Senate and patriarch of Camelot; “Tip” O’Neill, Democrat Speaker of the



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 59

era” of consensus politics in the 1980s, would play a crucial role in
engaging Reagan and Clinton in the Peace Process that culminated
in the Belfast/Good Friday Agreement (1998).% It has, however, be-
come something of an Irish potato in the Brexit stew.* Irish-America
itself has become white, to use Noel Ignatiev’s classic metaphor; they
moved to the suburbs, became middle-class and Republican, and vot-
ed en masse for Reagan, Bush, and, more recently, Donald J. Trump.?!
The Irish-American Walshes, Dunnes, and Flynns who championed
Ireland’s cause at the Paris Peace Conference are now the American
Kellys, Flynns, Pences, Spicers, Conways, and Bannons who sur-
round(ed) an isolationist president who recently repudiated another
global deal forged in Paris, wishes to “Make American Great Again,”
despises the EU, and strives to undercut Ireland’s low corporation tax
and bring American multi-nationals back to the homeland.

This second part of this short paper must, by necessity, forsake the
sturdy bark of history for the choppy waters of political conjecture.
Nearly one hundred years after Paris and the subsequent Anglo-Irish
Treaty (1920) that partitioned Ireland, its composite, complex borders
issues have re-emerged in the context of Brexit and at a crucial mo-
ment in the EU’s history. “The Big Four” of Orlando, Clemenceau,
Lloyd-George, and Wilson have conceded the political stage to May,
Macron, Merkel, Varadkar, and Verhofstadt; similarly, the compos-

House of Representative; and Hugh Carey, Governor of New York, exerted a
major influence on the Reagan and Clinton White Houses, playing a crucial role
in cajoling the former to get Mrs. Thatcher to sign the Anglo-Irish Agreement and
engaging the latter in the Peace Process.

29  C. O’Clery, The Greening of the White House: The Inside Story of How America
Tried to Bring Peace to Ireland (Dublin, 1996), passim; R. MacGinty, “American
Influences on the Northern Ireland Peace Process,” in Journal of Conflict Studies
8, 1n0. 2 (1997). An agreement may indeed have been reached but Nationalists and
Unionists still cannot agree on what to call it. Unionists tend to call it the Belfast
Agreement, while Nationalists call it the Good Friday Agreement.

30 Arlene Foster and the hard-line Brexiteers now claim that this sovereign ag-
reement is not written in stone.

31  N. Ignatiev, How the Irish Became White (New York, 1995), passim.



60 Eamonn O Ciardha

ite monarchies and empires of the early twentieth century have been
replaced by common markets, global free-trade agreements, interna-
tional organizations, and political confederations. However, the hith-
erto stable relationships between near neighbors, economic depen-
dents, and political partners is in flux once more.

The borders, cultural insecurities, identities, immigrants, sover-
eignties, states, and trade issues of the early twentieth century are
coming home to roost, in a less violent but no less real way than in the
blood-soaked, colonial constructs of the Levant and Maghreb. Secu-
rity fencing has replaced Churchill’s “Iron Curtain,” but his “Dreary
Steeples” have re-emerged from the mists. Having been pointed and
painted for David Cameron’s G8 Conference on Lough Erne, County
Fermanagh in 2013,** they now provide a brooding, uncomfortable
reminder of a violent past and a backdrop to a new EU/UK border.*

This time, however, it seems that Ireland is at the table and Britain
clamors at Europe’s gates. The continent and context have changed
beyond recognition, but the Irish border problem remains seemingly
intractable. The small republic’s willingness to take a bullet for the
Euro, pay the gambling-debts of European bankers since 2008, and
take the Troika’s hard economic medicine may have been exonerated
by the centrality of her border in the EU’s blueprint for Brexit; the
choreography and mood-music look and sound good but the devil
will ultimately be in the detail.** Still, Treland has come a long way
in one hundred years since Sean T. O’Kelly and George Gavan-Duffy
shivered outside Versailles on a cold January in 1919. However, good

32 It has since again become the G7 after Russia’s annexation of the Crimea the
following year.

33 Cameron has exited the political stage after his Brexit fiasco for a £40,000 gar-
den-shed to pen his memoirs, what will surely be a towering monument to hu-
bris and abject political failure. Only Merkel and Putin remain on the political
stage and the former’s hitherto unassailable position in German politics may be
looking vulnerable for the first time.

34 F. O’Toole, Ship of Fools: How Stupidity and Corruption Sank the Celtic Tiger
(London, 2009); D. McWilliams, Follow the Money. The Tale of the Merchants
of Ennis (Dublin, 2010).



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 61

will and photo-ops will not wish away a hard border. Breaking down
physical and psychological barriers has been central to the European
project; the EU needs to deliver for Ireland and Europe on this key is-
sue. Donald Tusk’s “Nil neart gur chur le chéile [ There is no strength
without unity]” will be put to the test in the coming years.?

For all its faults, and it has many, the EEC/EU has been a blessing
for the continent, a point lost both among the “Brexiteers” and “Re-
mainers” who fumbled in the Irish poet William Butler Yeats’ greasy
till by focusing exclusively on economic matters during the referen-
dum.*®* When Ireland joined (with the UK) in 1973, fascist dictators
ruled Spain and Portugal; Greece, the cradle of democracy, groaned
under army rule; Poland, Hungary, Czechoslovakia, East Germany, Ro-
mania, and the Baltic States comprised Soviet satellites; and Northern
Ireland had descended into a nasty confessional/colonial conflict (de-
pending on one’s perspective) which poisoned British-Irish relations.?’
European “soft” power played an important key role in ending these re-
pressive, undemocratic regimes; it brought Ireland and the UK togeth-
er on a neutral venue and latterly transformed relations between both
countries—whether Nigel Farage, Boris Johnson, or Jacob Rees-Mogg
would be prepared to concede the point is quite another matter.*

The nineteenth-century British Prime Minister Lord Palmerston
famously quipped that “we have no eternal allies and we have no
perpetual enemies. Our interests are eternal and perpetual and those

35 Cf.  https://www.irishtimes.com/news/politics/tusk-s-backing-for-ireland-on-
border-could-not-have-been-stronger-1.3312884 (accessed 11/11/2018).

36  “What need you, being come to sense, / but fumble in a greasy till / and add the
sixpence to the pence / and prayer to shivering prayer, until / you have dried the
marrow from the bone [...].” Yeats, “September 1913,” in https://www.poetry-
foundation.org/poems/57309/september-1913 (accessed November 15, 2018).

37  B. O’Leary, “Mission Accomplished: Looking Back at the IRA,” Field-Day
Review 1 (2015): 217-46.

38 Jeremy Hunt, the new British Foreign Secretary, did little to ingratiate himself
with central, Eastern European, and Baltic EU states, or indeed with Donald
Tusk, the Polish-born president of the European Council, by comparing it to
the Soviet Union.



62 Eamonn O Ciardha

interests it is our duty to follow.”** This applies both in Brussels and
Westminster. There are few certainties in Irish and British history ex-
cept one; the Tory party will never put Irish/Ulster Unionism before
their own self-interest. When “the G.O.M” [the Grand Old Man, i.e.,
Prime Minister Gladstone] went for Home Rule in 1870, Lord Ran-
dolph Churchill proposed playing “the Orange Card”; this was in a
British not an Irish political game.* Sir Edward Carson harbored no
illusions as to his, Ulster’s, and Ireland’s role in British politics during
the Third Home Rule debacle:

What a fool I was. I was a puppet and so was Ulster and so was Ireland in a
political game that was to get the Conservatives into power. And of all men in
my experience that I think are the most loathsome it is those who will sell their
friends for the purpose of conciliating their enemies.*

After the Japanese attack on Pearl Harbour (December 7, 1941) the
Irish Prime Minister (Taoiseach) Eamon de Valera ignored Winston
Churchill’s “A Nation Once Again” offer to end partition (an offer nev-
er actually in the latter’s gift) to entice the Free State into the Allied war
effort.* In 1971, Prime Minister Ted Heath’s warm regard for Brian
Faulkner, the Northern Ireland premier, did not stop him from dissolv-
ing Stormont and imposing direct rule from Westminster.** Similarly,
and despite her famous “Out, Out, Out” response to Garret Fitzger-
ald’s New Ireland Forum which disavowed any Irish involvement in

39  http://www.oxfordreference.com/view/10.1093/acref/9780191826719.001.0001/
q-oro-ed4-00008130 (accessed 9/11/2018).

40 E. Knowles, ed., The Oxford Dictionary of Quotations (Oxford, 2004), s.v.
“Churchill, Lord Randolph,” accessed via Oxford Reference Online (Oxford
University Press); M. Tierney, Modern Ireland since 1850, repr. (Dublin, 1978),
78.

41 https://api.parliament.uk/historic-hansard/lords/1921/dec/14/address-in-reply-
to-his-majestys most#S5LV0048P0_19211214_HOL_41 (accessed 9/11/2018).

42 See Lee, Ireland, 246-50. Indeed, Lee perceptively sums the offer up thus: “The
British approach was vague, chimerical, histrionic—very Irish! The Irish res-
ponse was cold, clinical, calculating—very English!” (Ibid., 250).

43 J. Houston, ed., Brian Faulkner: Memoirs of a Statesman (London, 1978), 151-8.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 63

Northern Ireland’s affairs and her claiming that Northern Ireland was
as British as Finchley (her own constituency),* Margaret Thatcher
bowed to American (or more accurately Irish-American!) pressure to
sign the Anglo-Irish Agreement which infuriated the Ulster Unionists
and brought them out on the streets in their thousands.* The DUP sup-
ported John Major’s government on the Scott Report into illegal arms
sales to Traq in 1992,% the attempted impeachment of the Agriculture
Secretary John Gummer over the “Mad Cow” scandal, and (ironically)
the Maastricht Treaty, but this did not stop him from lending his sup-
port to the Downing Street Declaration (1993).#7 Thus, we can expect a
fudge or sell-out and an ultimatum from Mrs May to the DUP to “back
me or sack me” and allow Jeremy Corbyn to become Prime Minister.

Conclusion

One hundred years ago this year, Britain effectively imposed partition
as a stop-gap solution to the “Irish problem,” a problem which she
had herself created and with which Europe did not interfere. The EU’s
solution to the seemingly intractable border impasses is a border down
the Irish Sea, a solution heretofore rejected by Mrs Foster, the self-

44  See G. Fitzgerald, All in a Life: Garret Fitzgerald, An Autobiography (London,
1991), 522—-7. The high-profile, hard Brexit-supporting MP Jacob Rees-Mogg
recently echoed Mrs Thatcher when claiming that Northern Ireland was as Bri-
tish as Somerset (his own constituency). John O’Dowd, the Sinn Féin MLA
and former Minister for Education at Stormont, rightly pointed out that unlike
Northern Ireland, Somerset will not get the chance to join the Republic of Ire-
land by referendum.

45  Cf. https://www.dfa.ie/media/dfa/alldfawebsitemedia/ourrolesandpolicies/north-
ernireland/Anglo-Irish-Agreement-1985-1.pdf (accessed November 11, 2018).

46 Cf. https://www.independent.co.uk/news/uk/scott-report-the-essential-
guide-1319094.html (accessed 11/11/2018).

47  Cf. https://www.dfa.ie/media/dfa/alldfawebsitemedia/ourrolesandpolicies/
northernireland/peace-process--joint-declaration-1993-1.pdf (accessed No-
vember 11, 2018).



64 Eamonn O Ciardha

styled keeper of Mrs May’s conscience.*® While Jacob Rees-Mogg,
the pin-up boy of a hard Brexit, felt no need to visit the Irish border to
understand its inhabitants’ perspectives, and the former Foreign-Sec-
retary Boris Johnson likened it to the border between Camden and
Westminster, a suited, wellington-booted Michel Barnier skirting the
Armagh/Monaghan frontier evoked the shirtless Monaghan farmer of
Patrick Kavanagh’s “Epic™:

I have lived in important places, times

When great events were decided, who owned
That half a rood of rock, a no-man’s land
Surrounded by our pitchfork-armed claims.

I heard the Duffys shouting “Damn your soul!”
And old McCabe stripped to the waist, seen
Step the plot defying blue cast steel —

“Here is the march along these iron stones.”
That was the year of the Munich bother. Which
Was more important? I inclined

To lose my faith in Ballyrush and Gortin

Till Homer’s ghost came whispering to my mind.
He said: I made the Iliad from such

A local row. Gods make their own importance.*

48  There is, of course, a border down the Irish Sea when it comes to LGBT rights,
abortion, and, more pertinently, for the export of live cattle.

49  Patrick Kavanagh, “Epic,” in http://www.poetrybyheart.org.uk/poems/epic/
(accessed November 15, 2018). “Epic” by Patrick Kavanagh is reprinted from
Collected Poems, edited by Antoinette Quinn (Allen Lane, 2004), by kind per-
mission of the Trustees of the Estate of the late Katherine B. Kavanagh, through
the Jonathan Williams Literary Agency.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 65

Bibliography

Agnew, John, and J. Nicholas Entrikin, eds. The Marshall Plan To-
day: Model and Metaphor. London: Routledge, 2004,

Bilby, Joseph G. The Irish Brigade in the Civil War. The 69th New
York and Other Irish Regiments of the Army of the Potomac. Cam-
bridge, MA: Da Capo Press, 1997.

Bowyer Bell, J. The Secret Army.: A History of the IRA, 1916—1970.
London: Blond, 1970.

Boyce, David George. The Sure Confusing Drum: Ireland in the First
World War. Swansea: University College of Swansea, 1993.

Caroll, Francis M. “American Commission on Irish Independence.”
Irish Studies in International Affairs 2, no. 1 (1985): 103—18.

Clark, Christopher. Sleepwalkers: How Europe went to war in 1914.
New York: Penguin, 2013.

Coftey, Michael, and Terry Golway. The Irish in America. New York:
Hyperion, 1997.

Coogan, Tim Pat. Wherever Green is Worn: The Story of the Irish
Diaspora. New York: Palgrave Macmillan, 2000.

Dolan, Jay P. The American Catholic Experience: A History from Co-
lonial Times to the Present. Notre Dame: Notre Dame Press, 1992.

Dungan, Myles. Irish Voices from the Great War. Dublin: Irish Aca-
demic Press, 1995.

---. They Shall Not Grow Old: Irish Soldiers in the Great War. Dublin:
Four Courts Press, 1997.

Emmons, David M. The Butte Irish. Chicago: University of Illinois
Press, 1997.

Fisk, Robert. The Great War for Civilisation: The Conquest of the
Middle East. New York: Vintage Books, 2006.

Fitzgerald, Garret. All in a Life: Garret Fitzgerald, An Autobiogra-
phy. London: Macmillan, 1991.

Fitzpatrick, David, ed. Ireland and the First World War. Dublin, 1986.



66 Eamonn O Ciardha

Gerwarth, Robert, and Erez Manela. “The Great War as a Global War:
Imperial Conflict and the Reconfiguration of World Order, 1911—
23.” In Beyond 1917: The United States and the Global Legacies of
the Great War, edited by Thomas W. Zeiler, David K. Ekbladh, and
Benjamin C. Montoya, 196-212. Oxford: Oxford University Press,
2017.

Glazier, Michael, ed. The Encyclopedia of the Irish in America. Notre
Dame: University of Notre Dame Press, 1999.

Gleeson, David T. The Green and the Gray: The Irish in the Confed-
erate States of America. Chapel Hill: University of North Carolina
Press, 2013.

Halkett, George Roland (artist). “Their Irish Master” (poster). Nation-
al Union of Conservative Associations, 1910. In the Victoria &
Albert Museum, http://collections.vam.ac.uk/item/O76299/their-
irish-master-poster-halkett-george-roland/ (accessed November 12,
2018).

Higham, John. Strangers in the Land: Patterns of American Nativism,
1860—1925. Ann Arbor: Rutgers University, 1955.

Houston, John, ed. Brian Faulkner: Memoirs of a Statesman. Lon-
don: Weidenfeld and Nicholson, 1978.

Ignatiev, Noel. How the Irish Became White. New York: Routledge,
1995.

Jackson, Alvin. [Ireland 1798-1998. Reprint. Oxford: Blackwell,
2000.

Jeffery, Keith. Ireland and the Great War. Oxford: Oxford University
Press, 2000.

Kavanagh, Patrick. “Epic.” http://www.poetrybyheart.org.uk/poems/
epic/ (accessed November 15, 2018).

Kenny, Kevin. The American Irish. London: Routledge, 2000.

Lee, Joseph I. Ireland: 1912—1985. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 1989.

MacGinty, Roger. “American Influences on the Northern Ireland
Peace Process.” Journal of Conflict Studies 8, no. 2 (1997).

Moloney, Ed. 4 Secret History of the IRA. Reprint. London: Penguin,
2007.



Dreary Steeples/Hard Borders: Ireland, Britain, and Europe, 1918-2018 67

McWilliams, David. Follow the Money: The Tale of the Merchants of
Ennis. Dublin: Gill, 2010.

“Message to the Free Nations of the World.” https://www.difp.ie/
docs/1919/Message-to-the-Free-Nations-of-the-World/2.htm (ac-
cessed November 11, 2018).

Miller, Kerby A., Arnold Schrier, Bruce D. Boling, and David N.
Doyle, eds. Irish Immigrants in the Land of Canaan: Letters and
Memoirs from Colonial and Revolutionary America, 1675—1815.
Oxford: Oxford University Press, 2003.

O’Brien, Michael J. Hidden Phase of American History: Ireland’s
Part in America’s Struggle for Liberty. New York: Dodd, Mead
& Co., 1919.

O’Clery, Conor. The Greening of the White House: The Inside Story
of How America Tried to Bring Peace to Ireland. Dublin: Gill,
1996.

O’Leary, Brendan. “Mission Accomplished: Looking Back at the
IRA.” Field-Day Review 1 (2015): 217-46.

O’Toole, Flintan. Ship of Fools: How Stupidity and Corruption Sank
the Celtic Tiger. London: Faber and Faber, 2009.

Sharp, Alan. The Versailles Settlement: Peace-making After the First
World War. 3rd ed. London: Palgrave, 2018.

Shields, Damien. The Irish in the American Civil War. Dublin: THP
Ireland, 2013.

Tierney, Mark. Modern Ireland, Since 1850. Reprint. Dublin: Gill,
1978.

Walsh, J. C. “Ireland and the Paris Peace Conference.” Studies: An
Irish Quarterly Review 8, no. 30 (June 1919): 177-88.

Wikipedia. “List of the largest trading partners of the United King-
dom.” https://en.wikipedia.org/wiki/List of the largest trading
partners_of United Kingdom (accessed November 12, 2018).






The Diversity in the Common

Die Verschiedenheit im Gemeinsamen






ADRIANO FABRIS

Patterns of Identity for a Multicultural Europe

Abstract: How is it possible to develop in Europe a real community (and to build the
true “European Community”’)? What are the forms of “identity” experienced in the
European tradition? In general, there are three meanings of the term “identity”: the
closed (or “wall”) identity, the reflected (or “mirror”) identity, and the “open” identi-
ty. The paper will discuss these patterns and apply them to the idea of Europe under
discussion today. Only by referring to a “open” identity—this is the final statement of
the paper—will Europeans be able to resolve the many difficulties they have to face in
contemporary age. The so-called “populism,” in fact, is more a problem than a solution.

Keywords: Europe, identity, fundamentalism, multiculturalism, universality

What it Means to be European

In this historical period, despite everything, we cannot deny that we are
European. Despite everything: that is to say, resisting the temptation,
which nowadays is particularly strong, to lay claim to certain particular-
ities and specific identities. Being European has become a given, a fact.

However, to be truly European—and a “good European,” to cite
an expression by Nietzsche—we must, first of all, have a clear idea of
precisely who we are: understanding correctly, on the one hand, our
relationship with the other citizens of the Old Continent and the long
history that unites us, and, on the other, our relationship with the new
citizens, the migrants, with whom we are increasingly interacting. We
must rise above the tendency of comparing an “us” to a “them,” each
closing themselves to the other. Rather, we need to consolidate an
“us” that is able to bring us all together.

The problem is how to achieve this. One of the obstacles, up till
now, has been the way in which the “us” was conceived and contin-



72 Adriano Fabris

ues to be defined, as well as the way in which our relationship with
the other has been, and continues to be, understood. In other words,
the problem is the idea and the construction of our identity: first and
foremost, in our case, of a European identity.

So, what does it mean to be European, beyond the often
over-simplified images that are frequently presented to us? To an-
swer this question we must, first of all, look to the past. It is a
shared past, a history of which we cannot always be proud—since
in most cases it has been marked by war, persecutions, and vi-
olence—but from which we have been, and still to this day are,
able to learn. This has been demonstrated by the fact that, in the
aftermath of the Second World War, the utopia of a European com-
munity, of a Europe that is in many ways “common,” has indeed
become reality.

Furthermore, it must be said that the people of our continent
actually do share a common history, unlike the people of oth-
er continents (such as those of the American continent or Austra-
lia). However, this past is determined by reference to complex and
widespread origins, the welcoming of new elements throughout the
course of the centuries, and the interweaving of the diverse origins
of those who were already living in Europe. As a metaphor, it is
better to think in terms of springs, rivers, and waters which flow into
and merge with one another, rather than referring to roots, which,
at the end of the day, are always separate from one another. These
origins are, primarily, those deriving from Greek lands; secondly,
they are the references offered by religious inspiration, in particular
Judaeo-Christian.!

It is, therefore, on the basis of this history that we can understand
just who we are. It is from this perspective that we can truly under-

1 The metaphor of the earth, in which two streams of water flow into each ot-
her and merge, is taken from Franz Rosenzweig who, in the Western tradition,
refers to a Zweistromland: a land at the confluence of two separate streams.
See F. Rosenzweig, Zweistromland: Kleinere Schriften zu Glauben und Denken
(Berlin/New York: Springer, 2011).



Patterns of Identity for a Multicultural Europe 73

stand our identity. However, it has to be said that this is an identity
which many wish to forget or that they, often for ideological reasons,
feel they must repudiate. I will come back to this point later. The
result, in any case, is a lack of reference points, which has left us
disorientated.

There are, indeed, many elements, increasingly many, which even
today converge to put the European identity in a state of crisis. But to-
day this crisis is more specifically in relation to the large-scale migra-
tion from the Global South, which the European governments seem
incapable of governing in a cooperative manner.

Europe and the Mediterranean

These migrations appear increasingly to threaten European identity:
our identity. Indeed, what scares us nowadays is the fact that what
we are being forced to merge with and to deal with is visibly very
different from us. Black or dark skin and non-Caucasian traits are
increasingly more visible in our cities, and they are found side by side
with the somatic, homologated characteristics which until not long
ago were prevalent almost everywhere.

Yet, it is not only this visible, external aspect which seems to un-
dermine the idea of a European identity. Indeed, Europe has always
been made up of different peoples, crossed by those very differences
that it has always tried to govern. How did it succeed? Not by refer-
ence to a unitary, monolithic culture, but by sharing the same basic
points of reference and a common history. Though there is no single
culture nor common language within Europe—and paradoxically, the
shared bridge-language belongs to the very nation that recently decid-
ed to leave the European Union: Great Britain—there is, however, a
basic mutual inspiration, a sense of common derivation from the same
origin, from the same source.

This origin, as I mentioned above, involves water. And this is no
coincidence, since the Mediterranean—quite literally, etymological-



74 Adriano Fabris

ly—is a “space between lands.” The Mediterranean is, in fact, both a
meeting place and point of exchange for whatever the adjacent lands
may bring, as well as the setting for their conflicts, which have oc-
curred over and over again throughout history.?

Yet today, even this articulate culture with its history for managing
differences is now in a state of crisis. The Mediterranean is merely a
place of transit, not of sharing. Our common origins are no longer
recognized. We have forgotten the plurality of our past. Hence, it is
easy for us to turn against it: denying it, rejecting it, ceasing to teach
what it has brought to us.

It is not surprising, therefore, that cultures different to ours be-
come attractive: the cultures of the Global South, or those pervaded
by an oriental spirituality. Who knows whether we can really under-
stand them? But it is enough for us simply to make some use of them,
especially when we no longer believe in our own culture.

This, however, has dangerous consequences. Not so much because
it can encourage the adopting of behaviors and fashions that are often
somewhat odd, when transferred directly into contexts that are not their
own. Rather, it is because in the growing desert of meaning (as Nietzsche
would say), extreme religious practices can be imposed, which stimulate
equally extreme reactions: resulting in an escalation of violence which is
unfortunately now manifest. This too is due to an incorrect understanding
and an inadequate management of the problem of identity.

The Various Forms of ldentity

The theme of identity is, therefore, a central one in today’s Europe
and in the definition of its future. It is precisely for this reason that it
must receive the focus of our full attention. This is vital, because we
need to be clear about precisely what kind of mix we are dealing with.

2 Cf. in this regard Fernand Braudel, La Méditerranée (Paris: Le Livre de Poche,
1993).



Patterns of Identity for a Multicultural Europe 75

Above all, however, we must know what needs to be done, in order
that we may try to govern these processes, as opposed to suffering the
consequences of them.

Let us, therefore, ask ourselves exactly what is meant by “iden-
tity””: both in the general sense as well as in the specific cases with
which we deal concretely. This, as we shall see, is a complex, ambig-
uous concept, in that there are multiple meanings.?

There are, indeed, three distinct ways of understanding what
we call “identity.” Three different approaches that can be identified
with the help of metaphors. We can distinguish between: a closed, or
“wall,” identity; a reflected, or “mirror,” identity; and, finally, an open
identity—open to those transformations which it may withstand and
with which it is able to interact in various ways.

The “wall” identity is the one that considers the other simply as
something or someone to be rejected. It implies a self-affirmation that
is both exclusive and excluding. In other words, there must be a wall
between myself and the other in order to guarantee this exclusion.
This is the way the issue of identity is experienced by people, for
example, with a fundamentalist mentality.

The “mirror,” on the other hand, involves a different concept of
“identity”: less violent but equally hegemonic. In this model the other
is considered only in relation to my self-affirmation and to the con-
firmation of my identity. Its function, therefore, is merely to mirror
my opinions: opinions that I know from the start to be valid, and that
therefore cannot be truly debated. The other, from this perspective, is
merely a sparring partner, destined to succumb. They play their role
and then disappear.

Finally, the “open” identity is established through our relationship
with others. It is a relational identity. Only when my identity is es-
tablished within this relationship is it truly open: open to what may

3 For further reading on this theme and on the issue of fundamentalisms which |
will deal with shortly, see the volume by Adriano Fabris, Filosofia delle religio-
ni: Come orientarsi nell epoca dell’indifferenza e dei fondamentalismi (Rome:
Carocci, 2012).



76 Adriano Fabris

be new in this relationship; ever open to new relationships. Hence, I
do not close myself to others, and others are not simply my mirror.
Rather, in my very relation to them, I change my own perception of
myself and understand who I am. Moreover, | encourage others to do
likewise. I do not justify their monolithic nature; I do not allow them
to construct a wall; instead, I challenge them through my behavior:
I challenge them to open up, to have the courage to interact with me
and with others who are like me.

Only if we take this stance does the prospect of integration be-
come possible. Only in this way does everyone’s identity develop
and grow. In fact, identity is not something static; rather, it is a de-
veloping process to which, like it or not, we all make our contribu-
tion.

Identity and Fundamentalisms

The above are the identity models present today: both on an individ-
ual and on a social level. These categories, however, must be under-
stood and implemented in the correct way. The wrong way, in fact,
has disastrous consequences. The wrong way leads, as I have already
mentioned, to fundamentalism.

It is important to note that by “fundamentalism” I do not just re-
fer to the religious type. Nor do I consider it to be the fate of just
one single type of religion, the monotheistic paradigm, to inevita-
bly suffer the consequences of fundamentalism, as has been asserted
recently, in somewhat unilateral theses by certain scholars.* Rather,
“fundamentalism” is intended as a mentality that is characteristic of
many different ways of thinking, all defined by a closure, by a fun-
damental rigidity that prevents those who adhere to it from accepting
the challenge of the other’s presence and from really opening up to

4 See, for example, Jan Assmann, The Price of Monotheism (Palo Alto: Stanford
University Press, 2009).



Patterns of Identity for a Multicultural Europe 77

something new. All those positions that reject or devalue productive
dialogue with those who think differently, believing that there is no
need for such dialogue, can be considered a part of this fundamental-
ist perspective. Indeed, fundamentalists believe that they are already
in possession of the truth and are, therefore, convinced that they have
no need for anything.

In short, the fundamentalist mentality is linked to a partial and
restricted conception of one’s own identity and represents a sort of a
pathology that strikes the very relational structure of human beings,
closing it in upon itself. Moreover, it leads to an erroneous manage-
ment, and hence an impoverishment, of our identity.

Even the “mirror” identity, like the “wall,” is an outcome to be
avoided. It too is immature and narcissistic. It does not permit growth,
does not allow us to measure ourselves against that which is new. In
brief: both these identity models are sterile. They are old. They block
the future. They eliminate hope. Perhaps precisely this is the char-
acteristic of a mentality which is ever more widespread in today’s
Europe. Thus, once again, we might talk of a “decline of the West.”

European Identity as a Relational Identity

It is precisely in this context that we need to recover our identity,
our European identity, in the correct way. We need to understand and
express this identity as an open and plural identity, appropriate not
only for the situation in which we now live, but also for considering
what has happened throughout history, albeit with various outcomes.
We must do this in such a way that it does not produce an explosion,
a dissolution, a decline of our traditions.

To achieve this, we must learn to conduct the right relationships,
good relationships. And we must learn to do it right now, in our Eu-

5  Cf. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Munich: Patmos Verlag,
2007).



78 Adriano Fabris

rope. These are relations, as I said, which develop among the different
peoples within Europe, but which also concern those who are arriving
in Europe today. These are relationships between human beings. We
do not meet as abstract entities, we meet as people, we meet as indi-
viduals.

Of course, a European identity, today, must also be built on the ba-
sis of common goals, goals to be achieved in the future. And this, on
closer inspection, is what is often missing. There is no clarity regard-
ing the objectives which, together, the various countries within Eu-
rope can work towards. There is a lack of awareness of the historical
events that have affected us, for better or for worse. But openness to
the future cannot exclude teaching about the past, nor can it exclude a
series of choices that we must make now, in the present.

Making sure that the various EU member states have their bank
accounts in order can certainly not be considered an adequate goal.
Collective efforts cannot be concentrated on the adoption of an in-
creasingly rigid economic policy, nor on the adoption of increasingly
unilateral bureaucratic procedures. The symbol of Europe cannot be
the monument to the Euro placed in Frankfurt in front of the head-
quarters of the European Central Bank. This would be a Europe with-
out a soul. It would be a Europe, which is incapable of understanding
that the crisis which we are currently experiencing is not purely an
economic crisis, perhaps on its way to being resolved, but above all a
cultural crisis. It is an identity crisis, that is to say, a crisis regarding
the adequate construction of Europe’s own identity.

Nor can the notion of Europe as a fortress be considered accept-
able: neither in terms of the fortification of common boundaries, nor,
given the impossibility of doing so, in terms of individual states want-
ing to safeguard their sovereignty by restoring former barriers. For-
tresses, sooner or later, are conquered. Walls collapse.

Instead, the task today is twofold, and concerns precisely the issue
of identity. It is a question of recovering the European identity as an
open, relational identity, and then putting it into practice by making
sure that this plural relationality, which constitutes Europe in its histo-



Patterns of Identity for a Multicultural Europe 79

ry, is disseminated and spread to other people. That is, it must become
fundamental as a model, and as a practice, for those who want to live
in Europe, and also for those who want to be welcomed into Europe.

What I am not suggesting is that we should take a specific, distinct
standpoint, starting with the conviction that every idea is as valid as any
other and must be placed on the same level as all others: what would
suffice would be to achieve this goal in a non-conflictual manner and
with a just dose of tolerance. However, the spread of fundamentalism
demonstrates that this solution—a solution that has become concrete
in Anglo-American communitarianism—is not sufficient for avoiding
conflicts. European culture, European identity, precisely because it is
an “open” identity, is the only one that can legitimize other cultures.
But to do so, it requires that the latter accept its foundational elements:
namely, the dignity of all human beings, the safeguarding of justice,
and, above all, the criterion of hospitable universality.

What do I mean by “hospitable universality”? Again, [ do not mean
the idea of a universality created by one particular culture, one which
we might define generally as “Western.” What I mean is that only if
the criteria and principles developed by Europe during the course of
its history appear to be shareable by everyone, and indeed shared by
everyone, is it possible for everyone to find space, a common space,
for the expression of the specific convictions of each person. Thus: if
this European identity presents itself as an opportunity for safeguard-
ing everyone, and becomes diffused, it may assert itself and, since it
is an open identity, become universally shared.

If we look to the future, then, we realize that what is called for
is the redefinition of our identity. But for this to happen we must be
clear about what this identity actually consists of. In short, a European
identity, if it is indeed an open identity, can only be a relational identi-
ty. It has been built, and must continue to be built, with an awareness
of and respect for different traditions. It has always been, and must
continue to be. It requires, and indeed must ask, other cultures and
traditions to adopt its criteria in order to interact: thus making its uni-
versality possible, and reaffirming it as universal.



80 Adriano Fabris

Ultimately, it is a question of reaffirming and remaining faithful
to that identity which is typical of difference and which is created
by difference. We are all the same not because we are homogenized
by certain shared practices: we are all the same because we are all
different. Only starting from this position is it possible for hospitality,
true hospitality, to be achieved.

I conclude with a metaphor. Let us not make the mistake of de-
stroying our home, of undervaluing it, of despising it: others do not do
so. Let us not make the mistake of closing it or barricading ourselves
in. Instead, this house must be there, it must be constantly repaired
and rebuilt, but it must not have locked doors. If we neglect it, if we
do not all work together to keep it in good shape, it will collapse.
After all, it is only together, all inhabitants, both old and new, that
we can keep this house alive: that we can keep our old Europe alive.

Bibliography

Assmann, Jan. The Price of Monotheism. Palo Alto: Stanford Univer-
sity Press, 2009.

Braudel, Fernand. La Méditerranée. Paris: Le Livre de Poche, 1993.
Fabris, Adriano. Filosofia delle religioni: Come orientarsi nell epoca
dell’indifferenza e dei fondamentalismi. Rome: Carocci, 2012.
Rosenzweig, Franz. Zweistromland: Kleinere Schriften zu Glauben

und Denken. Berlin/New York: Springer, 2011.
Spengler, Oswald. Der Untergang des Abendlandes. Munich: Patmos
Verlag, 2007.



81
DRAGAN PROLE

Witness of the Future
DuSan Vasiljev and the European Turning Points in
2018

Abstract: What is Europe? Certainly not a territory. Philosophically speaking, Europe
is a specific kind of rationality that includes a unique dialogue with the past. The
truth or falsehood of Europe depends on the vitality of maintaining that dialogue.
Following that logic, we would like to reflect on our own time by means of dialogue
with a tragic figure of Serbian inter-war poetry, Dusan Vasiljev. We will focus on
some motifs of his poetry that could serve as a tool both for examining the effects of
massive conflicts on European self-understanding, and for rethinking our capacities
to face our contemporary challenges.

Keywords: post-war Europe, new forms, renewal, disaster, Dusan Vasiljev

The Enemy is the Radical Alien

The change brought forth by the Great War relies on the power of
the new media, mainly posters. The poster marks the beginning of
an extreme artistic style in which the audience permits an impudence
that would be unthinkable in places we consider pure art.! Thanks to
the boldness of its messages, the poster allowed public space to be-
come a visual stage, in which the former neighbor was displayed as
a mortal enemy or a radical alien. Warring sides were not displayed

1 Hans Sedlmayr, Verlust der Mitte: Die bildende Kunst des 19. und 20. Jahrhunderts als
Symptom und Symbol der Zeit (Frankfurt am Main/Berlin: Ullstein, 1956), 100. (All
translations are mine unless otherwise indicated.)



82 Dragan Prole

in the posters as adversaries who played by the book, by the interna-
tional conventions and customs of war. On the contrary, the opponent
had to be turned into a radical, unreasonable, bloodthirsty alien, a
wild beast keen on explicitly destroying the other side. While op-
ponents have opposing goals and interests, and yet respect common
norms and rules, enemies do not share and accept our values, but fight
against the things we care deeply about, against the conceptual pos-
tulates on which we formulate our existence. When compared to the
nineteenth-century liberal dream of gradually lessening and ending
international conflicts, based on the assumption that wars are waged
more and more “humanely, and that a person does not hate another
person,” the Great War presented an eponymous turning point. “Hu-
mane” war became an oxymoron.

Propaganda conflicts were guided by the strategy of dehuman-
ization, that is, the creation of disgust. Unlike hate, which always
implies a certain respect for the other side and appears as the other
side of love, through disgust the enemy is presented as sub-human,
able to infect us, contaminate us, begrime us. The purpose of such
propaganda was to create a general principle that the sub-human, the
racially and culturally inferior do not deserve to be treated humanely.
Especially among the troops, a determined belief needed to be creat-
ed that conventions and international agreements only bound them if
the opponent was of the same race and cultural level, but when the
inferior came into play, such rules were no longer valid. Even though
numerous institutes for racial research were founded for a scientifical-
ly based justification of colonial projects, the results of their research
found an audience in the masses of the uneducated public and worked
as the internal propaganda of fear.’ The logic which their work was
based on during the Great War was mostly used within the European

2 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts (Berlin: Duncker und Humblot,
1833), 429.

3 Ruben Philipp Wickenhduser, Rassenforschung Rassenkunde Rassenideologie: Eine
wissenschaftshistorische Betrachtung der physischen Anthropologie zwischen Wei-
marer Republik und NS Zeit (Norderstedt: Books on Demand Verlag, 2015), 119.



Witness of the Future 83

framework. After ignoring growing mistrust of external foreigners
beyond European borders, the alien within them comes into play.

If ethics and politics cannot be conceived without a relation with
the alien, then it is the key mission of war ideology to radicalize that
alienness of the enemy as much as possible. This is, of course, not the
alien in the sense of a romantic idea of the dignity of the unknown.
It does not relate to the promise of higher subjectivity; instead, it is
about the thesis of all three meanings of the alien for their uncondi-
tional pathologizing. If the aspects of the alien correlate to place, pos-
session, and kind,* then the propaganda logic of the Great War called
for a final showdown with a hell of sorts, one which resides beyond
the domestic, cultivated, and just world, one in which we can only
meet a mean and uncivilized aggression that is armed to the teeth.
Furthermore, that hell must be destroyed, as it is populated by a bar-
baric subhuman species who have no contact with “our” principles of
humanization and high cultural achievements. It goes without saying
that such a mixture of a cursed place, the basest instincts, and the
most negative strangeness possible, marked as the ultimate evil, as
lies and ugliness, is supposed to trigger disgust at the very mention
of such beings.

In the root of all this we can recognize the logic and the aesthetic
that worked on aestheticizing the call to enlist and participate in the
Great War, that is the mobilization imperative Serbien muss sterbi-
en. The poster featuring this slogan presents the immaculately clean
sleeve of a KuK (Austro-Hungarian army) officer from which a gar-
gantuan hand appears. That hand forcefully and mercilessly strikes
the head of a considerably smaller, hairy, bestial freak in dirty clothes,
who holds in his right hand a primitive bomb with a fuse, and is drop-
ping a kitchen knife from his left hand: “The enemy is the criminal,
he is outside of the law. He is not justified, the war is.”

4 Bernard Waldenfels, Topographie des Fremden, Vol. 1 of Studien zur Phdno-
menologie des Fremden (Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997), 20.

5 Norbert Bolz, “Warum es keine Kriege mehr gibt,” in Krieg und Kunst, ed.
Bazon Brock and Gerlinde Koschnik (Miinchen: Wilhelm Fink, 2002), 151.



84 Dragan Prole
The Hidden Humanity

The experiences of European turning points a hundred years after the
end of the Great War can be presented through a controversial, but ex-
tremely interesting and tragic persona of the Serbian postwar poetic
scene. The poetic motifs of DuSan Vasiljev will be our guiding light
for the virtual confrontation of the returnees from the Great War with
the challenges we face today. Almost at the end of the war, an 18-year-
old boy joins the Austro-Hungarian army deliberately. As a volunteer,
Vasiljev participates in the battles on the Italian front, which were es-
pecially massive and intensive during the offensive on the Piave River.
Unlike many of his countrymen, DusSan did not try to find a way to join
the Serbian army on the remote Thessaloniki front. It is difficult to say
if this was a matter of civil loyalty, or of his discomfort when consid-
ering taking up arms against his home country. He also did not join
the disappointed returnees from the eastern front, who in the tens of
thousands deserted from the KuK army and formed the Green Cadres,
in hopes that through robbing the rich they could build a more just and
better world.

The expressionism of this gifted poet is marked by existential
paradoxes: voluntary participation in the Great War on the side of the
Monarchy whose mortal enemies were Dusan’s kinsmen south of the
Sava and Danube river; the shocking violence he had to endure from
his countrymen when, after the war, he appeared in his KuK uniform
(the most ceremonial piece of clothing he owned); the fatal disease
he brought from the front that ended his life at the mere age of 24;
and the irreconcilable gap between the returnees from the war and
their fellow citizens who spent the war at their homes. The unusual
life story of this young man stems from an inexplicable force which
drove him to enlist and participate in the Great War, which he could
not resist—"“An adventurer I am not / like Manfred or Peer Gynt / but
IThadto ... had to getaway ... /..cccct cevveenennnn. ” (Silom [By force]).t

6  Dusan Vasiljev, Pesme [Poems], ed. J. Zivlak (Sremski Karlovci: Kairos, 2000), 32.



Witness of the Future 85

This unusual line is empty and consists mainly of dots. It is as if
it embodies the necessity of life’s constellation, which we cannot re-
sist, but which fundamentally determines our lives. Such a necessity
is usually referred to as destiny. Research about Southeastern Europe
emphasizes that it is characteristic of this region to remove any sort of
transcendence from destiny, and that it is displayed as something of this
world; “in this part of Europe, destiny is almost something mundane.”’

Still, Vasiljev does not see destiny in the everyday, in the inevitable
entanglement in the webs of power. From his perspective, destiny is
not the result of an inner constellation of the powerful and powerless,
the privileged and subjugated. On the contrary, destiny appears in the
form of an irresistible call to the present, announcing the permanent
exit from the present, ordinary, and everyday. Sensing the epochal
event after which neither he nor the world would ever be the same
again, was far more enticing for Vasiljev than the question on which
side he would fight and who his adversary would be. It seems as if
his example is just one of many who witnessed the need to “depart
from themselves.”® The modern search for subjectivity, in the spirit
of Emanuel Levinas, rests on the idea of a fracture, a break, a radical
change, of a transcendence that is unimaginable if we do not escape,
do not leave the current being.

The young poet felt deeply that the thing he wanted to write about
required means and forms which were not known or available to the
poetry of his era. The world of bare, raw, and dehumanized human
experiences and the world the poet builds with his lines are so hetero-
geneous that, at first, the poet is left with nothing but an attempt to try
and figure out the alienness of the world by recognizing and illumi-
nating his own situation. On the other hand, it does not allow him to
believe in a harmonious symbiosis of the poet and his subject matter.
This means that modern poets unwillingly give in to the absenteeism

7 Paul Scheffer, “The Quest for Eternal Peace in Europe;” in The Time is Out of Joint:
Perceptions of Europe, ed. S. Austen, 45-53 (Amsterdam: Felix Meritis, 1998), 49.
8  Emmanuel Levinas, De [évasion (Montpellier: Fata Morgana, 1998), 98.



86 Dragan Prole

of a truce, a permanent discord, and discrepancy. Writing poetry no
longer refers to creating harmony, but an annunciation and presen-
tation of existing discords, conflicts, and ambiguities. This extraor-
dinary “privilege,” to enter deep into the empty space that separates
the poetic world from the mundane, belonged, without doubt, to the
veterans of the Great War. The key motif that Dusan Vasiljev brings
is tied neither to the mass killings, to the pain and suffering of mil-
lions, nor to the monstrous power of means of destruction created by
the extreme rationality of the technologically advanced civilization.
Vasiljev is not fascinated with the poisons, powerful machine guns,
or the enormous cannons, tanks, and zeppelins—of all the new things
he saw on the battlegrounds, in his mind, it was the barbed wire that
left the principal impression. This is stated in many brilliant verses
and lines:“The view is grey from barbed wire”; “Our paths are now
merged in misery and pain / and the barbed wires cut our view of the
sky / The humans in us are deeply deeply hidden / they cannot / can-
not / come back” (Zice [Barbed Wire)).!

It is as if the barbed wire for Vasiljev is not laid down horizontally,
but stands vertically. It fills the perspective of the observer, by placing
itself between him and reality. It denies access, both inner and outer.
To a man surrounded by barbed wire, the sky—as the archetypical
symbol of paradise, peace, the true symbol of living—remains out of
reach and incomprehensible. Furthermore, the barbed wire obstructs
the view of the sky, which means that it significantly reduces the hori-
zon of the visible and thinkable. The subject in the barbed wire cannot
see the sky. It has been taken away from him and reduced to the level
of imagining, fantasizing. Even if he considers looking up at the sky,
his gaze will necessarily remain unfulfilled, empty, purely intention-
al, with no contact with the object. On the other hand, the presence
of barbed wire is equal to the cancellation of humanity. The human
remains suppressed, is not allowed to appear and display himself, to
become visible and tangible, in the interhuman, mundane reality.

9  Vasiljev, Pesme, 80.



Witness of the Future 87

The experience of barbed wire is not comparable to trauma in the
normal sense of the word. Vasiljev is not a kind soul contaminated by
destruction, neither is his poetry comparable with the longing for a
more beautiful and better world. On the contrary, there is but a trace
of remorse that the warring storm did not bypass him. In the end, this
volunteer, even after the war, feels that in it he found the most elo-
quent, most educational event of his time. “I am not sorry that I wad-
ed in blood up to my knees, / or that I have survived the red years of
slaughter. / Yet because of this holy pilgrimage / ruin has been heaped
upon me” (Covek peva posle rata [A man sings after the war])."°

The poet would be shocked today if he were to find an infinite
sting of barbed wire north of his hometown of Kikinda in 2018. It
is quite close to the border with Hungary, which fenced itself off
from its southern neighbors. How would Vasiljev respond to the
story of the order of a massive amount of barbed wire which was
rejected by the German manufacturer with the response that their
wire was made for animals, and not humans? Unlike his contem-
porary, Franz Kafka, who also died in 1924, for Dusan the animals
no longer serve the purpose of literary metamorphosis and research
into the human condition. It appears as if the modern statesmen are
raising the virtue hierarchy which Kafka tried to tear down, or at
least interrupt, which is founded on the primacy of the human, high
above the animals. The fence intended for animals is placed as the
border between the true “familiar” people and the unwanted aliens
who are a priori denied humanity. It is more probable that the step
away from the norm is literal here, and that all the people who want-
ed to enter Hungary are reduced to animals because the treatment
they receive is reduced to a restraining order. Such a treatment is a
characteristic of man’s behavior toward wild and feral beasts. The
fact that the fencing of an entire nation is directed against elemen-

10 Milne Holton and Vasa D. Mihailovich, eds., Serbian Poetry from the Beginnings
to the Present (New Haven: Yale Center for International and Area Studies, 1988),
232.



88 Dragan Prole

tary European values, against the very basis of the Union, which is
non-discrimination and freedom of movement, probably does not
disturb all those civilians who, acting as governmental guard dogs,
are currently patrolling that fence and are helping the elements of
the state to protect the first line of defense of “Fortress Europe”
against the unwanted alien scourge.

On the other hand, the poet would probably be delighted by the
idea and the reality of a Europe with no borders, and the target of
his excursions would most definitely be the border between Austria
and Italy, on which there are a couple of monuments instead of the
former front, but no one is asking for passports. However, Vasiljev
would not find the association of barbed wire and the borders of
Europe confusing. The integration of Europe in the conflict with the
exterior other would remind the poet of the customs of his coun-
trymen, who would unite, even when fighting amongst themselves,
against the alien, especially if that alien appeared hostile and ag-
gressive. He would recall Fichte who, after the Great Turkish War
(whose actions affected his province as well, and was ended with the
first signing of a peace treaty of European powers and the Ottoman
Empire in Sremski Karlovci in 1699), said that the Turkish advance
into Europe was seminal to the idea that “Christians are but one
state and have one interest.”"!

Vasiljev would probably try to connect the lost opportunity for
uniting Europe with different terms and notions concerning Europe
which were prevalent in his surroundings. On one hand, Europe was
there as a cultural term, with which he felt an undivided unity. If Eu-
rope is indivisible as a cultural area and is determined and united, as
a political area it is deeply divided. On one side, we have the politics
of the French revolution and the Paris Commune, to which the nations
which had been subjugated for centuries likened themselves. Such
European politics, as a symbol of fighting for freedom and equality,

11 Johann Gottlieb Fichte, Die Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, ed. J. H.
Fichte (Berlin: de Gruyter, 1965), 197.



Witness of the Future 89

was a role model and base to Slavic peoples who had, until recently
and apart from Poland, all chosen liberal ideologies, and with them,
state flags in the colors of the tricolor. On the other end of the spec-
trum, we have the Realpolitik of the great European powers which,
like Great Britain, kept the dying Ottoman Empire alive, and thereby
delayed the South Slavs’ dream of final liberation. Such politics was
seen as incorrect, oversimplified, and ruthless by the romantics, like
Jovan Jovanovi¢ Zmaj and Pura Jaksi¢. Its pinnacle Vasiljev would
have recognized in the experiences of the Great War. It embodied
the exact opposites of the ideas of the French revolution—inequality,
disunity, and the absence of freedom. Put into verse, such politics
enshrines on all sides the inherited image of the bloodthirsty figure
which lurks beyond the Slavic south—“We are all big Turks / in this
slaughter” (U kolibama smrti [In the Huts of Death])."?

The Burden of the Past and the Deconstruction of the Romantic Path

Whilst trying to offer a response to the rift between Europe as a cul-
tural term and as a political term, Dusan Vasiljev unifies the smoth-
ered hope and the promise of a new, unknown poetics, but a poetics
completely up to its task: “Other forms would have saved us” (Prolog
[Prologue]).”® Salvation in form can be found only by a poet who
nurtures a deep trust in the power of the arts to provide an exit from
the contradictions of the world he inhabits, that is, from the dead ends
in which his era is entangled. A close encounter of the poetic and the
everyday world did not seem like a plausible utopia to Vasiljev. Even
though the postwar idea of salvation expressed a persistent, tough
human nostalgia for a better world, and this “category of collective
experience was lived essentially in the waiting mode,”'* Vasiljev

12 Holton and Mihailovich, Serbian Poetry, 232-3.
13 Vasiljev, Pesme, 5.
14  Stéphane Moses, Lange de I'histoire (Paris: Seuil, 1992), 75.



90 Dragan Prole

saw no other available routes one could take to reach salvation. “The
clouds offer no salvation, / nor the hearts of men / we shiver in horror”
(Narastaji [Generations])®.

The same expressionistic impotence followed transcendence be-
ing delegitimized as a pure Fata Morgana, and the sphere of social
immanence being likened to the triumph of material values. The
crucial guidelines for acting and thinking lost their human visage by
morphing into an abstraction of money and possessions. The poet did
not find his postwar world to be one of physical desolation and ruins,
as his Banat home was spared, but he did face enormous challenges
of spiritual desolation, embodied in the rule of the sacrosanct “system
of needs.” The order of “paths” the poet finds does not imply that it
will soon be replaced by something else. After a century, the material
order only solidified its rule. Therefore, Vasiljev would probably even
today mourn the display of history as a barren, bleak path on which
nothing appears, and nothing new can appear, maybe because those
who cross it have exhausted all ideas of walking. History without
history is a necessary correlate of the display of the subject deprived
of subjectivity: “Joy of birthing new worlds thinks us / Fills the paths
of bushes and barren cliffs / ... / we are fed up with everything: god,
glory and symbols!” (Radost smeha [Joy of laughter])'®.

The privileged romantic motif of the path acquires completely dif-
ferent connotations when perceived by the returnees. Someone who
saw the path from the perspective of a path to war is unable to connect
the journey with the magic of their own metamorphosis. What happens
to the path when it is reduced to an eternal farewell, to loss, to dying?
The powerful vision of the path as enriching to life, as eternally import-
ant emotionally, and as a spiritual process that never truly ends, ended
up in nightmarish, abominable memories. The romantic idea of the path
offered a distance from the everyday, a secluded dream in which the
ritual dynamic of the crossing resides as well. The path from the ex-

15 Vasiljev, Pesme, 71.
16 Ibid., 19.



Witness of the Future 91

isting takes the romantic to the desired, given, and expected. It is not
surprising that the path once held the promise of initiation, of maturing,
and reaching higher forms of humanness by knowing and appropriating
(thus far unknown) artistic and spiritual contents.

However, the romantic announcements of the completed man
were completely dismantled by the hell of the war and postwar trau-
ma. Therefore, from the perspective that dominated after the Great
War, the romantic distinction between the inner voyage, for which
we do not need to change our residence, and the personal odyssey
into foreign worlds and unknown languages, appeared devalued and
meaningless. One thing is for certain: the path was no longer associ-
ated with the possibility of human accomplishment or fulfillment. If it
is impossible to remove the experience of change from the image of
the path, that is, a certain morphing though the shift from one place to
another, then it is no longer a change for the better.

For Vasiljev, the path is no longer a medium of the precious prom-
ise of a future, far happier and more humane existence. Instead of
opening the windows into the future, to enable the fresh air to come
surging in, the path represents the embodiment of a tiresome burden
from the past, which suffocates the poet and which he can in no way
get rid of. As a merger of pain and misery, the path takes us nowhere;
it no longer directs us to the unknown, shadowy lands that are just
beyond that hill. The path no longer talks of what is before us, but of
what stands right behind us, which shadows us and is with us even
when we do not want to be aware of it. The path of Vasiljev does
not lead forward but backward, testifying to the trauma of the entire
world which left its mark on the trauma of humanity. From there, the
path can be nothing but an image of regress, an unwanted change that
pulls the entire collective backwards, and marks the reversible histor-
ical flow to the worse: “We thought we’re going forward / but every
step was to return” (Narastaji [ Generations])."”

17 Ibid., 70.



92 Dragan Prole
The Returnee and the Migrant: Aliens without History

The experience of the war returnees poses the unusually difficult chal-
lenge of adaptation. In the poetry of Dusan Vasiljev, the question of
the return relates to both the dramatic, radical change in scenery in
which the war chaos and death make way for the prose of the ev-
eryday, and to the meeting of the war-traumatized returnee and his
countryman, who found out about the war atrocities and killings from
the safety of his warm home. Instead of the return to one’s home-
land bringing much desired solace and remedy for the wounds caused
by war, the scenery of the return bears witness to effects opposite to
those that were expected. The war-born trauma is joined by another
trauma, caused by the misunderstanding of those the returnee initially
believes to be confidential, familiar, known, and close. The alien is
the one without history, of whose personal history we know nothing,
as he was not a part of our life world. The war returnees and mod-
ern-day migrants share that kind of alienness, which creates a gap in
relation to the domiciled population.

The heterogeneous registers of experience create a distance which
unconditionally must be surpassed to be able to talk about closeness
again. The meeting of the returnee with former acquaintances becomes
a trial in which the test of mutual trust is the subject. It is no longer
measured by mutual memories or former friendships, but by what the
returnee brings with him as a war memory:

This discrepancy between the uniqueness and decisive importance that the ab-
sent one attributes to his experiences and their pseudo-typification by the people
at home, who impute to them a pseudo-relevance, is one of the biggest obstacles
to mutual re-establishment of the disrupted we-relations.*®

The returnee represents a sting in the body of his former community.
His traumas are mostly experienced as unwanted ballast, and his ex-

18  Alfred Schiitz, “The Homecomer;” in Collected Papers II: Studies in Social Theory,
ed. A. Brodersen, 106-19 (The Hague: M. Nijhoff, 1976), 114.



Witness of the Future 93

periences as completely irrelevant for the life conditions of a civilian.
Those traumatized by war and those untouched by war live in experi-
ence registers that do not overlap. They do not speak the same language.
Because of that, Vasiljev says to all the war veterans: “for us only the
smile of pity ripens” (Narastaji [ Generations])". From the perspective
of those who remain, beyond the war, the returnee overstates the signif-
icance of his experiences, as those experiences in everyday life do not
appear neither appealing nor useful. However dramatic, the experienc-
es of the migrants might be—as they are, by default—Ilikened to one of
many already known and well-learned lessons about the dark sides of
humanity. That way they are neutralized, defaced, and irrelevant. Like
the returnees, the migrants are often classified under the name of unfor-
tunate human destiny, worthy only of pity and nothing else. Extraordi-
nary experiences of borderline human situations are thus normalized.
The crucial issue with normalization is that it “creates what it normal-
izes.”” Whether we are talking about the migrant or a returnee, we are
talking of a social outcast, persons whose crucial personal experiences
are not relevant to the community they are a part of.

What is crucial for the returnee and the migrant, the extraordi-
nary experiences that have a formative role in the shaping of life as a
whole—and not only a personal, individual one, but in the future of
the entire collective—is for the familiar, civilian populace a trivial,
unworthy, and meaningless string of unfortunate events with no gen-
eral significance. The attempt of the returnee to generalize his expe-
rience of the war in the collective framework inevitably clashes with
the procedures of normalization: “And we believe that all that / was
nothing but a joke / of a drunken, wild Carnival, / that sailed away in
blood and so / all is fine now” (Nemo¢ [Helplessness]).?!

19 Vasiljev, Pesme, 71.

20 Bernard Waldenfels, Grenzen der Normalisierung: Studien zur Phinomenologie
des Fremden 2 (Frankfurt am/M: Suhrkamp, 1998), 11.

21 Vasiljev, Pesme, 65.



94 Dragan Prole
Consoled Tourist and Disturbed Refugee

Remembering the war or the reason for migration can hardly be concil-
iated with the needs of everyday life. These two positions are conflicted
and threaten each other, or even cancel each other out. Instead of allow-
ing their uneasy presence and giving the leading role to the unpleasant
sting of the war witness, civilians rather try to go back to normal, nur-
turing as a consequence the idea that war is nothing but a meaningless,
terrible excess which came and went. The returnee is above all irri-
tated by the leveling, the unjust, and violent change of the extraordi-
narily significant revelation into meaningless and pointless fornication:
“Truth holy and just / we buried for the hundredth time / and gave away
to oblivion / that which once was” (Nemo¢ [Helplessness]).?

The integration of the returnee is successful only when he stops
emphasizing his wartime existential experiences and when he com-
pletely turns towards the trivial everyday of his community. For this
to happen the war veteran must become a consumer. Recognition can
come only when he turns to consuming. Nicely dressed, shaved, and
washed, the veteran becomes one of us. In a nice, elegant suit, Vasil-
jev most certainly would not have been beaten, and his clothes would
not have been ripped. However, the image of migrants in nice suits
would not be able to lessen their alienness. Simply put, the migrant
in a nice suit is an illegal, economic migrant who came to bask in our
common wealth. Therefore, he is unwanted, while the migrant in rags,
who owns nothing, and who lost everything in the war, represents the
ideal typical opposite of the ideal tourist. The tourist “spends, smiles,
admires, and leaves”, while the migrant comes to stay and become
a part of our community: “The tourist is the benevolent foreigner.
[...] He makes us connected to the larger world, without imposing its
problems on us. In contrast, the refugee, who could have been yester-
day’s tourist, is the symbol of the threatening nature of globalization.
He comes bringing with him all the misery and trouble of the larger

22 Ibid, 65.



Witness of the Future 95

world.”? Therefore, it is not unusual that the crucial discussion in
Germany, which took in the most migrants, was about establishing
the upper limit. When we are doing something which is hard, and we
are doing it unwillingly, the only salvation is quantification. Tedious
work must be limited, since it is easier to do it when you know when
it will end.

In the case of migrants, establishing the upper limit would mean
that people are divided into those who have been saved, who deserve
to be saved, and those who are not worthy of help, just because the
quotas are full.** In such circumstances, DuSan Vasiljev would yell
with Rilke and the French theater writer Marie Lenéru: “Wehe denen,
die getrosted sind [woe to those who are consoled],”” as every form
of consolation is nothing but the hiding of the life difficulties which
burden modern Europe. After the Christian meaning of the term con-
solatio which saw in the Holy Spirit the entity providing solace to the
believers, the secularized version of consolation requires strength and
confidence which gives the consoled man the help he needs to persist
through all existential threats: “One who is consoled has trust that
within this world forces arise [...] which convince him that the turn of
events in the end must be good, independent of what he alone can do
through his own powers.”?® The hopeless returnee would today repeat
his verse “other forms would have saved us,” calling for a responsive
relation with the phenomena we face. They ask Europe for a creative
response which we give only when we no longer rely on what we
have, but on what we do not have, which does not fall under the spec-

23 Ivan Krastev, “Utopian Dreams of Life Beyond the Border,” IWM Post 117 (Spring/
Summer 2016), 4 (https://www.iwm.at/publications/iwmpost/iwmpost-archive/
iwmpost-117/).

24 Bernhard Waldenfels, “Fliichtlinge als Giste in Not,” Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 65, no. 1 (February 2017): 89-105.

25 Letter from Rainer Maria Rilke to the Countess Margot Sizzo-Noris-Crouy
in Chateau de Muzot sur Sierre, 6. January 1923. Quoted from: Rainer Maria
Rilke, Briefe. Zweiter Band. 1914 bis 1926 (Wiesbaden: Insel, 1950), 375.

26 Otto Friedrich Bollnow, Neue Geborgenheit: Das Problem einer Uberwindung des
Existentialismus (Stuttgart/Koln: W. Kohlhammer, 1955), 57.



96 Dragan Prole

trum of known and proven reactions. A witness of the future, DuSan
Vasiljev, would encourage us to take on such an endeavor.

Bibliography

Bollnow, Otto Friedrich. Neue Geborgenheit: Das Problem einer
Uberwindung des Existentialismus. Stuttgart/Koln: W. Kohlham-
mer, 1955.

Bolz, Norbert. “Warum es keine Kriege mehr gibt.” In Krieg und
Kunst, edited by Bazon Brock and Gerlinde Koschnik. Miinchen:
Wilhelm Fink, 2002.

Fichte, Johann Gottlieb. Die Grundziige des gegenwdrtigen Zeitalters,
edited by J. H. Fichte. (Sammtliche Werke.) Berlin: de Gruyter,
1965.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Grundlinien der Philosophie des
Rechts, edited by Eduard Gans. (Werke 8.) Berlin: Duncker und
Humblot, 1833.

Holton, Milne, and Vasa D. Mihailovich, eds. Serbian Poetry from
the Beginnings to the Present. New Haven: Yale Center for Inter-
national and Area Studies, 1988.

Krastev, Ivan. “Utopian Dreams of Life Beyond the Border.” /WM
Post 117 (Spring/Summer 2016). https://www.iwm.at/publica-
tions/iwmpost/iwmpost-archive/iwmpost-117/.

Levinas, Emmanuel. De [’évasion. Montpellier: Fata Morgana, 1998.

Moses, Stéphane. Au-dela de la guerre: Trois études sur Levinas. Paris:
L’Eclat, 2004.

---. L’ange de [’histoire. Paris: Seuil, 1992.

Rilke, Rainer Maria. Briefe. Zweiter Band. 1914 bis 1926, hg. vom
Rilke-Archiv in Weimar in Verbindung mit R. Sieber-Rilke und
besorgt durch K. Altheim. Wiesbaden: Insel, 1950.



Witness of the Future 97

Scheffer, Paul. “The Quest for Eternal Peace in Europe.” In The Time
is Out of Joint: Perceptions of Europe, edited by S. Austen, 45-53.
(Felix Meritis papers 8.) Amsterdam: Felix Meritis, 1998.

Sedlmayr, Hans. Verlust der Mitte: Die bildende Kunst des 19. und
20. Jahrhunderts als Symptom und Symbol der Zeit. Frankfurt am
Main/Berlin: Ullstein, 1956.

Schiitz, Alfred. “The Homecomer.” In Collected Papers II: Studies in
Social Theory, edited by A. Brodersen, 106-119. The Hague: M.
Nijhoff, 1976.

Vasiljev, Dusan. Pesme. Edited by J. Zivlak. Sremski Karlovci: Kai-
ros, 2000.

Waldenfels, Bernhard. “Fliichtlinge als Géste in Not.” Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 65, no. 1 (February 2017): 89—105.

---. Studien zur Phdnomenologie des Fremden, Vol. 1, Topographie
des Fremden. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997.

---. Studien zur Phdnomenologie des Fremden, Vol. 2, Grenzen der
Normalisierung. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1998.

Wickenhéuser, Ruben Philipp. Rassenforschung Rassenkunde Ras-
senideologie: Eine wissenschaftshistorische Betrachtung der phy-
sischen Anthropologie zwischen Weimarer Republik und NS Zeit.
Norderstedt: Books on Demand Verlag, 2015.






GERTRUDE CEPL-KAUFMANN

Eskapismus und Integration. Kulturmuster im
schwierigen Prozess regionaler, nationaler und
europiischer Kulturtransfers in der Zeit nach 1945 bis
in die Gegenwart. Konnotationen zu Carl Zuckmayers
Drama Des Teufels General

Abstract: Taking into account the cultural and spacial turn, the paper reviews Carl
Zuckmayers drama Des Teufels General, in which the identity of the “Rheinldander”
is actively composed of the multicultural history of the stream and its inhabitants.
The Rhine and the people living by it become the positive example of integration in
contrast to escapism. The river, as a landscape, is therefore an example of geograph-
ical interpretation and the construction of signification.

Keywords: Rheinland, the West, sense-giving, landscape, cultural transference

Zum Beitrag der Germanistik im Diskurs der ,, Humanwissenschaften

Der cultural turn ist auch an der Germanistik nicht spurlos voriiber
gegangen. Diese Wende hat schon seit den mit Pierre Bourdieu und
Michel Foucault angeregten kultursoziologischen Forschungen Fra-
gestellungen entwickelt, die das Textverstehen grundsétzlich in einem
paradigmatischen Feld verortet, das zum Verstehen transdisziplinér
gesetzter Problematik offen ist. Ergéinzend fiir eine iiber das Textver-
stehen und philologische Denken hinausgehende Disziplin wirkte sich
der spacial turn aus, mit dem Karl Schlogel aus Sicht der Geschichts-
wissenschaften das Theorie- und Methodenkarussell weiterbewegt



100 Gertrude Cepl-Kaufmann

hatte.! Die Forschung des Instituts ,,Moderne im Rheinland®, der sich
die Autorin dieses Beitrags verpflichtet fiihlt, fragt nach einer ,,Rhe-
torik der Region“? und meint dabei tiber Schlogel hinausgehend die
Erkenntniskraft, die historischen Landschaften eigen ist — Dalmatien,
Sibirien oder Burgund sind immer mehr gewesen als eine Ansamm-
lung von Hausern, Bergen und Personen. Sie spiegeln auch mehr als
die nationale und transnationale Geschichte, prigen sie vielmehr mit
der eigenen Identitit und verdichten Einfliisse und Erfahrungen zu
einem unaustauschbaren, umso mehr zum Vergleich motivierenden
Kulturmodell. Sie sind das tertium datur, erweisen sich als die drit-
ten ,Orte‘. Angelegt sein kann die ,,Geddchtnistopographie® in vie-
len Erscheinungsformen, greifbar wird sie in besonderer Weise aber
in Texten, die in der Region entstanden oder auf sie bezogen sind.’
In diesem Sinne mochte dieser Beitrag den Versuch unternehmen,
von einem solchen exemplarischen, auf eine Region bezogenen Text
ausgehend, Parameter fiir die in der umfénglichen Titelei angeleg-
ten Fragestellungen aufzufinden. Der ausgewdhlte Text ist insofern
von besonderer Relevanz, als er in einem sowohl nationalen als auch
transnationalen historisch markanten européischen Kontext steht und
selbst den Schliissel zum Verstehen eines historisch-topographischen
Phianomens anbietet, das im aktuellen Europa-Diskurs Erinnerungs-
potential birgt und zugleich zum zukunftsfahigen Nachdenken anregt.

1 Schlbgel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit. Uber Zivilisationsgeschichte und
Geopolitik. Hanser Verlag: Miinchen 2003.

2 Cepl-Kaufmann, Gertrude: ,,Denkbild und Praxis. Zur Rhetorik der Region®. In:
Cepl-Kaufmann, Gertrude u. Georg Molich (Hrsg.): Konstruktionsprozesse der
Region in europdischer Perspektive. Klartext Verlag: Essen 2010 (Diisseldorfer
Schriften zur Literatur- und Kulturwissenschaft 6), 45-79.

3 TRIANGLE wird eines der Forschungsprojekte des Instituts ,,Moderne im Rhein-
land* benannt. Im vergleichenden Blick auf ,Dreildnderecke’, europaweit (und
auch global denkbar), wird der topographisch motivierte Blick auf Kulturland-
schaften ausdifferenziert, u. a. in Projekten mit den Universititen Innsbruck und
Luxemburg, unter dem Begriff ,,Geddchtnistopographien* mit der Universitét
Danzig.



Eskapismus und Integration 101
Carl Zuckmayers ,, Abendland “*-Konstrukt

Die Rede ist von einem Monolog im bekanntesten Drama des Schrift-
stellers Carl Zuckmayer: Des Teufels General. Das Stiick bietet un-
mittelbar nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs eine viel beachtete
Auseinandersetzung mit den Wirkméchten des Dritten Reiches. Der
Protagonist, General Harras, beantwortet mit einem Monolog das
Problem des jiidischen Fliegerleutnants Hartmann. Dieser ist besorgt,
ob er fiir seine anstehende Verheiratung den notwendigen ,,Arier-
nachweis* erbringen kann. In seiner Sorge hat er sich an seinen Vor-
gesetzten gewandt und erhélt als Antwort eine umfassende Exkulpa-
tion. Harras offeriert mit seinem argumentativen Handlungsvorschlag
zugleich ein Geschichtskonstrukt, den Entwurf einer retrospektiven
Utopie, die weit iiber das zu l6sende Problem hinausgeht. Sie bietet
alle Voraussetzungen, um sie als ,,Heterotopie* im Sinne Foucaults
zu erkennen. Fiir ihn ist die im Monolog konstruierte Landschaft eine
,tatsiachlich realisierte Utopie“.* Dazu nutzt er die Unsicherheit in
der Biographie der Gromutter und verldsst die private Geschichte,
die Hartmann ihm vortrdgt. Stattdessen verortet er ein wesentliches
Element dieser Biographie in deren Herkunftsregion, einer histori-
schen Landschaft, dem als lebensfroh und weltverbunden geltenden
Rheinland anspielend und greift weit zuriick in die Geschichte. Sein
Musterfall, so betont er, baut auf das Besondere, ja, Einmalige die-
ses Landstrichs. Dies erweist sich als Exempel fiir weitere Kontexte,
denn Harras mutiert ein vermeintliches Problem zum Vorzug: Dieses
Rhein-Land ist eine extrem bewegte, ja unsichere Topographie, um
sie herum und an ihr festgemacht ein immer wieder sich wandeln-
der und neu angeeigneter, aber auch erzédhlter oder dramatisierter Be-
deutungsraum, getragen von einer iiber 2.000-jdhrigen Geschichte.
Sie wird zum kollektiven Besitz, zum Habitus mit einem dominanten

4 Foucault, Michel: ,,Andere Raume* (1967). In: Barck, Karlheinz (Hrsg.): Wahr-
nehmung heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik. Essais. Aisthesis Ver-
lag: Bielefeld 1993, 39.



102 Gertrude Cepl-Kaufmann

Qualitdtsmerkmal, die mit dem im folgenden Monolog eine um den
Rhein kreisende Klimax etabliert wird: Vélkermiihle — Kelter Euro-
pas — Abendland. Dies alles wird an ein Element gebunden, das zu-
gleich Substanz- und Funktionsbegriff ist: ein lebendiger Strom ist
Anfang und zeitloser Begleiter. Es gewinnt eine Qualitit, die mit dem
Begrift Heimat emphatisch konnotiert und mit Erinnerung gesichert
und zugleich abrufbar wird, einschlieBlich der Generierungsregeln.
Dieses Denkbild, vom Entstehungskontext Rhein abldsbar, sichert
auch die Ubertragbarkeit seiner Geschichte. Es wird zum Narrativ
fiir jede Form der Wandlung, einschlielich des die Aktivierung be-
dingenden Stroms der Erinnerung.

,uUnsere Heimat, Hartmann, ist die Erinnerung®,’ baut Harras den
ebenfalls aus dem Rheinland stammenden, um einen lupenreinen Ah-
nenpass besorgten Kameraden auf und offeriert ihm eine alternative
Ahnenreihe, einen rheinischen Orbit, gesittigt durch eine reiche Ge-
nealogie aller Ethnien und sozialen Schichten:

Vom Rhein. Von der groen Volkermiihle. Von der Kelter Europas! (Ruhiger)
Und jetzt stellen Sie sich doch mal Thre Ahnenreihe vor — seit Christi Geburt.
Da war ein romischer Feldhauptmann, ein schwarzer Kerl, braun wie "ne reife
Olive, der hat einem blonden Médchen Latein beigebracht. Und dann kam ein
judischer Gewiirzhdndler in die Familie, das war ein ernster Mensch, der ist
noch vor der Heirat Christ geworden und hat die katholische Haustradition
begriindet. — Und dann kam ein griechischer Arzt dazu, oder ein keltischer
Legionir, ein Graubiindner Landsknecht, ein schwedischer Reiter, ein Soldat
Napoleons, ein desertierter Kosak, ein Schwarzwilder Flozer, ein wandernder
Miillerbursch vom Elsass, ein dicker Schiffer aus Holland, ein Magyar, ein
Pandur, ein Offizier aus Wien, ein franzosischer Schauspieler, ein bohmischer
Musikant — das hat alles am Rhein gelebt, gerauft, gesoffen und gesungen und
Kinder gezeugt — und der Goethe, der kam aus demselben Topf, und der Beet-
hoven und der Gutenberg, und der Matthias Griinewald, und — ach was, schau
im Lexikon nach. Es waren die Besten, mein Lieber! Die Besten der Welt! Und
warum? Weil sich die Vilker dort vermischt haben. Vermischt — wie die Wasser
aus Quellen und Bichen und Fliissen, damit sie zu einem grof3en, lebendigen
Strom zusammenrinnen. Vom Rhein — das heifst: vom Abendland. Das ist natiir-

5 Zuckmayer, Carl: Des Teufels General. Drama in drei Akten. Suhrkamp vorm. S.
Fischer: Berlin 1947, 62. (Diese und die folgenden Hervorhebungen: G. C.-K.)



Eskapismus und Integration 103

licher Adel. Das ist Rasse. Seien Sie stolz darauf, Hartmann — und héngen Sie
die Papiere Threr Grofmutter in den Abtritt. Prost.®

Text und Kontext

Zuckmayer liefert implizit nicht nur ein Glanzstiick an angemessener
Stellungnahme gegeniiber den Holocaust-Akteuren des Dritten Reiches
und entwickelt dazu eine Perspektive fiir die Nachkriegszeit. Dariiber
hinaus liest sich sein Konstrukt eines rheinischen Orbits als eine Meis-
tererzdhlung fiir das, was uns in der Villa Vigoni zusammengefiihrt hat.

Das Stiick spielt in der Zeit des Dritten Reiches, wird aber unmittel-
bar nach dessen Ende aufgefiihrt. So begegnen zwei historische Kon-
texte, die hier gezielt verkniipft werden. Auf der Ebene der historischen
Handlung ist Harras selbstverstiandliches Gesprich auf Augenhoéhe
eine Abweichung vom damals geltenden elitiren Diskurs, gleichzei-
tig eine Absage an die Eugenik als Legitimationsstrategie fiir das Ver-
nichtungsprogramm, nicht nur gegen Juden. In Anbetracht der latenten
Moglichkeit, dass Hartmann keinen Ariernachweis beibringen kann, ist
der Monolog eine intendierte Provokation des Systems. Harras begibt
sich dabei in existentielle Gefahr und nimmt dies hin.

Aus der Perspektive der Nachkriegsgeschichte zur Zeit der Urauf-
fithrung stellt der Monolog die Wiirde des Menschen in ihrer gerade-
zu regelwidrigen Verfasstheit als Mischung ausnahmslos aller mogli-
chen Ethnien, dazu die Regeln der aufklédrerischen Gesellschaftsidee
und die darin entwickelten Personlichkeitsstrukturen wieder her und
betont das zutiefst Menschliche als einzig akzeptables Kriterium des
Zusammenlebens jenseits des Nationalistischen.

Zuckmayer hat mit dieser Kernstelle unser Narrativ optimal kons-
truiert:

Was tun? Es gilt, die Textdeutung mit der Titelmatrix dieses , Vi-
goni‘-Diskurses zu verbinden, um zu sehen, welche Verstehensmdg-

6  Ebd., 58-59.



104 Gertrude Cepl-Kaufmann

lichkeiten sich mit der Dramenhandlung und dariiber hinaus auch
fiir unser Heute bieten. Unschwer kdnnen wir auch unserem Text die
Parameter entlocken, die zum Thema meines Vortrags passen:
Eskapismus und Integration meinen darin zwei Reaktionsweisen,
die mit einem solchen Problem einer Begegnung unterschiedlicher
Ethnien, Geschichten und Kulturen einhergehen. Dem sind wir auch
in der Gegenwart umfassend ausgesetzt. Der Dramentext ldsst sich
unmittelbar auf die Politparolen unserer Tage beziehen, so wie sie
sich gegenwirtig in Deutschland vor allem in den ,neuen Landern®
abspielen. Gemeint ist die Fliichtlingsproblematik, die mit dem un-
gebremsten Zuzug syrischer, afghanischer und nordafrikanischer
Migranten 2015 einen Hohepunkt erreichte und ganz Europa zum
Handeln zwang. In Deutschland reichte die Kanzler(innen)-Botschaft
,,Wir schaffen das!“, um z.B. in Chemnitz eine tobende Allianz aus
,Pegida®“, ,Wutbiirgern‘ und Rechtsradikalen auf die Straf3e zu brin-
gen. Diese eskalierende, immer noch anhaltende Protestbewegung
war mehr als ein Abwehrversuch gegen Asylantenheime. Es ging um
nichts weniger als die ,Rettung des Abendlandes‘. Erinnert sei daran,
was mit dem Begriff Pegida gemeint und offiziell ins Lexikon politi-
scher Begriffe eingetragen ist: Pegida wird dechiffriert als Bewegung
,Patriotische Europder gegen die Islamisierung des Abendlandes*
(Eigenschreibung: PEGIDA). Was Zuckmayer als Vorzug heraushebt,
sehen sie als existentielle Gefdhrdung, ohne freilich —{iber eine dump-
fe Heimattiimelei hinausgehend — zu definieren, wie sie ,,Abendland*
als Sinn- und Geschichtsgemeinschaft verstehen wiirden.
Kulturmuster meint den o.a. Anspruch, den wir an die Deutungs-
hoheit der Geisteswissenschaften herantragen. Im Ljubljana-Diskurs
ist dies synonym mit Humanwissenschaften. Wir wollen Antworten
geben, die mehr sind als analytische Verfahren, mit denen wir kul-
turelle und politische Phdnomene betrachten. Wir sind auf das Ap-
pellativ aus, suchen den Konsens zu einem komplexen Zusammen-
hang, den zu 16sen wir hier zusammengekommen sind. Er hat viel
mit Europa zu tun, will z.B. wirtschaftsdominante Positionen in der
Gegenwart mit dem hohen Anspruch einer iibergeordneten Wertege-



Eskapismus und Integration 105

meinschaft, der generell in diese politischen Fragen zielt, in Bezug
setzen. Sicher geht es auch um die in Jahrzehnten historisch gewach-
sene westeuropdische Dominanz, gegen die sich die erst nach der
Wende hinzukommenden Lénder benachteiligt fiihlen miissen, zu-
weilen wohl auch ohnmichtig. Dass der angestrebte Ausgleich, die
Bewegung der Werteebene ein schwieriger Prozess ist, dariiber diirfte
in der ,Vigoni‘-Gesprachsgemeinschaft eine Verstindigung moglich
sein. Trotz oder gerade wegen erkennbarer Spannungen, insbesonde-
re im europdischen Ost-West-Gefiige.

Regionale, nationale und europdische Kulturtransfers verweisen
darauf, dass wir es hier mit einem doppelten, ja, mehrfachen Boden zu
tun haben: die Probleme treten in den jeweiligen Kontexten als regio-
nale, nationale und europdische auf. Wir miissen differenzieren, sollten
dies aber nicht als Biirde empfinden, sondern als Mdglichkeit. Dariiber
hinaus bieten diese mehrfachen Bezugshorizonte auch einen Ansatz zur
Losung des Problems.

Topographie und Politik sind auf einander angewiesen, ja, nur im
Regionalen sind die nationalen und européischen Prozesse sinnvoll zu
verorten.

Last but not least geht es um die Zeit nach 45 bis in die Gegenwart.
Diese Konferenz bietet den historischen Rahmen und einen Subtext, der
mit durchaus apokalyptischen Bildern bestiickt ist, die ihren Ursprung
haben. Im Tagungsprogramm finden wir die Betitelung /00 Jahre nach
dem Grofien Krieg. Sozusagen bilanzierend und retrospektiv priifend
gehen wir an ein ganzes Jahrhundert als eine gemeinschaftliche Auf-
gabe heran, die mit einem historischen Ereignis, dessen apokalyptische
Spatwirkung Europa geprégt hat, fundiert werden muss.

Der ,Vierfache Schriftsinn® als Erkenntnismuster
Wir sollten das, was uns zueigen ist, als produktive Moglichkeiten

in den Diskurs einbringen. Ich beginne mit dem uralt eigenen Ge-
schift der Hermeneutik und greife aus dieser Verstehenstheorie und



106 Gertrude Cepl-Kaufmann

-geschichte die Lehre des aus Antike und Mittelalter tradierten ,,Vier-
fachen Schriftsinns® auf.

Der Vierfache Schriftsinn als abendldandisches Kulturmuster war
in der Vergangenheit in der Lage, unsere Geschichte, insbesondere
unsere Kulturgeschichte kreativ zu begleiten und es ist einen Versuch
wert, dieses Erkenntnisverfahren einzusetzen. Diese Theorie ist seit
den Zeiten des Origenes fortentwickelt worden und eignet sich in er-
staunlichem Mafe zur Dekonstruktion heutiger Prozesse.

Beginnen wir vorweg beim Autor, Carl Zuckmayer: 1896 als
Sohn eines katholischen Fabrikanten und einer Mutter aus einer
jidischen, zum Protestantismus gewechselten Familie in Nacken-
heim/Rheinhessen geboren, ist er eine Personifikation des im
Monolog vorgestellten, ,vermischten‘ Rheinlédnders. Als iiberaus
erfolgreicher Theaterautor glanzt er mit volksnahen, oft aufs Rhei-
nische zuriickgreifenden Stoffen und subtilen Figurengestaltungen,
etwa der rheinischen Version eines die Armen begliickenden Robin
Hood, dem Schinderhannes. Die Fastnachtsbeichte rekurriert auf
den rheinischen Karneval und die eng damit verbundene katholi-
sche Tradition des Kirchenjahres. Im Zirkusmilieu spielend, ver-
mittelt Katharina Knie die Nachbarschaft von biirgerlicher Gesell-
schaft und ihrem Gegenstiick. Gesellschaften an ihren Réndern, in
ihrer Brechung, sind Zuckmayers Themen, ja, jenseits der stabilen
Ordnungen zeigt sich das eigentliche Humanum, nicht zuletzt beim
bekanntesten Drama des Autors: Der Hauptmann von Képenick, der
Geschichte vom kleinen Gauner, der die Militdrhierarchie ad ab-
surdum fiihrt. Sie machte ihn zu einem der bekanntesten Autoren
seiner Zeit. Das Dritte Reich iiberlebte er in den USA. Dort arbeitete
er u.a. fiir die Filmindustrie in Hollywood.

Betrachten wir Des Teufels General mit den vier Sinnen, so gibt es
mehr als Historisches preis:

(1) Sensus litteralis: Historisch geht es um die Zeit des Dritten
Reiches. In der theatralen Situation jedoch verwandelt sich schon
unmittelbar nach Hartmanns Frage der Diskurs zu einem zeitlosen



Eskapismus und Integration 107

Problem. Es geht um grundmenschliche Lebensabldufe. Systeme,
ein politisch-gesellschaftlicher Habitus muss mit ihnen harmonie-
ren. Wenn Hartmann, um heiraten zu konnen, einen Ahnenpass
vorweisen muss, erweist sich das System als ldacherlich. Harras
macht ihm klar, dass es schon mit der Gromutter, deren eheliche
Treue ja keineswegs beglaubigt werden konne, als absurd wider-
legt werden kann. Lebensgeschichten sind wie regionale, natio-
nale, europdische, globale zu lesen: einzig und allein die Regeln
purer Menschlichkeit sind das Fundament, das zu stimmigen Lo-
sungen fiihrt.

(2) Sensus moralis: Harras entwirft ein Gesellschaftskonstrukt,
dessen historische Erfahrung auf naturgesetzlicher Basis der Ge-
schlechter agiert. Soziologisch geht es um das Zusammenspiel der
gesellschaftlichen Kréfte: Wirtschaft, Handwerk und Geschéfts-
sinn sichern die Lebensbasis. Goethe, Gutenberg, Beethoven und
Griinewald umspannen das intellektuell-kiinstlerische Feld und
machen die Leistung herausragender Personlichkeiten darin er-
kennbar. Leistungen wie der Buchdruck, Dichtung, Musik und
Kunst fundieren den Orbit. Das ist nur da zu finden, wo die Durch-
dringung von Lebensmoéglichkeit und Handlungsoptionen ganz-
heitlich Kopf und Hand vereinen. Fiir die Humanwissenschaften
heiflit dies, dass sie ihren Anteil, der im zugreifenden, ja, {iber-
griffigen Herrschaftsanspruch der Wirtschaft zu verdorren droht,
wieder als legitime Partizipation fiir sich in Anspruch nehmen
kann und muss.

(3) Sensus allegoricus: Fiir was steht unser Text-Exempel? Es geht
um den Beispielfall der nicht gelungenen Integration der Juden in
Deutschland. Wir kdnnen sie unschwer auf heutige Integrationsprob-
leme {ibertragen. Zuckmayer entwickelt die Idee einer Kultursynthe-
se, die jeden nationalistischen Purismus tiberwindet. Dazu baut er auf
dem Theorem ,,Abendland* auf. Dieser Diskurs war damals hochst
aktuell und ist es bis heute: 1918 war Spenglers kulturpessimistische



108 Gertrude Cepl-Kaufmann

Schrift Der Untergang des Abendlandes erschienen. In Kiinstler- und
insbesondere linksintellektuellen katholischen Kreisen hatte das bis
weit in die Zwanzigerjahre hinein eine Gegenbewegung ausgeldst, in
denen z.B. mit den Zeitschriften ,,Hochland* und ,,Abendland* die Zu-
kunftsfahigkeit einer christlich inspirierten und volkerverséhnenden
Gesellschaftsutopie entwickelt wurde. Konnotiert war dies mit der Re-
aktivierung Karls des Grofen als Schliisselfigur fiir Europa. Auch die
wirtschaftliche Hochbliite des Kontinents in Zeiten der Hanse wurde
erinnert, mit einem besonderen Hinweis auf die Hansestddte am Rhein.
Damit wird ein ganzheitliches Konzept verbunden mit einer Idee und
einer pragmatischen Struktur. Beide verbinden sich zu einer mental
map, einer Sinneinheit, die Identitét schafft. Dies als Zielmarke fiir ein
heutiges Europa zu avisieren, wire ein Gebot der Stunde.

(4) Sensus anagogicus, eschatologischer Sinn: mit der vierten
Kategorie ist unserem Text eine Tiefendimension abzugewinnen.
Der Text bietet, die Bedeutung des Begriffs ,,Abendland* in einen
politisch-pragmatischen Sinn weiterschreibend, diesen Sinn an.
Der Fokus richtet sich auf das Objekt und Subjekt des Interesses,
an dem Harras, alias Zuckmayer, seinen Diskurs authéngt: es ist
der Rhein; die ,,Volkermiihle®. Das produktive, nicht zu wider-
legende Denkbild Miihle interpretiert die anagogische Dimension,
die Zielorientierung, als Gewinn, mit der ablesbaren Perspektive,
dass am Ende etwas durchaus Genie3bares herauskommt. ,Miih-
len® sind als kreative Metapher fiir den Prozess der Integration zu
lesen und fiir das politische Handeln zu akquirieren. Das Feld, auf
dem dies gedacht und verhandelt wird: das Abendland als histori-
sches Ereignis.

Das Abendland als historischer Ort und als Denkbild

Was heilit das? Auch hier konnten wir unterschiedliche Elemente
zusammenstellen. Ist das Rheinland eine conditio sine qua non? Ich



Eskapismus und Integration 109

erspare es lhnen, so sehr mich die lange Beschéftigung mit der Be-
sonderheit der Region auch reizen wiirde.”

Nach 1945 taucht der Abendland-Begrift ebenso wieder auf wie
nach 1919, wenn auch nicht in einem programmatisch spirituellen
Sinn, mit der er die Sinndeutungen des frithen 20. Jahrhunderts beflii-
gelt hatte, sondern als Rettungsanker. Es galt, sich wieder zusammen zu
finden unter einer Idee, die zeiteniibergreifend und fundamental wieder
gelten sollte, nachdem die Nazis sie ausgehebelt hatten. Beginnend bei
Thomas Manns Radiorede vom 9. Mai 1945, bei der er die Werte der
Humanitit wieder ins Recht gesetzt sehen mdchte, wiewohl er durch-
aus daran zweifelt, dass dies nach den Schreckenszeiten moglich sei,
bis hin zur 1954 gezeigten Ausstellung Werdendes Abendland in der
Essener Villa Hiigel war der Ruf nach Abendland zu vernehmen. Als
Suche nach Gemeinsamkeit, als Gegenstlick! Das sollte in der Ausstel-
lung in der Krupp-Villa klar erkennbar werden: Diese monstrose Villa
war als grofites Einfamilienhaus der Welt sozusagen das Symbol eines
sich im Militarismus selbst widerlegenden Ideals der Humanitét; kul-
tursoziologisch gesehen war es die perverse Folge einer unkontrollier-
ten Sumpfbliite des Kapitalismus, ja, dessen Spiegelbild. Giinter Grass
spottet mit seinem Gedicht Gesamtdeutscher Mdrz tber den Geist der
Adenauer-Ara: »Der Rhein riecht fromm nach Abendland«.® Er trifft
damit einen Grundzug der frithen Bundesrepublik, fiir die ,,Abendland*
zum ,,.Denkmodell*® geworden war.

Ist der Begriff Abendland heute, mit den problematischen Instru-
mentalisierungen, z.B. durch Pegida, widerlegt? Zuckmayer wiirde

7  Vgl. dazu die Forschungen des Instituts ,,Moderne im Rheinland* an der Hein-
rich-Heine-Universitédt Diisseldorf.

8  Grass, Giinter: ,,Gesamtdeutscher Mérz“. In: Neuhaus, Volker (Hrsg.): Werk-
ausgabe in zehn Bénden. Bd. 1, Gedichte und Kurzprosa. Luchterhand Verlag:
Darmstadt 1987, 197.

9 Maolich, Georg: ,,Christliches Abendland am Rhein — ein politisches Denkmodell
der frithen Bonner Republik. Ein Essay*. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude u. Jasmin
Grande, Ulrich Rosar und Jiirgen Wiener (Hrsg.): Die Bonner Republik 1945—
1963. Die Griindungsphase und die Adenauer-Ara. Geschichte — Forschung —
Diskurs. Transcript Verlag: Bielefeld 2018, 85-95.



110 Gertrude Cepl-Kaufmann

immer dagegen halten: es kommt darauf an, was man als das Beson-
dere, Paradigmatische definiert.

Das Nachdenken iiber Idee und Realitét des Abendlandes als ein
Europa fundierendes Denkbild ldsst sich nicht historisch abhaken,
erst recht nicht in einer arroganten Wertungsattitude.

Erst kiirzlich, genauer, in einem 2018 erschienenen Band {iber
»Staatsutopien® taucht das Abendland in einer kritisch perspektivi-
schen Gegenwartsanalyse wieder auf. Herfried Miinkler, Jiirgen Kau-
be und Wolfgang Schiuble versuchen hier den kritisch konstrukti-
ven Umgang mit dem Begriff. Es ist bezeichnend, dass mit Wolfgang
Schéuble, dem langjdhrigen Finanzminister und derzeitigen Prasiden-
ten des Deutschen Bundestages, auch ein Politiker gemeinsam mit
renommierten Historikern im Boot sitzt.

Staatserzdihlungen betiteln die Autoren ihr Nachdenken {iber Die
Deutschen und ihre politische Ordnung.'® Thr Rekurs auf Denkmodel-
le und politische Muster zielt auf die Einschétzung unserer gegenwér-
tigen nationalen und globalen Lage. Dafiir sucht Miinkler nach einer
neuen Europaerzdhlung. Er nennt sie Abendlanderzihlung mit ihrem
eher defensiven, national-konservativen Ansatz. Davon war auch nach
1918 und nach 1945, in Zeiten politischer Wenden die Rede. Miinkler
lasst den Begriff jedoch nicht als iiberfillig Ewig-Gestriges stehen,
sondern gewinnt im Spannungsgefiige zur Global-Player-Erzdhlung
das hinzu, was sie auch bewegt und was nicht mit den Problemzeiten
der deutschen Geschichte und den nachfolgenden Bewiltigungsver-
suchen zu Ende sein sollte: die Sicherung der Menschenrechte, die
dem Begriff inskribiert ist.

Abendland erscheint in diesem Kontext nicht im Doppelpack
von Apokalypse und Utopie, sondern als ein Instrumentarium, das
im Konzert, Konflikt, Diskurs um Leitkulturen mehr aussagen kann
als in den genannten Epochen den Initiatoren solcher wieder erweck-
ter Ideale oder Schreckensbilder bewusst gewesen ist. Es geht nim-

10  Miinkler, Herfried, Jirgen Kaube und Wolfgang Schiuble: Staatserzihlungen.
Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Rowohlt Verlag: Berlin 2018.



Eskapismus und Integration 111

lich hier um eine topographische Inszenierung, die Frage nach einer
Machart, mit der politische Ideen fiir die Gegenwart und Zukunft
fruchtbar gemacht werden kdnnen.

Abendland bleibt hier, in Miinklers These, da wo’s gewesen ist,
ein historisches Phdnomen, dass allerdings geeignet ist, Erfahrungs-
werte und Pragungen, die in die Gegenwart und Zukunft einbezogen
werden missen, durchschaubar zu machen, da, wo es sein muss sie
auch zu hinterfragen.

Der Blick in Zuckmayers Rhein-Apologie bedeutet somit keine
Hierarchisierung einer Region, sondern wirkt als Muster fiir eine Sinn-
Belegung von Landschaft. Sie umgibt uns, sie fordert uns heraus, mit
ihr umzugehen, zu bestimmen, was sie uns sein soll im Spannungsfeld
von Topie, Dystopie und Heterotopie. So aktiviert, zeigt Zuckmayer
mit seinem Monolog Parameter fiir einen appellativen Europa-Diskurs.

Unser Villa-Vigoni-Diskurs empfiehlt, unseren Rhein-Diskurs in ei-
nem Vergleich mit der Donau nachzuvollziehen. Auch hier zogen Vol-
ker entlang und zuweilen haben wir es auch mit einer Konkurrenz zu
tun, so, wenn in der Thematisierung des 19. Jahrhunderts der Rhein als
Kampfbahn konstruiert wird, damit aber der Donau als dem Nibelun-
gen-Projekt schlechthin den Garaus zu machen versucht. Beide Land-
schaften besagen, dass ihr Habitus, eine Symbiose aus Geschichte und
Natur, bis in die Gegenwart als Sinnmuster einer gelungenen ,,Volker-
miihle” fungieren kdnnen. Solche Netzwerke binden sich insbesondere
an die groflen Verkehrsadern, die Strome dieser Welt.

Strome sind fluide Topographien. Zuckmayer spricht vom grofien,
lebendigen Strom, quasi das Basismodell. Unser Narrativ ist nicht der
feste Ort, sondern nur ein Anteil, den der feste Ort am Transfer von
Kultur und Ideen hat und die Formationen, in denen er sich zu einem
temporéren Kulturformat und politischen Gebilde verfestigt.

Der Rhein, nicht minder die Donau, bietet, wie weltweit die Fliis-
se, die zum lebendigen Strom werden, optimale Voraussetzungen, ja,
Rezepte flir Volkerverstindigung.

Gefragt, was uns Zuckmayer-Mikrokosmos vermittelt, ist es das
Hohe Lied auf etwas, das ideale Voraussetzungen bietet fiir jeden



112 Gertrude Cepl-Kaufmann

Kulturtransfer, vorausgesetzt, es gibt einen Konsens iiber das Ziel:
eine produktive Gemeinschaft. Erst vom Ergebnis her entwickelt war
etwas aus der Wanderung zu machen.

Es ist ein Rezept! Man nehme: eine wirtliche Landschaft, einen
Strom, der die anstehenden Transfers — vom Warenhandel bis zum
Héndel und dariiber hinaus in eine abstrakte Vision lebendiger Stro-
me — erleichtert; vorurteilsfreie Integrationsbereitschaft; lebensprak-
tische Kompetenzen und Bildungssysteme.

Ein paradiesischer Zustand! Die Literatur kann ihn sich erlauben
— als positiv oder ex negativo entwickelt sie abendldndische Bilder.
Von der Bibel bis zu Miltons Paradise lost und den modernen Sehn-
suchtsrufen!! ist die Literatur voll davon. Und fiir weitere temporéire
Experimente brauchen wir nichts mehr, aber auch nichts weniger als
die Akzeptanz von Utopiekompetenz. Die Realitdt widerlegt diese
Entwiirfe nur scheinbar — ein Paradox, das Friichte tragen kann!

Bibliographie

Primdrliteratur

Zuckmayer, Carl: Des Teufels General. Drama in drei Akten.
Suhrkamp vorm. S. Fischer: Berlin 1947.

Sekunddrliteratur

Cepl-Kaufmann, Gertrude: ,,Denkbild und Praxis. Zur Rhetorik der
Region®. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude und Georg Molich (Hrsg.):

11 Vgl. die Fiille der Texte: Windfuhr, Manfred: Zukunfisvisionen. Von christlichen,
griinen und sozialistischen Paradiesen und Apokalypsen. Aisthesis: Bielefeld
2018.



Eskapismus und Integration 113

Konstruktionsprozesse der Region in europdischer Perspektive.
Klartext Verlag: Essen 2010 (Diisseldorfer Schriften zur Literatur-
und Kulturwissenschaft 6).

Foucault, Michel: ,,Andere Raume* (1967). In: Barck, Karlheinz
(Hrsg.): Wahrnehmung heute oder Perspektiven einer anderen As-
thetik. Essais. Aisthesis Verlag: Bielefeld 1993.

Grass, Giinter: ,,Gesamtdeutscher Marz*. In: Neuhaus, Volker (Hrsg.):
Werkausgabe in zehn Bdnden. Bd. 1, Gedichte und Kurzprosa.
Luchterhand Verlag: Darmstadt 1987,197.

Moélich, Georg: ,,Christliches Abendland am Rhein — ein
politisches Denkmodell der friihen Bonner Republik. Ein Es-
say*. In: Cepl-Kaufmann, Gertrude, Jasmin Grande, Ulrich Ro-
sar und Jirgen Wiener (Hrsg.): Die Bonner Republik 1945-1963.
Die Griindungsphase und die Adenauer-Ara. Geschichte — For-
schung — Diskurs. Transcript Verlag: Bielefeld 2018, 85-95.

Miinkler, Herfried, Jiirgen Kaube und Wolfgang Schiuble: Staatser-
zdhlungen. Die Deutschen und ihre politische Ordnung. Rowohlt
Verlag: Berlin 2018.

Schldgel, Karl: Im Raume lesen wir die Zeit. Uber Zivilisations-
geschichte und Geopolitik. Hanser Verlag: Miinchen 2003.

Windfuhr, Manfred: Zukunfisvisionen. Von christlichen, griinen und
sozialistischen Paradiesen und Apokalypsen. Aisthesis: Bielefeld
2018.






ELMAR BORDFELD

Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im
Dialog der Meinungen

Abstract: Humanism with God? Certainly just an approach for believing people.
Fortunately, the advocates of humanism with God or humanism without God have
been engaged in a dialogue for some time. At stake is the image of the human being
according to occidental tradition. Should everything that has until now determined
the human, such as gender, family, culture, language, be set again and again for the
reprogrammable disposal? Or, does there, after all, exist the ultimate reason? Pope
Benedict XVI often led, already as Cardinal Ratzinger, dialogues with non-believers.
He promoted the idea of speaking with people, to whom God is unknown. Essentially,
the problem is the experience of inner freedom, whose origin and guarantor is God.

Keywords: humanism, God, Pope Benedict XVI, Europe, dialogue

Zum zweiten Mal habe ich die Ehre, an dieser Stelle, diesmal in der
stark auf Europa ausgerichteten Villa Vigoni, sprechen zu diirfen,
mochte dies aber nur als eine Art Zwischenruf verstanden wissen.

Mit Mira und Tomaz Zalaznik waren wir Anfang August an der
Adria im schonen Novigrad zusammen. Bei uns Monsignore Dr. Leo
Maasburg, der langjahrige geistliche Begleiter von Mutter Teresa und
zuletzt Prisident von Missio/Osterreich, Teil der Familie Windisch-
Graetz, worliber Mira, auch iiber seinen Urgrof3vater, Generalmajor
Johann von Maasburg,' in diesem Band berichten wird.

1 Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Hundert Jahre nach dem Groflen Krieg am Isonzo.
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar*. In: Miladinovi¢ Zalaznik, Mira
und Dean Komel (Hrsg.): Europe at the Crossroads of Contemporary World. 100
Years after the Great War / Europa an den Scheidewegen der gegenwdrtigen Welt.



116 Elmar Bordfeld

Auf einem Spaziergang durch den Ort erzdhlte mir Pater Leo von
einem indischen Pastor, Vishal Mangalwadi. Dieser habe in einem
Vortrag tiber die in Europa gewachsenen christlichen Werte und ihre
erfolgreiche Verbreitung iiber die Welt gesprochen und als Verdeut-
lichung folgende Geschichte erzéhlt:

Er habe einmal eine niederldndische Farm fiir Milchprodukte be-
sucht. Dort habe man Milch trinken und anschlielend einen Euro in
ein Korbchen legen konnen. Diesem Vorgang habe das christliche
Vertrauen in das 7. Gebot zugrunde gelegen ,,Du sollst nicht stehlen*.
In anderen Kulturen wire das, so der indische Pastor, nicht mdglich
gewesen — manche hétten nicht nur das Korbchen, sondern gleich
auch die ganze Kuh mitgenommen.

Meine berufliche Laufbahn hat sich nicht, wie bei den meisten
der AutorInnen dieses Bandes, in Lehre und Forschung vollzogen,
sondern im Journalismus. Fast 20 Jahre war ich im Vatikan unter
drei Pépsten tétig. Besonders verbunden bin ich aber mit einem ihrer
Nachfolger, dem spiteren Papst Benedikt, Josef Ratzinger, jetzt Eme-
ritus Benedikt XVI. In meinem Beitrag vor zwei Jahren Humanismus
ohne Gott?* hatte ich schon aus einer seiner Ansprachen zitiert, in
denen er meinte: Wer Europa heute bauen wolle, kdnne sich nicht
auf eine abstrakte Vernunft zuriickziehen, die von Gott nichts wisse.
Wortlich sagte er auf dem Soldatenfriedhof La Cambe in der Nor-
mandie: ,,Auch heute sind Verantwortung vor Gott und Verwurzelung
in den groflen Werten des christlichen Glaubens die unverzichtbaren
Krifte fiir die Bildung eines Europas, das mehr ist als nur ein Wirt-
schaftsblock [...].**

100 Jahre nach dem Grofien Krieg. Institut Nove revije: Ljubljana 2020, 147-164.

2 Bordfeld, Elmar: ,,Humanismus ohne Gott“? In: Miladinovi¢ Zalaznik, Mira
und Dean Komel (Hrsg.): Freiheit und Gerechtigkeit als Herausforderung der
Humanwissenschaften / Freedom and Justice as a Challenge of the Humanities.
Peter Lang Verlag: Bern 2018, 131-135.

3 Ratzinger, Joseph Kardinal: ,,Aus der Kraft der Erinnerung handeln. Gnade und
Versohnung®. In ders.: Werte in Zeiten des Umbruchs. Die Herausforderungen
der Zukunft bestehen. Verlag Herder: Freiburg, Basel, Wien 2005, 145.



Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im Dialog der Meinungen 117

Europa war immer schon die Passion Ratzingers. Als jungen Ge-
lehrten faszinierte ihn Konrad Adenauer, der die Bundesrepublik
Deutschland nach dem Zivilisationsbruch unter den Nazis wieder
ganz neu im freiheitlichen Wertesystem der jlidisch-christlichen Ge-
schichte des westlichen Abendlandes zu verankern versuchte (und der
ganz in der Nihe der Villa Vigoni in Menaggio Boccia spielte).

In diesem europdischen Erbe — so hatte Joseph Ratzinger friih erkannt
— war der Gott Jakobs als der Liebende zuerst erkannt worden (1. Mose
32, 1-33), der die Menschen nicht zwingt, sondern um sie wirbt. Nur
in diesem Kulturraum war deshalb auch die unvergleichliche ,,Freiheit
eines Christenmenschen‘ entdeckt und entwickelt worden, von der dann
vor 500 Jahren Martin Luther sprach, die aber schon im 6. Jahrhundert
beim irischen Monch Columban zu finden ist. In der Columbankappelle
unter Sankt Peter steht zu lesen: ,,Si tollis libertatem, tollis dignitatem™ —
,»Wenn du die Freiheit nimmst, nimmst du die Wiirde*.

Der Humanismus mit Gott ist sicherlich ein Ansatz insbesondere fiir
glaubende Menschen. Trotzdem mdchte ich — zusammen mit Joseph
Ratzinger — dafiir werben, dass beide, Verteidiger eines Humanismus
mit und eines Humanismus ohne Gott, in Dialog treten und dabei die
Erfahrung wahrer Freiheit, vor allem innerer Freiheit, machen.

Die Freiheit befreien lautet der schone Titel einer Sammlung politi-
scher Texte von Papst Benedikt, die Anfang Mai vom Présidenten des
europdischen Parlaments, Antonio Tajani, in Rom vorgestellt wurde.*

In dem genannten Buch findet sich am Ende die Wiedergabe eines
Gesprichs, das der damalige Kardinal mit einem atheistischen Philo-
sophen, Paolo Flores d’Arcais, unter dem Titel Gibt es Gott? gefiihrt
hat und wo er gleich anfangs von einer Krise des christlichen Glau-
bens spricht, in der es wichtig sei, ,,[...] dass wir nicht nur innerhalb
unserer Gewissheiten und Identitéten leben, sondern uns den Fragen
der anderen wirklich stellen.*

4 Benedikt XVI. (Joseph Ratzinger): Die Freiheit befreien, Glaube und Politik im
dritten Jahrtausend. Herder Verlag: Freiburg 2018.
5 Ibid., 166.



118 Elmar Bordfeld

Ratzinger gestand, dass es Werte gebe, ,,[...] die wir als Christen
mit den Atheisten teilen [...]“, und dass es notwendig erscheine, ,,[...]
trotz des tiefen Grabens zwischen dem Glauben im christlichen Sinne
[...] hier gemeinsame Verantwortung zu tragen*.

Ob wir sie nun als christlich bezeichnen wollen oder nicht, diese natiirlichen
Rechte des Menschen sind Grundlage unserer aufgeklarten Kultur, die aus dem
Christentum erwachsen ist. Aber sie sind eben zugleich wirklich allgemein
menschliche Werte, das groite Erbe unserer Kultur, das wir mit ganzem Her-
zen und mit unserer ganzen Vernunft verteidigen miissen.’

Es war Papst Benedikt XVI., der im Jahr 2010 die Idee zu ei-
ner Dialog-Initiative unter dem Motto Vorhof der Vélker hat-
te, deren erste Veranstaltung Ende Mairz 2011 in Paris stattfand.
,.Der Vorhof steht als Symbol fiir den offenen Raum auf dem aus-
gedehnten Platz beim Tempel in Jerusalem, der es all jenen erlaub-
te, die nicht dem jiidischen Glauben angehérten, sich dem Tempel
zu ndhern und iiber Religion zu sprechen [...]“,* so Benedikt XVI.
in seiner abschliefenden Videobotschaft. An diesem Ort konnten
sie den Schriftgelehrten begegnen, iiber den Glauben reden und
auch zum unbekannten Gott beten. Damals war der Vorhof jedoch
zugleich ein Ort des Ausschlusses, weil die Heiden nicht das Recht
hatten, den heiligen Raum zu betreten.

Eine Fortsetzung dieser Initiative fand unter grofer Beteili-
gung von Prominenten aus Politik und Kirchen vor fiinf Jahren im
Berliner Rathaus statt. Der damalige Bischof von Berlin, Kardinal
Rainer Maria Woelki, zitierte Papst Benedikt mit den Worten aus
seiner Weihnachtsansprache an die romische Kurie im Jahr 2009:
»Zum Dialog der Religionen muss heute vor allem das Gesprich
mit denen hinzutreten, denen die Religionen fremd sind, denen
Gott unbekannt ist und die doch nicht einfach ohne Gott bleiben,

N

Ibid., 175.

Ibid., 205.

8  https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/messages/pont-messages/2011/
documents/hf ben-xvi_mes 20110325 parvis-gentils.html, 24.4.2019.

3



Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im Dialog der Meinungen 119

ihn wenigstens als Unbekannten dennoch anrithren mochten.*’

Fiir diese Veranstaltung wurde sehr werbewirksam auf einem Pla-
kat mit dem Wort des bedeutenden russischen Romanschriftstellers
Fjodor Dostojewskis aus einem seiner Briefe geworben: ,,Wenn es
keinen Gott gibt, ist alles erlaubt.” Der Untertitel der Veranstaltung
lautete: Freiheitserfahrungen mit und ohne Gott, also die Frage, wie
sich Ethik und Gottesglaube zueinander verhalten.

Es diskutierten ein agnostischer Philosoph, Prof. Herbert
Schnédelbach, und der katholische Sozialphilosoph, Prof. Hans
Joas. Es ging bei dem Disput auch um die {iblichen Vorwiirfe von
Christen gegeniiber Atheisten, dass ndmlich der Atheismus ethi-
sche und moralische Haltungen nicht nur beeintrichtige, sondern
auch zwangsldufig zu deren Schwichung und Auflésung fiihre.
Umgekehrt wiirden Atheisten Religionen oft als geféhrliche irra-
tionale Fanatismen ansehen. Es wurde vorgeschlagen — und das
scheint mir das wichtigste Ergebnis dieser Berliner Veranstaltung
zu sein —, statt wechselseitiger Vorwiirfe das Verhéltnis von Got-
tesglauben und atheistischem Humanismus durch Dialog, durch
Gespréch zu verbessern.

Der Satz von Dostojewski sei ,,[...] absurd [...], so Schnddelbach
gleich am Beginn. Er gehore ,,[...] ganz oben in die Liste der dimm-
sten philosophischen Spriiche.” Der Satz sei absurd, denn

selbst wenn es Gott nicht geben sollte, darf ich nicht bei Rot {iber die Ampel fah-
ren, Steuern hinterzichen oder meine Frau schlagen [...] Wir leben in den alltdgli-
chen Dingen von einer gemeinsamen normativen Kultur, da spielen die Letzt- Be-
griindungen tiberhaupt keine Rolle."

Dies sei ,,[...] intellektuelle Panikmache [...], konterte Prof. Joas:
Wir sollten mehr reden {iber konkrete Menschen, die glauben. Fiir

9  Vorhofder Vélker, Mitschnitt einer Diskussionsveranstaltung am 24. Marz 2013
im Rathaus von Berlin, veranstaltet vom Pépstlichen Kulturrat, aufgezeichnet
von Domradio, Koln, konserviert bei Youtube: https://www.youtube.com/
watch?v=kN4MVxloWlw , 24.4.2019.

10 Ibid..



120 Elmar Bordfeld

manche Menschen jedoch bedeute es gerade eine Steigerung der Frei-
heitserfahrung, wenn sie die Vorstellung von Gott loswerden. Das
miisse man ernst nehmen. Er regte an, das Gespriach zwischen Glau-
bigen und Nichtglaubigen erst einmal wieder in Gang zu bringen.

Und zur Frage von Freiheitserfahrungen mit oder ohne Gott du-
Berte Prof. Joas: ,,Es geht in beiden Fallen um Bindungen. Ein Kind,
das in der Nacht schreit, ist ja eine Einschrankung der Freiheit, aber
in der Liebe um das Kind fiillen sich solche Einschrinkungen der
Freiheit, es tiberwiegt die Liebe, iiber uns hinauszuwachsen.“!!

,»Wenn es keinen Gott gibt, ist alles erlaubt.” Diesen bereits er-
wiéhnten Satz von Dostojewski fand ich in einem Buch des Jesuiten
und spéteren Kardinals Henri de Lubac wieder. Titel des Buches,
das im Jahr 1943 entstand: Die Tragédie des Humanismus ohne
Gott."? Es wurde 1950 ins Deutsche iibersetzt.

Man muss sich in die Kriegssituation dieser Jahre hineinverset-
zen. Europa liegt in Trimmern. Henri de Lubac sieht als Ursache der
Katastrophe die Gottesleugnung der deutschen und franzdsischen
Philosophen des 19. Jahrhunderts: Nietzsche, Feuerbach, Marx und
Comte. Das gemeinsame Ziel sei es gewesen, auf dem Altar des
endgiiltig getdteten Gottes das Idealbild der befreiten Menschheit
aufzurichten.

Im Vorwort zu seinem Buch zitiert de Lubac Feuerbach: ,,Der
Wendepunkt der Geschichte wird jener Augenblick sein, in dem es
dem Menschen bewusst wird, dass der einzige Gott des Menschen
der Mensch selbst ist. Homo homini Deus.“!?

Die heilende Antwort auf die Gottesleugnung der Deutschen und
der Franzosen kam damals aus dem Osten. Fjodor Dostojewski ist
wohl einer der bedeutendsten russischen Schriftsteller und Denker.
Der erwihnte Satz liest sich bei ihm bzw. im Buch Henri de Lu-

11 Ibid..

12 Lubac, Henri de: Die Tragodie des Humanismus ohne Gott. Feuerbach — Nietzsche
— Comte und Dostojewskij als Prophet. Otto Miiller Verlag: Salzburg 1950, 280.

13 Ibid., 13.



Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im Dialog der Meinungen 121

bacs leicht verdndert: ,,Wenn Gott nichts ist, ist alles erlaubt.“'* Er
war ein Prophet, ein Seher, hat schon Mitte des 19. Jahrhunderts
die Folgen des Kommunismus vorausgesehen. Wohl deshalb ist er
im kommunistischen Russland auf die Liste der Unerwiinschten
gesetzt worden. Er schildert gottlos gewordene Gestalten, die sich
ihre Babel Tiirme und Kristallpaldste bauen. Aber dann kommt eine
Art Abrechnung. Einer der Briider Karamasow fillt anbetend auf
die Knie. ,,Der Gottmensch ist dem Menschgott begegnet [...]¢,'
schreibt Dostojewski: Ein bedenkenswerter Satz auch im Kampf der
Geister unserer Tage.

Bevor Mitja Karamasow zur Zwangsarbeit in die Minen ging,
sagte er: ,,Wenn man Gott von der Erdoberflache verjagt, dann wer-
den wir ihm unter der Erde begegnen. Und wir, die unterirdischen
Menschen, werden dann aus den Eingeweiden der Erde heraus einen
Hymnus anstimmen auf den Gott der Freude.*!®

Wie Fiirst Myschkin es seinem Freund, dem gelehrten Fiirst Rogo-
schin, mit einem eigenen Erlebnis erklirt habe:

Auf der Riickkehr zum Gasthof begegnete ich einem Weib mit einem Sédugling
von sechs Wochen, der zum ersten Mal seit seiner Geburt die Mutter anlidchel-
te. Da sah ich, wie sich die Mutter pl6tzlich fromm und inbriinstig bekreuzigte.
»Warum tust Du das, junge Mutter?* fragte ich sie. Da sagte sie: ,,Wie die
Mutter sich freut, wenn ihr Kind sie zum ersten Mal anlacht, so freut sich
Gott im Himmel jedes Mal, wenn er sieht, wie ein Siinder im Gebet vor ihm
niederkniet.“"”

An dieser Stelle des Buches heif3it es mit Blick auf Dostojewskis Werk
bei Lubac weiter:

Europa verliert den Glauben. Wersiloff, dieser Mensch der Traume, sicht voller
Entsetzen, wie diese Ddmmerung hereinbricht, und es ist ihm, als zoge durch
die Luft Europas Sterbeglockenklang. Er weint iiber die ,,alte Idee”, die da-

14 Ibid., 11.

15 Ibid., 13.

16  Rahner, Hugo: ,,Vorwort®“. In: ibid., 11.
17  Lubac: Die Tragddie, 281.



122 Elmar Bordfeld

hingeht. Aber dem westlichen Atheismus ist nur eine Zeit zugemessen. Denn
der Mensch kann ohne Gott nicht leben und die armen Frauen aus dem Volk
werden stérker sein als die Gelehrten [...]."8

Bei einer Tagung der Hanns-Martin Schleyer-Stiftung und des Pdpst-
lichen Kulturrates zum Thema Das europdische Erbe und seine
christliche Zukunft im April 1984 appellierte der damalige Leiter des
Pdpstlichen Kulturates, Erzbischof Paul Poupard: ,,Wir miissen Euro-
pa helfen, seine Seele wiederzufinden, die unter so vielen Faden, die
sie einschniiren, immer noch lebendig ist, das Gewebe neu weben,
das gelockert, zerrissen und manchmal gar vollstdndig von unserer
christlichen europdischen Kultur abgetrennt ist.*!

Der Moment ist gekommen, sich zu erinnern, dass das Evangeli-
um die Quelle einer ganzheitlichen Sicht des Menschen ist: Er ist der
Mikrokosmos und das Abbild Gottes. ,,Achtet den Menschen, er ist
das Bild Gottes*, hat Papst Johannes Paul II. unauthorlich auf allen
Wegen der Welt wiederholt.

Europa und ganz besonders die Kirchen Europas stehen vor einer
epochalen Krise: die massive Sédkularisierung, drohende Islamisie-
rung und die Vernichtung der Christen im Nahen Osten — von wem
immer auch gesteuert. Immer mehr verbreiten sich existenzielle Angst
und Gefiihle der Bedeutungslosigkeit.

Auf Europas Schicksalsberg, im Mutterkloster des hl. Benedikt auf
dem Monte Cassino bei Rom, hat Joseph Ratzinger gegeniiber seinem
Biografen Peter Seewald bedauert, dass sich niemand mehr traue zu
sagen, dass das, was der Glaube sagt, wahr ist. Ich glaube, dass alle,
die wir hier sitzen, von Gott gewollt und geliebt sind. Das muss nicht
jeder glauben, aber vielleicht konnen wir uns alle den Appell des schon
genannten Paul Poupard beim Kongress in Miinchen zu Eigen machen:

18  Ibid., 282.

19 Lobkowicz, Nikolaus (Hrsg.): Das Europdische Erbe und seine Zukunft.
Referate und Diskussionsbeitrige eines Kongresses der Hanns-Martin Schleyer
Stiftung. Bachem-Verlag: Koln 1985, 303.



Freiheitserfahrungen mit Gott — Humanismus im Dialog der Meinungen 123

Ob Europa sich in seine kleinen, ehrgeizigen, rein irdischen Bestrebungen, in
seinen Egoismus verschlieft und in Bedeutungslosigkeit versinkt, indem es
seiner Berufung und seiner geschichtlichen Aufgabe entsagt, oder ob es viel-
mehr seine Seele und der Kultur des Lebens, der Liebe und der Hoffnung findet
— beides héngt in gleicher Weise von uns ab.?

Bibliographie

Benedikt XVI. (Joseph Ratzinger): Die Freiheit befreien, Glaube und
Politik im dritten Jahrtausend. Herder Verlag: Freiburg 2018.

-1 Videobotschaft. In: https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/
de/messages/pont-messages/2011/documents/hf ben-xvi_
mes_20110325_parvis-gentils.html, 24.4.2019.

Bordfeld, Elmar: ,,Humanismus ohne Gott“? In: Miladinovi¢ Zala-
znik, Mira und Dean Komel (Hrsg.): Freiheit und Gerechtigkeit
als Herausforderung der Humanwissenschaften / Freedom and
Justice as a Challenge of the Humanities. Peter Lang Verlag: Bern
2018, 131-135.

Lobkowicz, Nikolaus (Hrsg.): Das Europdische Erbe und seine
Zukunft. Referate und Diskussionsbeitrdge eines Kongresses der
Hanns-Martin Schleyer Stiftung. Bachem-Verlag: Koln 1985.

Lubac, Henri de: Die Tragddie des Humanismus ohne Gott. Feuer-
bach — Nietzsche — Comte und Dostojewskij als Prophet. Otto
Miiller Verlag: Salzburg 1950.

Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Hundert Jahre nach dem Grofen Krieg am
Isonzo. Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar*. In: Miladi-
novi¢ Zalaznik, Mira und Dean Komel (Hrsg.): Europe at the Cross-
roads of Contemporary World. 100 Years after the Great War / Eu-
ropa an den Scheidewegen der gegenwdrtigen welt. 100 Jahre nach
dem Grofsen Krieg. Institut Nove revije: Ljubljana 2020, 147-164.

20 Ibid., 304.



124 Elmar Bordfeld

Rahner, Hugo: ,,Vorwort“. In: Lubac, Henri de: Die Tragddie des
Humanismus ohne Gott. Feuerbach — Nietzsche — Comte und Do-
stojewskij als Prophet. Otto Miiller Verlag: Salzburg 1950, 5-11.

Ratzinger, Joseph Kardinal: ,,Aus der Kraft der Erinnerung handeln.
Gnade und Versohnung®. In ders.: Werte in Zeiten des Umbruchs.
Die Herausforderungen der Zukunft bestehen. Verlag Herder:
Freiburg, Basel, Wien 2005.

Vorhof der Vélker. Diskussionsveranstaltung am 24.3.2013 im Rat-
haus von Berlin, veranstaltet vom Pépstlichen Kulturrat, aufge-
zeichnet von Domradio, KSln, konserviert bei Youtube. In: https://
www.youtube.com/watch?v=kN4MVxIloWlw , 24.4.2019.



From Stories to History

Von Geschichten zur Geschichte



126



RoLaND DUHAMEL

1918: Untergang des Abendlandes?

Abstract: Does 1918 mean the exhaustion of European culture? Oswald Spengler
interprets the approaching phase of decay, like Thomas Mann, as a civilization, the
characteristic of which are the exclusive focussing on comfort as well as the tyranny
of reason, phenomena, for which Nietzsche has coined his notion of nihilism.

Keywords: civilization, rationalism, nihilsm, anxiety

Was folgt, ist das Fragezeichen, keine Antwort, geschweige eine Zu-
sammenfassung von Oswald Spenglers (1880-1936) gewaltigem,
aber selten genug gelesenem Werk Der Untergang des Abendlandes
(1918/1922),! das in unsere Thematik einfiihren soll. Das zweite Jahr-
zehnt des vorigen Jahrhunderts war von einer Endzeitstimmung ge-
pragt. Wir erinnern uns an die Marokko-Krisen 1905 und 1911, an den
Untergang der Titanic 1912. Vorher schon, im Mai 1910, wurde der
leuchtendste, aber gefiirchtetste aller Kometen erwartet, der Halley-
sche, der alle 76 Jahre die Erdbahn kreuzen sollte und ganz Europa
in Panik versetzte. Er bildete den Anlass zum angeblich friihesten ex-
pressionistischen Gedicht (1910/1911), das den Titel Weltende (Jakob
van Hoddis, 1887—-1942) erhielt. Es sei auf die Untergangsvisionen
Georg Heyms (1887-1912) und Georg Trakls (1887-1914) hingewie-
sen. 1918/1919 schreibt Karl Kraus (1874—1936) sein Monsterdrama,
das voluminoseste Fiinf-Akte-Drama der deutschen Literatur, Die
letzten Tage der Menschheit. Spengler konzipierte und schrieb sein

1 Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Verlag: Koln,
2017.



128 Roland Duhamel

Buch grofiteils 1911-1914, d.h. ohne Kenntnis der Niederlage und
des darauffolgenden allgemeinen Zusammenbruchs. Den Weltkrieg
sieht er nicht als Ursache, sondern lediglich als Symbol und Symp-
tom der Krise. Das Buch handelt iibrigens nicht von Europa: ,,Das
Wort Europa sollte aus der Geschichte gestrichen werden. Es gibt
keinen ,Européer® [...]*.? Unter ,,Abendland ist vielmehr die ,,west-
europdisch-amerikanische*® Welt zu verstehen. Der vormalige Best-
seller liest sich wie ein Riesenkommentar zu Friedrich Nietzsches
(1844-1900) Rationalismus- und décadence-Kritik. Spengler tritt in
die FuBstapfen des groBen Lebensphilosophen: Wahrheit und Kunst
dienen dem Leben und driicken die ,,Stimme des Blutes*“ aus; noch
jede Wissenschaft ,,bleibt ein Glaube®“.’> Das Nachstehende versteht
sich — anders als Joschka Fischers Der Abstieg des Westens: Europa
in der neuen Weltordnung des 21. Jahrhunderts (2018) — nicht als
politisch-wirtschafltiche, sondern als kulturhistorische Diskussions-
grundlage.

Was ist Kultur? Spengler definiert sie als den ,,sinnlich geworde-
ne[n] Ausdruck der Seele®,° und, da diese mit der Religion verschwis-
tert ist, ist ,Kultur [...] Religion®, ,religiose Gestaltungskraft®.?
Auch Kunst sei ,,formgewordene Seele*,” Sprache der Seele.

Vieles an diesem — auch literarisch — monumentalen Werk liest
sich heute unbequem. Dass der elitir denkende Kulturphilosoph nach
Nietzsches Leitbild den Kiinsten den Vorrang vor den Wissenschaf-
ten einrdumt, dariiber lieBe sich diskutieren. Problematisch klingt
fiir unsere Ohren, neben der Verherrlichung des Krieges, des Adels,

2 Ibid., 45.

3 Ibid., 23.

4 Ibid., 708.
5 Ibid., 1067.
6  Ibid., 308.
7 Ibid., 571.
8  Ibid., 1132.
9  Ibid., 368.



1918: Untergang des Abendlandes? 129

des Besitzes,!” und abgesehen von seinem Bild der Frau, der Juden,
der Bauern, immer wieder seine Terminologie (Rasse, Volk, Nation,
Blut, Boden, Lebensraum...). Der Rassebegriff ist allerdings nicht im
nationalsozialistischen Sinne zu verstehen: ,,Rassesteckbriefe sind
[...] wertlos®.!" Er bedeutet unserem Lebensphilosophen soviel wie
Lebenskraft, ,,Vitalitit“,'? Charakter, und wird durchweg in der Ein-
zahl gebraucht. Rasse ist Kultur. Auch ,,Volk* ist nicht biologisch zu
verstehen.!® Volk und Nation sind, im Gegenteil, nicht Urheber, son-
dern Ergebnis einer Kultur'* und beruhen auf der Einstimmigkeit, auf
einem Zusammengehorigkeitsgefiihl. Spengler war weder Verfechter
der Weimarer Republik noch — trotz seiner Beliebtheit — der Nazis,
geschweige Hitlers, den er unbedeutend schalt.

Spengler sieht sich vor die Aufgabe gestellt, Kulturge-
schichte zu deuten und ,,vorauszubestimmen‘."> Kulturen sind
Lebewesen, ,,Organismen grofiten Stils*“,'® | Individuen hoherer
Ordnung®,"” ,.Seelen®, und folgen ihrem Lebenslauf nach biologi-
schen Gesetzen. Thr Aufstieg ist an den Niedergang gebunden, und
zwar ist ihre Vollendung ,,gleichbedeutend mit dem Ende®.'® Mit
dem Zusammenbruch der abendldandischen Kultur sei im 19. und
20. Jahrhundert’ zu rechnen. Die antike Kultur war ,apolli-
nisch®, konkret, ,,naiv® im Sinne Schillers,?° und auf die ,,sinnlich-
reine Gegenwart“*' fixiert; unsere hingegen ,,faustisch“-expansiver

10 Ibid., 1183 ff.
11 Ibid., 860.

12 Ibid., 1330.
13 Ibid., 917 ff.

14 Ibid., 924.
15 Ibid., 23.
16  Ibid., 194.
17 Ibid., 23.
18  Ibid., 199.
19 Ibid., 62.
20 Ibid., 526.

21 Ibid., 158.



130 Roland Duhamel

»Seelenflug™,? rast- und ruhelos, eine ,,Willenskultur<,? | Wille
zur Macht“.** Die Verfallsphase jeder Kultur, das Ende von Kunst
und Philosophie einschlieBend, nennt Spengler ,,Zivilisation“. Den
Ubergang setzte er um das Jahr 1800 an.?

Fassen wir seine originelle Kulturgeschichte des Abendlandes zu-
sammen, deren einzelne Abschnitte je etwa zehn Generationen in An-
spruch nehmen.?® Sie beginnt ,,kurz vor 1000°?” in der deutschen Kaiser-
zeit und erlebt ihre biologische Jugend mit Romanik und Gotik, mit der
Entdeckung von Ackerbau?® und Heimat.”? Der Gotik, ,,ihre Vollendung
und ihr Testament‘? darstellend, setze Teufelsbanner®' Luther ein Ende.
Die Renaissance bildet trotz der grofen Vorboten Leonardo, Raffael und
Michelangelo ein unerhebliches Zwischenspiel, eine ,,Verirrung™,* weil
Riickfall in die Oberflachlichkeit der Antike. Ab Mitte des 16. Jahrhun-
derts wird mit Shakespeare und Rembrandt die Reifezeit erreicht, die
Spengler als ,,Barock® bezeichnet, Wunschkind und Nachziigler luther-
scher Gotik. Es ermoglicht die groe abendlandische Mathematik und
Naturwissenschaft (Descartes, Newton, Leibniz), die im 18. Jahrhundert
mit Euler, Lagrange, Laplace, d’Alembert und Gauf} ihre Vollendung er-
reicht. Die Musik, als Kunst des Fernwehs die faustische Kunst par ex-
cellence, erlebt jetzt ihren Hohepunkt mit Heinrich Schiitz, Corelli, Bach,
Héndel, Gluck, Johann Stamitz, Haydn, mit dem ,,absoluten*** Gipfel
der vom Beschrinkt-Korperlichen der menschlichen Stimme befreiten
abendldndischen ,, Kammermusik‘** des achtzehnten Jahrhunderts, wie

22 Ibid., 453.
23 Ibid., 496.
24 Ibid., 499, 573 ff.
25 Ibid., 468.
26  Ibid., 926.
27 Ibid., 339.
28 Ibid., 807.
29 Ibid., 812.

30 Ibid., 1113.
31 Ibid., 1117.
32 Ibid., 457.
33 Ibid., 377.
34 Ibid., 384.



1918: Untergang des Abendlandes? 131

mit dem Nachspiel Mozart. Die Malerei endet bei Tizian, die Architektur
erlebt im Dresdner Zwinger ihre ,,letzten Oktobertage®.*

Vollendung bedeutet Niedergang. Nach dem groBen Kant ist nur
noch Geschichte der Philosophie, keine Philosophie mehr moglich,
die jetzt zur Wissenschaft entarte.’® Das achtzehnte Jahrhundert
ist (ab Locke)*” das Jahrhundert der Aufklarung, was bei Speng-
ler einem Schimpfwort gleichkommt. Diese entwickelt sich ,,von
einem schrankenlosen Verstandesoptimismus [...] zur unbedingten
Skepsis®.*® Sie verstehe sich als ,,Sittenlehre®, die das ,,humane Phi-
listertum®*® des neunzehnten Jahrhunderts vorbereite und es sich
mit ihrem ,, Tugend ist Wissen“*’ besonders leicht mache. Das neun-
zehnte Jahrhundert steht unter keinem giinstigen Stern und fiihrt uns
eine Kultur auf der Kippe vor. Schwierig ist dabei, dass Spengler
die historischen Ubergangsphasen auf Jahrhunderte auszudehnen
weill, was immer wieder zwiespiltige Bewertungen zeitigt. Der
alte Goethe, Beethoven, Napoleon bringen ein letztes Aufleben, die
Romantik einen wehmiitigen Riickblick, 7ristan den ,riesenhaften
SchluB3stein der abendldndischen Musik“.*! Das faustische Streben
lasst sich von den Idealen der Verbriiderung (Rousseau, franzdsi-
sche Revolution) ersticken. Der Impressionismus ist eine ,,sterben-
de Kunst“,* ,,arm an Seele*,* der Expressionismus eine ,,Farce.**
Heute und in den kommenden Jahrhunderten, zuerst in Madrid, Pa-
ris, London, dann in Berlin und New York,* , entfaltet sich ,,die
Zivilisation zur vollen Bliite®.*

35  Ibid., 204.

36  Ibid., 1128.
37 Ibid., 1131.
38 Ibid., 1136.

39 Ibid., 995.
40  Ibid., 1129.
41 Ibid., 472.
42 Ibid., 469.
43 Ibid., 470.
44 Ibid., 477.
45  Ibid., 72.

46  Ibid., 1322.



132 Roland Duhamel

Das war eine paradoxe Formulierung. Dazu ist zu bedenken, dass
auch die Zivilisation, ,,die grof3e Krisis der Gegenwart,*” immerhin
eine Ara, wenn auch die letzte, faustischer Kultur und Ausgeburt des
Willens zur Macht ist. Der allerdings sei erschopft.*® Wie ist da Speng-
lers Schmihwort zu verstehen? Es geht nicht nur um die vielgeschol-
tene Biirgerlichkeit. Zivilisation geht iiber das Soziologisch-Psycho-
logische weit hinaus. Nietzsche spricht durchaus im selben Sinne von
décadence. Als Zivilisation bezeichnet Spengler die Endphase, die
Ablebensphase, unseres Kulturorganismus, End- und Entorganisation
einer Lebensgeschichte, deren erbitterter ,,Todeskampf™“® im neun-
zehnten Jahrhundert bestritten wurde. Immer wieder tauchen die
Begriffe auf: ,Erstarrung®, , Absterben®, ,,Tod“’,Abbau‘' des
Organischen. Es bleibt die ,,Mumie“ einer Kultur.>? Zivilisation
ist der unausweichliche , Abschlu3“* An die Stelle der Seele
tritt der ,,Gehirnmensch®,** die ,,begriffliche Zergliederung®,> die
auf der ,,Erschopfung der [...] ordnenden Kraft*>® beruht, die ,,Tyran-
nei des Verstandes“.” Dazu gehoren Wissenschaft und Technik, die
Maschinenindustrie, Statistik statt Physik, Hypothese statt der Wahr-
heit, Okonomie statt der Mathematik. Die entseelte’® Zivilisation stre-
be, wie bei Nietzsche, nur noch Komfort und ZweckmafBigkeit an,
das ,,Gliick der meisten, Behagen und Bequemlichkeit*,*® ,,panem

47  Ibid., 74.
48  Ibid., 580.
49  Ibid., 476.
50  Ibid., 70.
51  Ibid., 71.
52 Ibid., 562.
53 Ibid., 70.
54 Ibid., 76.
55 Ibid., 214.
56  Ibid., 672.
57 Ibid., 676.
58 Ibid., 561.

59  Ibid., 1378, cf. 566.



1918: Untergang des Abendlandes? 133

et circenses®,* ,,das siile Nichtstun“.®! Wohlgelitten wére ein wenig
,,Weltfrieden.%? Spengler hatte den faulen Frieden der Vorkriegszeit
in Erinnerung. Internationalisierung, Kosmopolitismus, der lediglich
,,Literatur“® sei, trete ,,an Stelle der ,Heimat‘““,%* die Masse an Stelle
des Volkes.® Die Presse verdrangt das Buch.®® Kunst mausert sich zu
,I’art pour I’art™, ja, zum Sport.*” Journalismus,®® Feuilletonismus,®
Unterhaltungsindustrie und ,, Trivialitdt“’® greifen um sich. Atheis-
mus und seelen- wie traditionslose’ Verstddterung dimmern auf, die
,Diktatur des Geldes“,”? ja, ,,Kinderlosigkeit“.”® Gesellschaftskritik
ersetzt die alte Metaphysik, ,,Gesellschaft den Staat.”* Das moder-
ne Staatswesen sei als stillgelegte Nation eine Verfallserscheinung.
Faustisch-expansiv noch, ja, ,,tyrannisch®,”> geben sich eine trotz al-
lem an der Macht des Geldes und der Presse zum Scheitern verurteilte
Demokratie, Kommunismus und Sozialismus, die zwar verteilen aber
nicht verzichten wollen.”® Arbeit verdriangt die Tat.”” Kapitalismus
und Imperialismus bilden die neuen Bedrohungen,” wobei Spengler
die Friedenskonferenz von Washington 1921 als ,,das Vorspiel neuer

60 1bid., 74, 1378.

61 Ibid., 578.
62 Ibid., 566.
63 Ibid., 947.
64  Ibid., 73.
65  Ibid., 74.
66 Ibid., 1365.
67 1bid., 76.
68  Ibid.

69 Ibid., 521.
70  Ibid., 529.
71 Ibid., 71.

72 Ibid., 1386, 1430.
73 Ibid., 572, 830 ff.

74 Ibid., 73.

75  Ibid., 577.
76  Ibid., 996.
77 1bid., 564.

78  1bid., 79 f.



134 Roland Duhamel

Kriege*” identifiziert. Unschwer lieen sich hier, wenn eine Vorah-
nung erlaubt ist, flir die kommenden Jahrzehnte weitere Krisenherde
im Sinne Spenglers hinzufiigen wie die Amerikanisierung und Exitus
unserer westlichen Musikkultur, die Entmachtung der abendléndi-
schen Kultursprachen im Zuge der gegenwirtigen Mondialisierung,
die schleichende Islamisierung des Abendlandes.

Zivilisation bedeutet, mit einem Nietzsche-Wort, ,,die Heraufkunft
des Nihilismus*.* Tatséchlich verbirgt sich in der modernen Wissen-
schaft ein nihilistisches Moment: sie betreibt Wissenschaft um der
Wissenschaft willen. Nach Spengler ist Denken ein Spiel mit sich
selbst.?! Beweisgriinde beruhen auf einem ,,Spiel mit Worten*.%* Jede
Erkenntnis offenbare allenfalls ihre ,eigene formale Notwendig-
keit“.#®* Die Wissenschaft wird zunehmend abstrakter und betreibe
ihre ,,Selbstvernichtung durch Verfeinerung ihrer Fragestellungen und
Methoden®.%

Aufklarung, Rationalismus und Nihilismus gingen von Anfang
an Hand in Hand. 1787 vertrat Thomas Wizenmann (1759-1787)
in einem offenen Brief den Standpunkt, dass die Vernunft ledig-
lich die ,,Kohédrenz ihrer begrifflichen Konstruktionen* anstrebe.®
Sie gehe notgedrungen atheistisch vor. Der Begriff ,,Nihilismus®
war eine Schopfung der deutschen idealistischen Philosophie des
18. Jahrhunderts. Da Kant die Vernunft ausschlieBlich fiir den Er-
fahrungsgebrauch, nicht fiir das Metaphysische, zustindig machte,
wurde der Philosoph von Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819),
Daniel Jenisch (1796), spater von Nietzsche und Hermann Broch

79  Ibid., 1320.

80  Ibid., 561.
81  Ibid., 703.
82  Ibid., 1136.
83  Ibid., 681.
84  Ibid., 676.

85 Gawoll, Hans-Jirgen: Nihilismus und Metaphysik. Entwicklungsgeschichtliche
Untersuchung vom deutschen Idealismus bis zu Heidegger. fromann-holzboog:
Stuttgart-Bad Cannstatt 1989, 30.



1918: Untergang des Abendlandes? 135

(1886—1951), des Nihilismus bezichtigt. Nach Kant gab der Erst-
genannte in seinem Sendschreiben an Fichte (1799) den Nihilis-
mus-Vorwurf an Letzteren (1772—1814) und an den Idealismus im
Allgemeinen weiter. Fichtes Denken sei ,,ein nur sich selbst vorha-
bendes und betrachtendes®, ohne weiteren Zweck, ,,ohne anderes
Subjekt oder Objekt, ohne in, aus, firr oder zu.“%¢ Es beile ,,sich in
den Schwanz*.?” Fichte stimmte zu und nahm das Brandmal des Ni-
hilismus an. Zeitgenossen wie Friedrich Bouterwek (1766—1828)
und Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) schlossen sich
dem Vorwurf an. Die unweigerliche Konsequenz des Verstandes-
denkens sei der Nihilismus. Nach Nietzsche besteht jede Wahrheit
allenfalls aus fliichtigen, probeweisen Ordnungselementen und sei
m. a. W. rein dsthetischer Natur. Jede wissenschaftliche Theorie
sei eine selbsttragende Konstruktion. Auch Spenglers Zeitgenosse
Hermann Broch Idsst den Nihilismus aus der ungehemmten Ra-
tionalitdt entspringen. Die iibermichtige Logik beweise nur sich
selbst in endloser und blinder Tautologie. Zeichen verweisen nur
auf sich selbst ,,in gespenstisch totem Leerlauf™.®® Alle Werte wer-
den dabei ausgehebelt. Der Riesenroman Der Mann ohne Eigen-
schaften (ab 1918) seines beriihmten Schriftstellerkollegen Robert
Musil (1880—1942) sieht in der zunehmenden Rationalitdt und Ra-
tionalisierung die Ursache eines Lebens ,,der tiefsten Sinnlosig-
keit“® und einer Welt als — mit einem Zarathustra-Wort — ,,Wiis-
te“.” Die moderne Wissenschaft habe die alten moralischen und
metaphysischen Werte — fiir Nietzsche langst unverdiinnte Illusio-

86  Friedrich Heinrich Jacobi's Werke I1I. Leipzig 1816, 28.

87  So Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik
(1871). Wilhelm Goldmann Verlag: Miinchen 1959, 103.

88  Broch, Hermann: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie. Suhrkamp taschen-
buch: Frankfurt/Main 1994, 693.

89  Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt Verlag: Hamburg 1970,
488.

90 Ibid., 470, 1092.



136 Roland Duhamel

nen — ,,unertraglich“’! gemacht. Sie sauge das Leben aus um es
beherrschen zu konnen.*?

Um zu rekapitulieren: Ratio und Nihilismus sind in ein Komplott
verwickelt. Max Horkheimers (1895-1973) und Theodor W. Ador-
nos (1903-1970) Dialektik der Aufkidrung (1947), der es darum
ging, zwischen der Aufkldrung und dem Nazikrieg einen kausalen
Zusammenhang aufzuzeigen, stempelt rationales zum kalkulierenden
Denken und damit zur Dienstmagd der allumfassenden Wirtschafts-
ordnung. Aufgeklartes Denken diene der Macht und erniedrige den
Menschen zur Maschine. Kants System sei ,,zur zwecklosen Zweck-
méBigkeit geworden, die eben deshalb sich in alle Zwecke spannen
lasst.“”* Die Nazi- Diktatur wusste sich eine fehler- wie inhaltlose
Vernunft zunutze zu machen. Die Aufkldrung bewirke m. a. W. das
Gegenteil von dem, was sie einmal wollte: Emanzipation. Die Ver-
fasser verweisen auf Nietzsches einschliagige Deutung.

Aufklarung, so ebenfalls Spengler, miinde ins ,,Nichts“.** Mit der
Zivilisation ende die Geschichte;*® nach ihr komme nichts mehr auf3er
dem ,,Nichts“.*® Die alten, religi6s inspirierten Werte wiirden ersetzt
durch Geld und Komfort, Waffenruhe, geordnete Verkehrsverhéltnisse
und Parteipolitik. Jetzt bleibe nur noch der ,,ungechemmte Machtwille
weniger Rassemenschen®,”” Blut und Wille zur Macht. Da hatte Eides-
helfer Nietzsche die Zukunft verhei3ungsvoller eingeschétzt, indem er
fiir das zwanzigste und einundzwanzigste Jahrhundert mit unausweich-
licher Sicherheit den Ubergang zu einem vollkommeneren, radikaleren
und stolzen Nihilismus prophezeite,” der nichts mehr gelten lasse und

91 Ibid., 46.

92 Ibid., 1092.

93  Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkidrung. Fischer
Taschenbuch: Frankfurt/M 1969, 80f.

94 Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 1136.

95  Ibid., 752, 1176.

96  Ibid., 71.

97  Ibid., 1350.

98 Nietzsche, Friedrich: ,,Vorrede”. In: Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht.
Alfred Kroner Verlag: Leipzig 1959, 2.



1918: Untergang des Abendlandes? 137

sich seinerseits in einer ferneren Zukunft zum Kunstrausch des Uber-
menschen aufschwingen sollte.”” Nihilismus — nicht décadence — be-
deutet bei Nietzsche im Gegensatz zu Spengler Fortschritt. Darstellun-
gen eines Zivilisationszusammenbruchs im Zeichen eines wachsenden
Nihilismus gibt es bis in unsere Tage. In ihrem Roman Spieltrieb (2004)
lasst Juli Zeh (1974) ihre Protagonistin Ada sagen: ,,Wir [...] sind die
Urenkel der Nihilisten.”!”” Zu Maschine und Technik gab es in der Li-
teratur allein schon im Abendland-Jahr 1922 kritische Stellungnahmen
wie R. M. Rilkes Neunte Elegie bzw. Robert Musils Novelle Tonka.

Der Untergang des Abendlandes hat einen Zwillingsbruder, zu-
sammen, aber unabhéngig voneinander herangewachsen, gleichzeitig
erblickten sie das Licht der Welt (1918), beide eben hundert Jahre alt,
Thomas Manns Betrachtungen eines Unpolitischen.'®" In héherem
Malfe als Spenglers Buch allerdings gehen diese auf sehr personliche,
ja, familidre Erfahrungen zuriick wie den Zwist mit dem Bruder und
dessen frankophil-sozialistischen Vorlieben und eben die Kriegssitu-
ation. Der Autor nennt seine Bekenntnisschrift eine ,,Selbsterkldrung
und Selbstaufklarung®.!%?

Der Doppelgénger entwickelt eine bis in die Terminologie und
die Nietzsche-Rezeption hinein verbliiffende Kongenialitit, wobei
allerdings unser Gegensatz Kultur — Zivilisation beim Romancier
ungleich dem Kulturphilosophen ahistorisch, als Neben-, nicht als
Nacheinander dargestellt wird. Beiden, ja, unserem Dreigestirn, ge-
meinsam ist ebenfalls der lebensphilosophische Ansatz: ,,Der Intel-
lekt ist der Hofling des Willens®.!” Thomas Mann distanzierte sich
von seinem Weggefahrten.'%

99  Duhamel, Roland: Die Decke auf den Kopf. Versuch einer Deutung des Nihilis-
mus. Kénigshausen & Neumann: Wiirzburg 2006, 11-19.

100 Zeh, Juli: Spieltrieb. Roman. btb Verlag: Miinchen 2006, 309.

101 Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen. Fischer Taschenbuch Ver-
lag: Frankfurt/M. 1988.

102 7bid., 130.

103 Ibid., 508, cf. 560.

104 Dazu etwa: BeBlich, Barbara: Faszination des Verfalls, Thomas Mann — Oswald



138 Roland Duhamel

Kultur ist hier wie bei Spengler die ,,Seele*,' das ,,lebenerhalten-
de, lebenverklarende Prinzip“!° und als solches ,,Organismus®,'"” auf
Tradition beruhende ,,geistige Organisation®,'”® mit der Religion ver-
schwistert, eine ,,Sache [...] der Gottesunmittelbarkeit*.!* Wenn Kul-
tur Seele ist, wird fiir die Zivilisation die ,,Entseelung“!'® unverkenn-
bar. Wenn Kultur Organisation ist, muss Zivilisation ,,Auflosung*!!!
sein, ,,Zersetzung®“,"? | Zerstorung®“.'" Als Varianten des Gegensatz-
paares erscheinen, durchaus im Sinne Spenglers, Kunst — Vernunft;
Dichtung — Literatur bzw. Journalismus;''* Gotik — Renaissance;!!?
Volk — Masse!'® bzw. Gesellschaft;!'” Nation — Republik;''® Deutsch-
land — Frankreich bzw. ,,Franztum®;'" ja, gar Krieg — Friede. Vieles
wurde in dem kleinen Vorgingeraufsatz Gedanken im Kriege (1914)
vorweggenommen: ,,Krieg! Es war Reinigung, Befreiung*.'*

Nicht so sehr die Antonymie ,,Kultur — Zivilisation® bildet Th.
Manns Hauptanliegen, sondern, wie bei Nietzsche und Spengler,
die Analyse und Kritik dessen, was er als ,,Zivilisation“ be-
zeichnet. Er nimmt den Nihilismus-Vorwurf wieder auf.'?! Auf Grund

Spengler: Akademie Verlag: Berlin 2002.

105 Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 23.

106 Ibid., 161.

107 1Ibid., 272.

108 1Ibid., 23,158, 160 f.

109 1bid., 306, cf. 24,308, 311 f., 563 f.

110 Ibid., 129.

111 Ibid., 161, 166.

112 Ibid., 165 f., 345, 426.

113 Ibid., 319.

114 Ibid., 251,294, 298.

115 1Ibid., 81, 88.

116 Ibid., 240, 267.

117 Ibid., 23.

118 1Ibid., 173 f.

119 Ibid., 541.

120 Mann, Thomas: ,,Gedanken im Kriege”. In: Mann, Thomas: Essays I1. Politische
Reden und Schriften. S. Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/Main 1977, 27.

121 Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 86, 166, 503.



1918: Untergang des Abendlandes? 139

ihrer Gesinnung gegen das Leben konne Zivilisation nur ,,nihilis-
tisch*“'?? sein. Dieser Nihilismus hat genauso wenig wie bei Spengler
eine Zukunft, sondern werde in ,,Hohn, Bitterkeit, Verzweiflung*!?*
umschlagen. Der Bosewicht und Ursprung zivilisierter Denkart ist,
wie bei Nietzsche'?* und Spengler, das Frankreich des achtzehnten
Jahrhunderts,'* der Revolution, der Aufklarung, Rousseau,'?® wobei
die Bewertung Voltaires widerspriichlich bleibt.'”” Spenglers ,,Ba-
rock® feiert hier als ,,Reformation* fréhliche Urstind, ,.ein Ereig-
nis von echt deutscher Majestit [...], ein Ereignis und Faktum der
Seele®“.!”® Kurzum, Ursache ist der Rationalismus, ,,die Vernunfthei-
ligung*,'® die ,,Tyrannei der Vernunft®,"** die bei Spengler ,,Tyrannei
des Verstandes““"’! hie}. Diese ,,Vernunft-Revolte* war ni-
hilistisch*;'*> der ,,Intellektualismus der westlichen Zivilisation*,'*?
iiberhaupt die Wissenschaft eine ,,Spezialisierung zum Zwecke des
Nutzens, der Ausbeutung und Herrschaft“.!* Wo steht das bei Hork-
heimer und Adorno, die Nietzsche oft, Thomas Mann gar nicht zi-
tieren? ,,Was will die Aufklarung? [...] Glick! Das berithmte ,groft-
mogliche Gliick der groftmoglichen Masse®.“!3 Zweck und Sinn
der Zivilisation sei, Widersinn und nach Nietzsche Herzstiick des
Nihilismus, Wohlbehagen und Mufle,"3¢ ,,Gliicks-Philanthropie.'¥’

122 Ibid., 565.

123 Ibid., 523.

124 Ibid., 571.

125 1Ibid., 280.

126 1Ibid., 211.

127 1Ibid., 491 vs. Mann, Th.s.: ,,Gedanken im Kriege”, 28.
128 Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 506.
129 1Ibid., 390.

130 Ibid.

131 Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 676.
132 Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen, 503.
133 Ibid., 167.

134 Ibid., 130.

135 1Ibid., 316.

136 Ibid., 233.

137 1Ibid., 214, 248.



140 Roland Duhamel

,Vernunft gleich Tugend gleich Gliick*.!*® Sie sei der ,,Glaube [...]
an ein irdisches Reich Gottes®“.!** Alles aus Spengler bekannt. Das
LImperium der Zivilisation*“!** sei die Demokratie,'*! der ,,mensch-
liche Bienenstock®,'¥ , der amiisante Staat®,'®3 der ,,die Verfalls-
form des Staates“!* sei. Die ,,herzerhebend und menschenwiirdig
rhetorische Demokratie“'*S hasse jede Uberlegenheit.'** Sie will
,nivellieren,'” | einebnen®, sie will sich ,,homogen®.!*® Sie will
ein ,,Lusteuropa®.'* Uberhaupt mache Politik, ,,dem deutschen We-
sen fremd und giftig*,'* ,,roh, pobelhaft und stupid“.'! Fiir Thomas
Mann, der wie Konfrater Spengler den Vorkriegsfrieden vor Augen
hatte, diese ,,grdBliche Welt, die nun nicht mehr ist — “,'5? strebt
jene als banausisches Heilserum den ,,Komfort des Friedens®,'>3 ,,die
pazifizierte Esperanto-Erde“'** an. Die Zivilisation schreie nach der
,Internationalisierung des Lebens*.!>

Uns bleibt ein letzter Themenkomplex {ibrig. Spengler setzt sich
auch mit der zeitgeméBen Erfahrung der Existenzangst auseinan-

138 1Ibid., 418.

139 Ibid., 509.

140 1Ibid., 31,48 f., 58,234, 311.

141 Ibid., 348.

142 Ibid., 524.

143 Ibid., 292.

144 Ibid., 300.

145 Ibid., 224.

146 Ibid., 294.

147 1Ibid., 234, 236, 240

148 Ibid., 275.

149 Ibid., 58.

150 Ibid., 22.

151 1Ibid., 251.

152 Mann, Th.: ,,Gedanken im Kriege”, 26; Mann, Th.: Betrachtungen eines Un-
politischen, 461 ff.

153 Mann, Th.: ,,Gedanken im Kriege”, 27.

154 Mann, Th.: Betrachtungen eines Unpolitischen,163, 390.

155 1Ibid., 241, 27, 107.



1918: Untergang des Abendlandes? 141

der, ,,dem tierhaften Urgefiihl der Angst“."*®* Noch Sigmund Freuds
(1856—-1939) Angstbegriff muss dem neunzehnten Jahrhundert zu-
gerechnet werden.!”” Jene sei lediglich ,,Reaktion auf die Gefahrsi-
tuation“!*® und damit ,,eine primitive Reaktion®,'” die iiberwunden
werden kann. Als mogliche Gefahrenquellen nennt der Tiefenpsycho-
loge den Verlust des Mutterobjektes, Kastrationsangst, Liebesentzug,
ein iiberméchtiges Uber-Ich, den Tod. Die eigentliche Existenzangst
aber ist erst hundert Jahre alt und meint die Angst vor der anonymen
Gefahr, vor der Freiheit, dem ,,In-der-Welt-sein®,'®* dem ,,Nichts*.'®!
Heidegger (1889—-1976) schreibt in Sein und Zeit (1927): ,,Das Wo-
vor der Angst ist v6llig unbestimmt.“!%2 Karl Jaspers (1883— 1969)
nennt das Dasein 1931 ,,nichts als Angst“,'®® und zwar ,,Angst vor
der Freiheit“.'* Heidegger beruft sich'® auf seinen angeblichen Ge-
wiéhrsmann Seren Kierkegaard (1813— 1855), der schon ein knap-
pes Jahrhundert zuvor in Der Begriff Angst (1844) die Angst zwar
als ,,Moglichkeit der Freiheit“!'®® definiert, damit allerdings nur auf

156 Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 1064.

157 Zu diesem Themenkomplex s. Duhamel, Roland: ,,Sind wir illegal? Kleine
Geschichte der Angst“. In: Goltschnigg, Dietmar (Hrsg.): Angst. Lihmender
Stillstand und Motor des Fortschritts. Stauffenburg Verlag: Tiibingen 2012,
385-392.

158 Freud, Sigmund: Hemmung, Symptom und Angst (1925-1926). In: Freud, Sig-
mund: Studienausgabe, Bd. 1V, Hysterie und Angst. S. Fischer Verlag: Frank-
furt/M. 2000, 271; ¢f. 289.

159 Freud, Sigmund: ,,.Das Ich und das Es“. In: Freud, Sigmund: Studienausgabe,
Bd. 111, Psychologie des UnbewufSten. S. Fischer Verlag, Frankfurt/Main 2000,
323.

160 Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Max Niemeyer: Tiibingen 1986, 187.

161 Heidegger, Martin: ,,Was ist Metaphysik“? In: Heidegger, Martin: Wegmarken,
Bd. IX, Gesamtausgabe. Klostermann: Frankfurt/M. 1976, 112, 114.

162 Heidegger: Sein und Zeit, 186.

163 Jaspers, Karl: Die geistige Situation der Zeit. fromann-holzboog: Berlin 1931,
56.

164 1Ibid., 190.

165 Heidegger: Sein und Zeit, 190.

166 Kierkegaard, Soren: Der Begriff Angst. Felix Meiner Verlag: Hamburg 1984,
79, 171.



142 Roland Duhamel

die Freiheit zu siindigen, die Erbsiinde,'®” abgezielt hat. Die Angst
vor der Strafe, auch der gottlichen, ist bekanntlich mit der Feigheit
blutsverwandt. Als erster widmete wohl R. M. Rilke (1875-1926)
groBBe Teile seines Romans Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge (1910), etwa das ganze Kapitel 23, dem Thema. Neben den
Begriffen ,,Angst“ und ,,Furcht“ erscheinen hier die Synonyme
,das Entsetzliche®, ,,Grauen®, ,,das Ungeheuere® oder ,,Ungehdorte*,
»Schreckliche® und ,,Unbegreifliche®, ,,das GroBe“. Der Altmeister
der Angst vor der Freiheit, der ,,sinnlosen Angst®,'*® nicht vor Gott
oder dem Gericht etwa, nicht vor der Strafe, sondern vor dem Ver-
lust jeder heilbringenden und unfehlbaren Instanz, heifit, ebenfalls vor
Heidegger, Franz Kafka (1883—1924), etwa mit seinem Roman Der
Procef3 (1914): ,,Wo war der Richter, den er nie gesehen hatte?!%
Josef K., der Mann vom Lande oder wie sie alle heiflen, verweigern
sich der Freiheit. Hermann Broch umschreibt die existenzielle Angst,
die ,,Grauensangst des Tieres*,'”° als ,,Angst vor dem Nichts*.!"!
Spenglers Angstkonzept ist ein Produkt der Einsamkeit und der
Ichfindung, ,,Angst vor dem eigenen Wachsein®,'” wie spéter noch bei
Sartre, ,,vor dem Freisein“.'”? Gerade der faustische Wille zur Macht
gehe mit Spannung, d.h. Sorge und Angst, einher, wogegen sich aller-
dings Nietzsche verwahrt hitte. Spenglers Denkmodell ,,Sorge® soll-
te wenig spiter Sein und Zeit ibernehmen. Einem metaphysischen
Angstgefiihl 14gen alle Kultur und Gestaltung, Philosophie und Kunst,

167 Ibid., 10, 54.

168 Kafka, Franz: Der Procefs. Roman. Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/M.
1996, 207.

169 Ibid., 241.

170 Broch, Hermann: Der Tod des Vergil (1945). Deutscher Taschenbuch Verlag:
Miinchen 1965, 164.

171 Broch, Hermann: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie. Suhrkamp Verlag:
Frankfurt/Main 1978, 445.

172 Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 987.

173 Ibid., 1064.



1918: Untergang des Abendlandes? 143

Denken' und Mathematik'” zugrunde. Religion verspricht Zuflucht,
die Wissenschaft Schutz, indem sie vorgibt, das Unbekannte zu er-
kléren.!”® Sie bietet ,,Notwehr“.!”” Verstehen soll die Angst vertrei-
ben. Sprache, Zahlen versuchen des Diisters durch Benennung und
Messung habhaft zu werden.!”® Damit landen wir wieder in der Zivi-
lisation, die sich abverlangt, Angst und Spannung zu verbeiflen und
durch die Mittel der Logik und der Amiisierindustrie zu beschwdren.
Der Untergang des Abendlandes mag, da der Sinn des Lebens kein
anderer als das Leben selbst sei,'” als nihilistisches Buch bezeichnet
werden. Da Spengler unserer Zukunft keine andere Mdglichkeit offen
lasst, da der Mensch nicht verdndert werden konne,'®® da das Denken
nicht frei und selbstherrlich sei, da Freiheit nur in der Diktatur sei'®!
und ,,das Blut herrscht®,'®? mag man das Buch mit Thomas Mann au-
Berdem defatistisch'®® nennen. Der vorletzte Satz lautet: ,, Wir haben
nicht die Freiheit, dies oder jenes zu erreichen, aber die, das Notwen-
dige zu tun oder nichts.“!® Dennoch ist es nicht im vollen Sinne des
Wortes pessimistisch. Der Untergang des Abendlandes setzt dessen
Vollendung voraus und ist an den Aufstieg der Naturwissenschaften
gebunden. Wer weil3, vielleicht gelingt der Zivilisation eines Tages die
Verdriangung der ,,Weltangst“!®* vor dem unsichtbaren Feind.

174 1Ibid., 287.

175 1Ibid., 160.

176 Ibid., 702.

177 Ibid., 222.

178 1Ibid., 881.

179 Ibid., 752.

180 Ibid., 550 f.

181 1Ibid., 1278.

182 1Ibid., 700.

183 Mann, Thomas: Gesammelte Werke XIII, Nachtrdge. S. Fischer: Frankfurt/M.
1974, 266.

184 Spengler: Der Untergang des Abendlandes, 1432.

185 1Ibid., 159.



144 Roland Duhamel

Bibliographie

BeBlich, Barbara: Faszination des Verfalls, Thomas Mann — Oswald
Spengler. Akademie Verlag: Berlin 2002.

Broch, Hermann: Der Tod des Vergil (1945). Deutscher Taschenbuch
Verlag: Miinchen 1965.

---: Die Schlafwandler. Eine Romantrilogie (1931-1932). Suhrkamp
Verlag: Frankfurt/Main 1978.

Duhamel, Roland: Die Decke auf den Kopf. Versuch einer Deutung
des Nihilismus. Konigshausen & Neumann: Wiirzburg 2006.

---:,,Sind wir illegal? Kleine Geschichte der Angst.” In: Goltschnigg,
Dietmar (Hrsg.): Angst. Ldihmender Stillstand und Motor des
Fortschritts. Stauffenburg Verlag: Tiibingen 2012, 385-392.

Freud, Sigmund: ,,Das Ich und das Es* (1923). In: Freud, Sigmund:
Studienausgabe, Bd. 111, Psychologie des Unbewufiten. S. Fischer
Verlag: Frankfurt/Main 2000.

---: Hemmung, Symptom und Angst (1925-1926). In: Freud, Sigmund,
Studienausgabe, Bd. 1V, Hysterie und Angst. S. Fischer: Frankfurt/
Main 2000.

Gawoll, Hans-Jiirgen: Nihilismus und Metaphysik. Entwicklungsge-
schichtliche Untersuchung vom deutschen Idealismus bis zu Hei-
degger. fromann-holzboog: Stuttgart-Bad Cannstatt 1989.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Max Niemeyer: Tiibingen 1986.

---: ,,Was ist Metaphysik? In: Heidegger, Martin: Wegmarken Bd.
1X, Gesamtausgabe, Klostermann: Frankfurt/M. 1976, 103 —122.

Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung.
Fischer Taschenbuch Verlag: Frankfurt/M. 1969.

Friedrich Heinrich Jacobi's Werke I11. Leipzig 1816.

Jaspers, Karl: Die geistige Situation der Zeit. Goschen Verlag: Berlin
1931.

Kafka, Franz: Der Procefs. Roman. Fischer Taschenbuch Verlag:
Frankfurt/Main 1996.



1918: Untergang des Abendlandes? 145

Kierkegaard, Soren: Der Begriff Angst. Felix Meiner Verlag: Ham-
burg 1984

Mann, Thomas: Betrachtungen eines Unpolitischen. S. Fischer Ta-
schenbuch Verlag: Frankfurt/Main 1988.

---: Essays IlI. Politische Reden und Schriften. S. Fischer Taschen-
buch Verlag: Frankfurt/Main 1977.

---: Gesammelte Werke XIII, Nachtrdge. S. Fischer Verlag: Frankfurt/
Main 1974.

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt Verlag: Ham-
burg 1970.

Nietzsche, Friedrich: Der Wille zur Macht. Alfred Kroner Verlag:
Stuttgart 1959.

---: Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik (1871). Wil-
helm Goldmann Verlag: Miinchen 1959.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Ver-
lag: Koln 2017.

Zeh, Juli: Spieltrieb. Roman. btb Verlag: Miinchen, 2006.






MIRA MILADINOVIC ZALAZNIK

Hundert Jahre nach dem Grofien Krieg am Isonzo
Fallbeispiele Maasburg, Schalek, Musil, Kuhar

Abstract: Four persons of unequal origin of both sexes, all born in the Habsburg
Monarchy, sojourned a certain period of time at the Isonzo. Major General Johann
von Maasburg spent his remaining years in Vipava, writing his diary and painting.
The writer Robert Musil got involved in propaganda and art expertise of acquired
treasures. The writer of Slovene origin Lovro Kuhar, buried in oblivion due to a con-
troversy with Josip Broz-Tito, deserted from Austro-Hungarian army to the Italians.
Alice Schalek reported from the Isonzo frontline posts in 1916 as the first female war
correspondent. How do we remember them a hundred years later?

Keywords: WW 1, WW 11, press, literature, expropriation

Johann Freiherr von Maasburg (1847—-1923)

,,Es kommen gute Tage — doch bse noch viel mehr.
Die mufite ich alle ertragen, alle iiberstehen und
niemand durft’'michklagen, niemand weinensehn!“!

Ich beginne meinen Beitrag® mit dem Generalmajor i.R. Johann von
Maasburg aus Vipava,® der ein Diarium fiihrte, in dem er bis zum

1 Maasburg, Johann von: Tagebuch. Manuskript. Vipava 1918. Goriski muzej
Kromberk — Nova Gorica, Arhiv oddelka za zgodovino, s.p.

2 DerBeitrag istim Rahmen des Forschungsprojekts J7-8283 (Kontemporalitit des
Verstidndniskontextes und das Bekunden der personlichen und gesellschaftlichen
Freiheit) entstanden, das von der Slowenischen Forschungsagentur aus
offentlichen Mitteln finanziert wird.

3 Mehr dazu in: Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Johann von Maasburg (1847-1923):



148 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

GroBlen Krieg hauptsichlich die von ihm gelesenen Werke protokol-
lierte, ohne seine Identitdt oder Berufung (Malerei) preiszugeben.
Im Krieg widmete er sich dem Geschehen als einem Weltereignis
mit Folgen fiir das Leben seiner Familie und seiner Mitmenschen.

Er war vom Krieg weder begeistert noch von dessen Notwendig-
keit liberzeugt. In seinem Tagebuch iibte er Kritik am fehlenden Aus-
bau der Infrastruktur vor dem Krieg, am Krieg und an strategischen
Entscheidungen seines Landes, was sich 6ffentlich darin zeigte, dass
er offiziellen Feierlichkeiten fernblieb.

Seine personlichen Tagebuchgedanken zum Krieg heben sich
von den publizierten Musils, Schaleks oder Kuhars ab. Zum einen
haben die drei Autoren den Krieg in Stellungen erlebt, Maasburg
im Hinterland. Zum anderen haben Schalek und Musil ihre Texte
dariiber zeitnah vero6ffentlicht. Was Kuhar tiber den Kriegsausbruch
gedacht und wie er als Einberufener darauf reagiert hatte, ist nicht
iiberliefert. Uberliefert sind allein seine Gedanken zum Krieg, die
er kiinstlerisch erhoht in seiner nach Kriegsende erschienenen Prosa
festhielt.

Die Einstellungen aller vier Autoren sind nachvollziehbar:
Maasburg fiihrte ein zum Privatgebrauch bestimmtes Tagebuch,
wogegen Schalek, Musil und Kuhar Texte geschrieben haben, die
verdffentlicht wurden und moglicherweise die Bildung der 6ffent-
lichen Meinung mitgepragt hatten. Wéahrend Schalek und Musil
sie im Krieg publizierten, ist der Roman Kuhars erst wihrend des
niachsten Weltkriegs (1940) erschienen, der in Slowenien 1941
ausgebrochen ist. Kuhar vertritt in seinem Roman zum . Welt-
krieg auch nicht die offizielle Politik der Doppelmonarchie wie

handschriftliche Aufzeichnungen eines Generalmajors i. R. zur Literatur und zum
Krieg 1914-1918%. In: Tischler-Hofer, Ulrike u. Karl Kaser (Hrsg.): Provincial
Turn. Verhdltnis zwischen Staat und Provinz im siidéstlichen Europa vom letzten
Drittel des 17. bis ins 21. Jahrhundert. Peter Lang Verlag: Frankfurt/Main 2017,
189-208; dies.: ,,Die Familie Maschek von Maasburg und ihre historischen
Beziige zu Slowenien®. In: Osterreich, Geschichte, Literatur, Geographie, Jg. 62
(2018), Heft 3, 304-317.



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 149

Musil oder Schalek, sondern stellt den Wunsch der Sudslawen
nach einem eigenen Land dar.

Uber die Lage am Isonzo schrieb Maasburg in seinem Tagebuch
personlicher als {iber andere Kriegsschauplitze. Er notierte Requi-
rierung von Pferden, Lebensmittelknappheit, Abholzung von Garten-
baumen, Impfung gegen Cholera, Umsiedlungen der Bevolkerung,
Bombardierungen, Einquartierung von Offizieren und Mannschaften,
Lebensumsténde in Gorz, Wien, Graz, Ljubljana, Triest und Postojna.
Er beklagte die Untreue Italiens, das 1915 die Seiten gewechselt und
zum Feind wurde. Bereits im August 1916 beschloss er, sein Tage-
buch nicht weiter zu fithren, da er den Zeitpunkt als ,,den Anfang vom
Ende** einschitzte und das nicht festhalten wollte.

Alice Schalek (1874-1956)

,Diesen Leichnam von einem Hiigel halten wir unent-
wegt. Trotz alledem ist er ,fest in unserer Hand*. So
wird’s in der Geschichte stehen. Aber wer wird schil-
dern, wie man es fertig brachte, Oslavija zu halten?**

Alice Schalek war Autorin, Journalistin, Fotografin und Erzéihlerin,
alles Berufe, die flir eine Frau jener Zeit untypisch waren. Als ge-
bildete Forschungsreisende hatte sie sich auch als Fotografin in der
Neuen Freien Presse einen Namen gemacht. Sie war auBBerdem Berg-
steigerin in einer von Méannern dominierten Welt, die es den Damen
verhief3, Berge in langen Rocken zu besteigen.

Auf ihren Wunsch wurde sie 1915, tliber 40-jdhrig, als einzige
Kriegsberichterstatterin beim k. u. k. Kriegs-Pressequartier zugelas-
sen und akkreditiert. Vielleicht war es nach Einschidtzung von Zu-
standigen von Vorteil, wenn die Stimmung im Feld und die Lage der

4 Maasburg: Tagebuch, s.p.
5 Schalek, Alice: Am Isonzo. Mdrz bis Juli 1916. Verlag L.W. Seidel & Sohn: Wien
1916, 82.



150 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

Soldaten von einer Frau widergegeben wurden. Vielleicht, so die Uber-
legungen, wiirde es ihr als Frau eher gelingen, bei Lesern Sympathien
fiir die Kdmpfenden zu wecken als einem Korrespondenten. Oder gar
eine frische, weil noch nie so erblickte Sicht des Kriegs zu liefern. In
den Dolomiten dokumentierte sie die bis dato am hochsten gelegenen
Bergkdmpfe in der Geschichte der Kriegsfithrung. Sie berichtete von
den Stellungen an der Adria,® am Isonzo,” in Monte Negro,® Serbien
und an der russischen Front. Fiir ihre Leistungen wurde sie 1917, un-
gewoOhnlich flir eine Frau, mit dem Goldenen Verdienstkreuz mit der
Krone am Bande der Tapferkeitsmedaille® ausgezeichnet.
Wie kam sie an den Isonzo?

By March 1916 the first four Isonzo battles had already taken place. Italy
had made minor territorial gains and lost 160,000 men to Austria-Hungary’s
115,000. Austrian Commander in Chief Conrad was planning a major offen-
sive on the Tyrolean front [...] and Boroevic was concerned he might have to
give up some of his battalions for that venture. In a quasi-political manoeuvre,
he asked Major-General Ritter von Hoen, commander of the War Press Office,
for Alice Schalek to visit the Isonzo front and publicise the efforts of his troops

[.]°

Ende 1916 sind ihre Artikel in einem mit eigenen Fotos illustrier-
ten Buch erschienen, das ,,[d]Jem Kommandanten der [sonzoarmee,
Seiner Exzellenz Generalobersten von Boroevi¢ in Bewunderung
zugeeignet!" wurde. Heute wirken sie nicht nur als Propaganda,

6 Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Die Reporterin Alice Schalek an der Adria“. In:
Acta Neophilologica, Jg. 49 (2016), 127-138.

7 Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Die Reporterin Alice Schalek bei der [sonzoarmee*.
In: Zagreber Germanistische Beitrdge, Jg. 25 (2016), 271-290.

8  Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Alice Schalek na ¢rnogorski meji. In: Acta histriae,
Jg. 26 (2018a), 539-556.

9  http://wkl staatsarchiv.at/frau-im-krieg/alice-schalek/#/?a=artefactgroup401,
5.2.2019.

10 Morscher, Christine u. Ray Galvin: Alice Schalek’s War. The story of Austria-
Hungary's only woman war correspondent in the First World War. Copyright
pending: Cambridge 2006, 60.

11 Schalek, Am Isonzo, s. p.



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 151

wie von Zeitgenossen moniert, sondern sie geben Einsicht in das
Leben der Soldaten an der Front. Thre Absicht war es weniger, den
Krieg zu verherrlichen, als die Erinnerung an kimpfende Soldaten
wachzuhalten. Und den Lesern im Hinterland zu zeigen, wie greif-
bar der Krieg war: ,,Auf dem ganzen San Michele gibt es kein
Wasser. In Fédssern wird es von unten hinaufgebracht und jeder
bekommt nur eine bestimmte Ration [...] Wird doch Tropfen fiir
Tropfen in Sicht des Feindes tdglich durch die Feuerlinie hinauf-
geschleppt.«!?

Sie schrieb iiber Vipava, wo Maasburg seinen Lebensabend ver-
brachte:

Ein Volltreffer platzt auf der Briicke, die iiber die Wippach Miindung fiihrt [...]
Uber dem Schlosse steht der Mond. In die offenen Méuler der dreiwandigen
Zimmer scheint er gespenstig hinein. Roter Mohn leuchtet durch Stacheldraht
und Hasen laufen dariiber hin. Eine Nachtigall lockt und die Akazien duften
betdubend. Atembeklemmend ist die Stille der Landschaft."

Sie wurde sich zunehmend des Unvermdgens bewusst, dem Krieg
schreibend beizukommen:

Nicht in der Gefahr liegt das Schauerliche dieser Verteidigung, sondern in der
Endlosigkeit, in der Zermiirbung aller Nerven, in der AbtStung aller menschli-
chen Forderungen [...] Der Berichterstatter sieht es ja nur, leidet es nicht — und
erst zwischen diesen beiden Begriffen liegt der Krieg."

Thre Isonzo-Berichte wurden in der slowenischen Presse (Slovenec,
Jugoslovan, Ljubljana, Triester Edinost und in Clevelandska Ameri-
ka, Cleveland) nachgedruckt und besprochen. Meist wurde sie darin,
im antisemitischen Geist, wiist beschimpft. Man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, die Autoren jener Artikel hétten sich von Karl
Kraus inspirieren lassen.

12 Ibid., 103.
13 Ibid., 124-125.
14 Ibid., 109.



152 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

Robert Musil (1880—1942)

»Ein  Friseurgehilfe, der Damen des Hoch-
adels beim Ondulieren seine Ideale einbekann-
te, hitte vor nicht langem hier beinahe eine
Laufbahn als  deutscher Dichter  gemacht.“!

Der in Militdrschulen erzogene Robert Musil wurde wegen eines
administrativen Fehlers kurz vor Kriegsbeginn in ,,das nicht akti-
ve Verhiltnis“'® versetzt. Er fand sein Auskommen als Redakteur
der Neuen Rundschau. Im August 1914 veroffentlichte er darin
den Artikel Europdertum, Krieg, Deutschtum, wo es ihm unmog-
lich diinkte, dass sich ,,die durch eine europdische Kultur [...] im-
mer enger verbindenden groen Vdélker [...] noch zu einem Krieg
gegeneinander [...]!"” wiirden hinreiflen lassen.

Die Realitdt iiberholte ihn. Die Voélker lieen sich nicht nur
zu einem Krieg hinreiflen, sondern bejubelten ihn geradezu. Auch
Musil. Er dachte, dass Deutsche, ,,das Volk im Herzen Euro-
pas und mit dem Herzen Europas [...] erkennen [mussten], daf
von allen Ridndern dieses Weltteils eine Verschworung herbrach,
in der unsre Ausrottung beschlossen worden war.*“!® Er meldete
sich im August 1914 freiwillig an die Front, mitten in die von
Hugo von Hofmannsthal heraufbeschworene ,,Unmittelbarkeit des
Erlebens®."” Diese eroffnete sich ihm weniger im Feinsinnigen als
in Kriegswidrigkeiten und -grduel. Und der Dichter wurde zum
Propagandisten und Kunstsachverstidndigen von beschlagnahmten
Schitzen.?

15  https://www.projekt-gutenberg.org/musil/essays/essays.html, 7.8.2018.

16  Corino, Karl: Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt
Verlag 22005, 497.

17  Musil, Essays, 7.8.2018.

18  Ibid.
19 Kobel, Erwin: Hugo von Hofinannsthal. Berlin: Walter de Gruyter & Co. 1970,
362.

20 Vgl. Corino, Musil, 574.



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 153

Als er am 18.6.1916 die Soldaten-Zeitung*' tibernommen hatte,
war ihre Auflage 3.400 Exemplare. Unter seiner Redaktion erreich-
te sie beachtliche 24.000.22 Musil wiinschte sich fiir sein Soldaten-
Blatt, das tiberwiegend von nicht-intellektuellen Lesern rezipiert
wurde, angesichts der Tatsache, dass der ,,Mann, der tiglich Gefahr
und Entbehrungen ertrdgt [...] anders [schreibt] als einer, der sich
das bloB vorstellt,?* keine Hinterlandschreiber. Das Blatt sollte,
dhnlich wie die Artikel Schaleks, das tdglich Erlebte fiir die spéte-
ren Generationen konservieren: ,,In ein paar Jahren werdet Ihr nicht
mehr wissen, wie es war. Die im Hinterland gedichteten Bilder der
Schreiber werden Euch wie die Wirklichkeit vorkommen. Das Beste
wird fehlen [...]°*

Musil wurde wihrend seines zweiten [sonzo-Aufenthalts vom An-
fang April bis Ende 1917 ,,ins Hauptquartier der V. Armee [...], zu
Boroevi¢ nach Adelsberg geschickt®.?> Hier erlebte er die 12. Ison-
zo-Schlacht, die am 3.12.1917 zu ihrem Ende kam, nachdem man
in Kédmpfen das Gas angewendet hatte, um somit das Wunder von
Karfreit (Kobarid) herbeizufiihren.

Kurz vor Kriegsende fiihrte Musil ein Chaméileon-Dasein. Das ist
heute nach vielen Kriegen und Gesellschaftsordnungen, die Europa
nachher noch erlebt, erlitten und erduldet hatte, wenig tiberraschend.
Er war zugleich ein

Propagandaredakteur des militdrischen ,,Durchhaltens® und Friedensaktivist
[...] Einerseits verfasst[e] und publiziert[e] er als Eigentiimer der [Militér-

21  Mehr zu Musil als Propagandist am Isonzo in: Miladinovi¢ Zalaznik, Mira:
,Ein anderes Bild Robert Musils“. In: Kondri¢ Horvat, Vesna (Hrsg.) et al.:
Literarische Freirdume. Festschrift fiir Neva Slibar. Znanstvena zaloZba
Filozofske fakultete: Ljubljana 2019, 107-118.

22 Vgl. Schaunig, Regina: Der Dichter im Dienst des Generals. Robert Musils
Propagandaschrifien im Ersten Weltkrieg. Kitab-Verlag: Klagenfurt-Wien

2014, 53.
23 Ibid., 152.
24 Ibid., 153.

25 Ibid., 568.



154 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

zeitung] Heimat anti-bolschewistische Beitrdge, andererseits liebdugelt[e] er
voriibergehend mit sozialistischen Ideen, wie seine Unterschrift unter das Pro-
gramm geistiger Arbeiter im Dezember 1918 belegt.?

Lovro Kuhar (Ps. Prezihov Voranc, 1893—1950)

,»QGut, Jugoslawien! Wenn man nur wiisste, wie es
sein wird...“ — ,,Es wird so sein, wie wir es
einrichten. Wenn wir es schlecht einrichten,
wird es schlecht, wenn gut, wird es gut!“¥

Lovro Kuhar war der jiingste der vier Autoren, der einzige aus drm-
lichen Verhéltnissen und der einzige Slowene. Er wire gerne aufs
Gymnasium gegangen, doch sein Vater lie3 lieber seinen jlingeren
Sohn Alojzij (1895-1958) studieren. Lovro schloss die Volksschu-
le ab und ver6ffentlichte mit sechzehn seine erste Kurzgeschichte.
Siebzehnjédhrig wollte er tiber Triest per Schiff nach Amerika, doch
er wurde entdeckt und aufs Land geschickt. Er lernte danach in einer
Genossenschaftsschule in Ljubljana, publizierte und belegte vom Ja-
nuar bis April 1914 einen Kurs fiir béuerliches Genossenschaftswe-
sen in Wien.

Im Krieg diente er in Leibnitz und Kapfenberg. Allem Anschein
nach hat er an Isonzo-Kémpfen, entgegen der geldufigen Meinung,
die sich auf seinen mit Doberdob (Doberdo) betitelten Roman ge-
stiitzt hatte, nicht teilgenommen. Er kimpfte an der Tiroler-Front, von
wo er im Oktober 1916 desertiert und in die italienische Kriegsge-
fangenschaft geraten war. Daraus kam er erst 1919. In einer aben-
teuerlichen Aktion per Schiff mit {iber 2.000 Menschen (zugelassen
auf 150) an Bord gelangte er in italienischer Uniform {iber die Adria
nach Dubrovnik und von dort nach Slowenien. Deswegen wurde er

26  Schaunig, Der Dichter im Dienst, 71.
27  Prezihov, Voranc: Doberdob. Zalozba Obzorja, Mladinska knjiga: Maribor,
Ljubljana 1980, 292. (Ubersetzung M.M.Z.)



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 155

festgenommen und vor den Richter gebracht — einen ehemaligen k. u.
k. Offizier, der im Krieg in der gleichen Einheit diente wie er. Dieser
sprach ihn frei.”®

Die Jahre der Auflosung und Neukonsolidierung
,,Die Welt klaffte in Deutsch und Widerdeutsch.**

Wie erging es den vier Autoren ungleicher Herkunft beiderlei Ge-
schlechts, die alle der Donaumonarchie entstammt und den Grof3en
Krieg erlebt haben, in den Jahren danach? Wieso bleibt Schalek in un-
serer Kulturerinnerung als Krieg verherrlichende Propagandistin haf-
ten, die eine Zeitlang mit Kommunismus liebdugelte, wiahrend Musil
trotz seiner propagandistischen Schriften und politischen Uberzeugun-
gen, die von deutschnational bis zu kommunistisch reichten, fiir einen
aufgeschlossenen und sensiblen, iiber jegliche Propaganda erhabenen
Dichter gehalten wird? Wieso wurde Kuhars Roman Doberdob jahr-
zehntelang kaum wahrgenommen und der Dichter in Slowenien kaum
rezipiert, obwohl ein Kommunist der ersten Stunde in einem Land, das
bis 1990 von Kommunisten regiert wurde? Mit dem gebildeten und
kultivierten Maasburg, dessen einige Bilder im Gorzischen ausgestellt
hiangen und dessen Frau in einem Fresko in der Kirche von Vipava
verewigt wurde, hadern wir am meisten. Er wurde aus slowenischer
Kulturerinnerung génzlich ausgeloscht. Wieso? Was ist es, was die Er-
innerung an diese Menschen so nachhaltig bestimmt?

Auf Kuhars Initiative wurde 1920 eine Agentur der sozialistischen
Arbeiter Partei Jugoslawiens (der Kommunisten) gegriindet. Sie wur-
de in die Kommunistische Partei Jugoslawiens (KPJ) umbenannt und

28  http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.
29  http://gutenberg.spiegel.de/buch/essays-6938/1, 7.8.2018.



156 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

1921 verboten,* da sie laut ihrem Programm eine Verdnderung der
Gesellschaftsordnung mit Gewalt anstrebte. Daher wurde Kuhar oft
verhaftet, im In- und im Ausland. Als Mitglied der KPJ-Delegation
nahm er 1935 in Moskau am VII. Kongress der Kommunistischen
Internationale (Komintern) teil, genauso wie Josip Broz-Tito (1892—
1980), der um die Ubernahme der Parteifiihrung mit dem damaligen
Parteisekretar Milan Gorki¢ (1904—1937) kampfte. Dieser wurde auf-
grund einer schlechten Charakteristik Titos an die Komintern in Mos-
kau erschossen. Die Kunde davon, dass Tito zum Generalsekretir der
KPJ ernannt werden sollte, soll Kuhar mit den Worten quittiert haben:
»Sollte das passieren, arme Partei, armes Jugoslawien!***

Es hat den Anschein, dass die Parteispitze sich Kuhar entledigen
wollte und der Polizei in Prag, Wien und Paris, wo er sich authielt,
Informationen zu seiner Person zusteckte, worauf er in allen diesen
Stadten verhaftet wurde. Als die jugoslawische Parteispitze in Paris
weilte, kam es zwischen Tito und Kuhar zu Kontroversen. Kuhar warf
Tito das luxuridse Leben in der Illegalitit vor und hiefl auch dessen
Beziehung zur spéteren Gattin Herta Haas (1914-2010), einer Deut-
schen aus Maribor, die ebenfalls in Paris lebte, nicht gut.

Die Position Kuhars, der ein Hardliner, doch nicht positionsbeses-
sen war, wurde in der Partei immer schwieriger. Seit seiner Riickkehr
nach Jugoslawien 1939 observierte ihn nicht nur die Polizei, sondern

30 Die KPJ hat sich, wie vom einstigen Verfassungsrichter und Prof. em. Lovro
Sturm nachgewiesen wurde, bis zum Zerfall Jugoslawiens 1991 nicht als
politische Partei wieder registriert. In: Sturm, Lovro: ,,Pojav revolucionarnega
kazenskega (ne)prava na Slovenskem in njegovi odmevi po drugi svetovni vojni
ter po demokratizaciji in osamosvojitvi Republike Slovenije” [Das Phdnomen
des revolutionéren Straf(un)rechts in Slowenien und dessen Resonanz nach dem
Zweiten Weltkrieg, nach der Demokratisierung und Souverénititserkldrung der
Republik Slowenien]. In: Griesser Pecar, Tamara und Miha Drobni¢ (Hrsg.):
Temna stran meseca Il / Dark side of the moon Il. Soocenje in refleksija 20
let kasneje / Confrontations and reflections 20 years later. Studijski center za
narodno spravo: Ljubljana 2019, 51-75.

31  http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/prezihov-voranc-lovro-lovrenc-
kuhar/, 21.8.2018.



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 157

auch die KPJ. Anfang 1943 wurde er in Ljubljana von einer ,,freiwil-
ligen Patrouille der antikommunistischen Miliz* festgenommen und
an Italiener ausgeliefert. Es hat den Anschein, dass auch diese Fest-
nahme von Kommunisten arrangiert wurde, die ihren unbequemen
Genossen erledigt wissen wollten, am besten durch den Feind. Nach
der Kapitulation Italiens wurde Kuhar von Deutschen iibernommen
und als hoher Funktiondr der Komintern nach Berlin verbracht, wo
man ihm die Leitung eines zu griindenden Staates Slowenien unter
Reichsprotektorat angetragen haben soll. Er lehnte das Angebot ab,
worauf er ins KZ Sachsenhausen iiberstellt wurde und seine Frau mit
den Tdchtern nach Ravensbriick.??

Nach dem Krieg erhielt Kuhar eine Pro-Forma-Funktion in der
Kultur und wurde scharf observiert. Er kriankelte, wurde wiederholt
stationdr behandelt und befiirchtete seine Vergiftung. Der véterliche
Hof wurde ent- und dem Verein slowenischer Schriftsteller tibereig-
net, der es Kuhar gegen Miete zur Nutzung iiberlie8. 1947, als man
die sog. Dachauer-Prozesse gegen jene suspekten Ex-KZ-Haftlinge
abhielt, die aus einem KZ lebend zuriickgekehrt waren, wollte man
auch ihm einen Prozess machen. Der amtierende slowenische Innen-
minister Boris Kraigher (1914-1967) hat Kuhars Dossier an den ju-
goslawischen Innenminister Aleksandar Rankovi¢ (1909-1983) ge-
schickt mit der Anmerkung, dass es nicht geniigend Beweise gegen
ihn gebe. Nach der Einschitzung der slowenischen Partei war Kuhar
ungefahrlich geworden. Er starb 1950 an den Folgen einer unbehan-
delten Angina Pectoris. Sein Leichnam wurde durch halb Slowenien
gefahren. Die letzte Ehrenwache bestand aus hohen Partei- und poli-
tischen Funktiondren. Beigesetzt wurde er in seinem Geburtsdorf.*

Sein Roman Doberdob ist 1940 mit dem Untertitel Kriegsroman
des slowenischen Volks erschienen. Er wird als ein Kriegsroman, aber

32 Ibid.

33 Wihrend meiner Schulzeit 19581970 erfuhr man iiber Kuhar so gut wie nichts.
Zum ersten Mal horte ich seinen Namen zu dessen 10. Todestag, als mein Vater
zuhause anmerkte, dass man den Mann wegen einer Kontroverse mit Tito
erledigen wollte.



158 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

auch als ein gegen Osterreich-Ungarn gerichteter Antikriegsroman
bezeichnet. Er stellt den blutigen Abfall der Slowenen von der habs-
burgischen Krone dar, der im Aufstand von Judenburg und der Hin-
richtung von Rebellen gipfelt. Trotz einer Hauptfigur steht im Sinne
des Realsozialismus das Kollektiv slowenischer Burschen im Zent-
rum des Geschehens. Sie heilit es zum Slowenentum zu besinnen,
ihre Erhebung zu unterstiitzen und ihren Freiheitsglauben zu stdrken.
Das neue, zu erschaffende Land bleibt seltsam konturlos. Auch die
innere Wandlung der Hauptfigur Amun Mohor, der sich aus einem
treuen Habsburg-Slowenen, fast wie von Joseph Roth erschaffen, zu
einem Gegner der Doppelmonarchie entwickelt, wird eher unspekta-
kulér vollzogen.

Da Kuhar Kommunist war, fallt umso mehr auf, dass seine Fi-
guren praktizierende Glaubiger sind. Wie das mit der kommunisti-
schen Ideologie, die den Glauben als Rauschgift fiir Massen ver-
schméhte, zu vereinen ist, bleibt offen. Unbeantwortet bleibt auch
die Frage, ob Kuhar, dessen einflussreicher, fiir die jugoslawische
konigliche Regierung im Exil sich engagierender Bruder Alojzij,
ein in Okonomie promovierter katholischer Priester mit vier fran-
zosischen und einem englischen Diplom (Cambridge), ebenfalls
gldubig war und wie er es mit dem Glauben in Verbindung mit dem
Kommunismus hielt.

Gnade vor der Literaturgeschichtsschreibung fand im sozia-
listischen Slowenien Kuhars realsozialistische Prosa, vor allem
seine Kurzgeschichte Solzice (Maiglockchen) und sein Roman Sa-
morastniki (Wildwiichslinge). Doberdob wurde nach dem Zerfall
Jugoslawiens in Slowenien 2014 neu aufgelegt. Es wurde dabei
hervorgehoben, dass darin anhand von individuellen Schicksalen
die Komplexitit des Krieges wiedergegeben wird. Er ist heute ver-
griffen, doch der Autor bei seinen Landsleuten nicht beliebter als
bisher.

Nach dem Krieg war Schalek zur Kriegskritikerin geworden, wo-
bei sie die eigene Rolle bei der Bildung der 6ffentlichen Meinung
nicht hinterfragte. Nach 1922 unternahm sie Weltreisen, verfasste



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 159

belletristische Biicher, engagierte sich in Osterreichischen und inter-
nationalen Frauenvereinen und im Osterreichischen PEN. Ende der
1920er Jahre sympathisierte sie mit sozialistischen Ideen und dem
Kommunismus sowjetischer Prigung und lie 1930 ihr Werk Der
grofse Tag in Moskau erscheinen. Ein Jahr nach dem Anschluss wur-
de die bereits vor dem Groflen Krieg konvertierte Jiidin in Wien von
der Gestapo verhaftet. Man warf ihr vor, Grauelpropaganda gegen
das Regime zu betreiben. Durch Beziehungen aus der Haft entlassen,
fliichtete sie liber die Schweiz nach London und emigrierte 1940 nach
New York, wo sie bis zu ihrem Tode 1956 zuriickgezogen lebte.?*

Die wenig gelungene slowenische Ubersetzung ihres Isonzo-
Werks erschien 2005 unter dem Titel Posocje marec do julij 1916.
Schalek wird in Slowenien nun nicht mehr als Kriegspropagandistin
wie anno dazumal, sondern als eine Autorin rezipiert, die in ihrem
Text sowohl einen Teil der bisher verschwiegenen slowenischen Ge-
schichte als auch die Sinnlosigkeit des Krieges aufdeckte. Wieso erst
neunzig Jahre nach dem Erscheinen ihres Buches?

Nach Ende des Groflen Kriegs war es in dem neu entstandenen
Siidslawien® (Joseph Roth), das von einem Sieger (Serbien) und
zwel Verlierern (Slowenien, Kroatien) gegriindet wurde, nicht oppor-
tun, diesen zu thematisieren. Das dnderte sich auch nach Ende des
Zweiten Weltkriegs nicht. Erst die Gedenkjahre 2014-2018 boten
den Slowenen in der sicheren Distanz von hundert Jahren einen be-
griindbaren Anlass fiir ihre Auseinandersetzung mit diesem Teil ihrer
Geschichte. Wobei in unserer Beschéftigung unentwegt mitschwingt,
dass Slowenen widerwillig in einer multinationalen, deutsch domi-
nierten Habsburgermonarchie gelebt und sie als einen Volkerkerker
empfunden hatten, um sich aus dessen deutschem Joch endlich zu

34 http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/alice-schalek-mutter-aller-schlachtreporter-
gott-so-ein-krieg-193094.html, 21.5.2015.

35 Roth, Joseph: ,,Stidslawien und Albanien — innere Probleme®. In: Westermann,
Klaus (Hrsg.): Joseph Roth Werke 2. Das journalistische Werk 1924—1928.
Verlag Kiepenheuer & Witsch Allert de Lange: Koln, Amsterdam 1990, 714—
719; ders.: ,,Blick nach Studslawien®. In: ibid., 746-749.



160 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

befreien. Keinesfalls schwingt dabei mit, dass wir als ein Teil der
Doppelmonarchie den GroB3en Krieg mitbegonnen, mitgekdmpft und
mitverloren haben.

Dass es zum II. Weltkrieg kommen wiirde, war Musils Uberzeugung
schon 1917:

Nichts ist [...] sicherer als die eine Tatsache, dass iiber den nichsten Welt-
krieg schon bei dem bevorstehenden Friedensschlusse [...] entschieden wird;
versdumen wir es, uns die ndtigen Sicherstellungen gegen eine nochmalige
Bedrohung zu verschaffen, dann werden wir den Krieg in allerkiirzester Zeit
wieder auf dem Halse haben [...]*

Musil setzte sich im Mérz 1919 in der Neuen Rundschau fiir den An-
schluss Osterreichs an Deutschland ein. Er hielt eine eigenstindige
osterreichische Kultur fiir ein Mérchen.*” Wie hat er knappe zwei
Jahrzehnte danach den Vollzug des Anschlusses intim erlebt, ist eine
unnotige Frage. Seine Werke wurden verboten, seine Frau als Jiidin
bedroht. Er musste im August 1938 mit ihr in die Schweiz fliichten,
wo er, oft angewiesen auf die Hilfe seiner Kollegen, die fiir ihn Geld
gesammelt hatten, 1942 verstarb.

Maasburg blieb nach dem Zerfall der Monarchie in Vipava. Wih-
rend er in seinem Tagebuch die Euphorie der Bevolkerung anlésslich
der k. u. k. Kriegserkldarung an Serbien verurteilte, indem er meinte,
die Menschen hitten keine Ahnung, dass man im Krieg Leben und
Besitz verliere, oder die unzuléngliche strategische Entwicklung der
Doppelmonarchie im Gorzischen vor 1914 kritisierte, fithrte er als
70-jahriger hoher Offizier i.R. 1916 die Bauarbeiten zur Erweiterung
des lokalen Friedhofs, die wegen vieler Gefallenen nétig geworden
war. Wir wissen es nicht aus seinem Tagebuch, sondern aus einem
Bericht im slowenischen Laibacher Tagesblatt Slovenec (22.8.1916).

1e

36 Musil, Robert: ,,Der Frieden versprochen
321-324, hier 323.

37 Pfohlmann, Oliver: Robert Musil. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Hamburg 2012,
81f.

In: Schaunig, Der Dichter im Dienst,



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 161

Nach dem Vertrag von Rappallo (1922) fiel jener Teil der Habs-
burgermonarchie, wo Maasburg lebte, Italien zu. Aus Vipava-Wip-
pach wurde Vippacco. Unter dem Faschismus hatte die dortige mehr-
heitliche slowenische Bevolkerung schwer zu leiden. Maasburg hat
das nicht mehr erlebt, da er 1923 gestorben war. Erlebt haben es
aber seine Witwe Rosa (1852—1947) und sein dltester Sohn Wilhelm
(1878-1957), der aus dem GroBen Krieg als Invalide heimkehrte. Sie
erlebten in Vipava auch den Zweiten Weltkrieg, den Ausbruch des
Friedens und 1947 die Griindung des STO (Freies Triester Territori-
um), das in die Zone A (Triest) und Zone B (slowenisches Kiistenland
und Istrien) eingeteilt wurde. Nach 1954 fiel die Zone A der italieni-
schen, die Zone B der jugoslawischen Verwaltung zu.

Rosa von Maasburg starb 1947 in Vipava. Danach wurden die tote
Rosa und ihr Sohn, der fast 70-jahrig 1944 seine Wippacher Lands-
leute vor der ErschieBung durch Deutsche rettete, als Menschen
deutscher Nationalitit enteignet. Der Eigentumsentzug bezog sich
auf ihren gesamten Besitz und personliche Gegenstiande wie Kleider,
Waische, Biicher, Fotos, Bilder und das Tagebuch Johanns.

So kam es, dass heute einige seiner Bilder in diversen, ebenfalls
enteigneten Schldssern hangen. So kam es, dass sich Johanns Tage-
buch nicht bei seinen Nachkommen befindet, sondern in einem Mu-
seum in einer Stadt, die es beide 1947, als die Familie enteignet wur-
de, noch gar nicht gegeben hatte: im Goriski muzej der Stadt Nova
Gorica. So kam es, dass der Sohn des am 11.9.1914 in Ostgalizien
gefallenen Friedrich (1880), Nikolaus (1913-1965), der im Zweiten
Weltkrieg im Gsterreichischen Widerstand O5 (mit Verbindungen zu
slowenischen Partisanen) kampfte, ebenfalls enteignet wurde. Und so
kam es schlieBlich, dass ein Teil des beschlagnahmten Besitzes aus
dem Schloss Bizeljsko in der Steiermark, wo Nikolaus mit Familie
lebte, von der Hauswirtschaftsschule in Vipava (nicht aber von einer
in der Steiermark, wo Bizeljsko liegt) kduflich erworben wurde.

Dass nicht nur verschiedene Besatzer die slowenische Bevolke-
rung geschunden und getdtet haben, sondern auch die slowenischen
kommunistischen Befreier nach 1945, haben wir Slowenen bisher



162 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

mehrheitlich kaum wahrgenommen. Eine griindliche Aufarbeitung
der eigenen Geschichte wird heute als Ideologisierung abgelehnt. Ich
mochte hoffen, sie steht noch aus.

Hundert Jahre danach

In den hundert Jahren nach dem GrofBlen Krieg ist in den Gebieten
Ostlich des Westens viel passiert, es ist aber wenig anders geworden.
Unsere slowenische, mitteleuropdische Erinnerung an die hier be-
handelten Kiinstler wurde von herrschenden Ideologien und deren
Bediirfnissen gesteuert. In diesem Sinne wurden und werden sie, wie
auch andere Kiinstler, immer noch instrumentalisiert und selektiv
rezipiert. Nimmt das je ein Ende?

Bibliographie

Primdarliteratur

Schalek, Alice: Am Isonzo. Mdrz bis Juli 1916. Verlag L.W. Seidel &
Sohn: Wien 1916.
Kraus, Karl: , Notizen®. In: Fackel, 5.5.1916, 7-19.

Sekunddrliteratur

Corino, Karl: Robert Musil. Eine Biographie. Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Verlag 22005.

Kobel, Erwin: Hugo von Hofmannsthal. Berlin: Walter de Gruyter &
Co. 1970.

Miladinovi¢ Zalaznik, Mira: ,,Alice Schalek na ¢rnogorski meji“. In:
Acta histriae, Jg. 26 (2018), 539-556.

---: ,,Die Familie Maschek von Maasburg und ihre historischen Bezii-
ge zu Slowenien.* In: Osterreich, Geschichte, Literatur, Geogra-
phie, Jg. 62 (2018), Heft 3, 304-317.



Hundert Jahre nach dem Grofsen Krieg am Isonzo 163

---: ,,Die Reporterin Alice Schalek an der Adria®. In: Acta Neophilo-
logica, Jg. 49 (2016), 127-138.

---: ,,Die Reporterin Alice Schalek bei der Isonzoarmee®. In: Zagre-
ber Germanistische Beitrdge, Jg. 25 (2016), 271-290.

---:,,Ein anderes Bild Robert Musils*. In: Kondri¢ Horvat, Vesna (Hrsg.)
et al.: Literarische Freirdume. Festschrift fiir Neva Slibar. Znanstve-
na zalozba Filozofske fakultete: Ljubljana 2019, 107-118, 535, 546.

---: ,,Johann von Maasburg (1847-1923): Handschriftliche Auf-
zeichnungen eines Generalmajors i.R. zur Literatur und zum
Krieg 1914-1918.“ In: Tischler-Hofer, Ulrike u. Karl Kaser
(Hrsg.): Provincial Turn. Verhdltnis zwischen Staat und Provinz
im stidostlichen Europa vom letzten Drittel des 17. Bis ins 21.
Jahrhundert. Peter Lang Verlag: Frankfurt/Main 2017, 189-208.

Morscher, Christine und Ray Galvin: Alice Schalek’s War. The story
of Austria-Hungary s only woman war correspondent in the First
World War. Copyright pending: Cambridge 2006.

Pfohlmann, Oliver: Robert Musil. Rowohlt Verlag: Reinbek bei Ham-
burg 2012.

Rauchensteiner, Manfried: Der Erste Weltkrieg und das Ende der
Habsburgermonarchie. Béhlau Verlag: Wien, Koln, Weimar 2013.

Roth, Joseph: ,,Stidslawien und Albanien — innere Probleme®. In:
Westermann, Klaus (Hrsg.): Joseph Roth Werke 2. Das journalis-
tische Werk 1924—1928. Verlag Kiepenheuer & Witsch Allert de
Lange: Kdln, Amsterdam 1990, 714— 719.

---: ,,Blick nach Siidslawien®. In: Westermann, Klaus (Hrsg.): Joseph
Roth Werke 2. Das journalistische Werk 1924—1928. Verlag Kiepen-
heuer & Witsch Allert de Lange: K6ln, Amsterdam 1990 , 746—749.

Schaunig, Regina: Der Dichter im Dienst des Generals. Robert Mu-
sils Propagandaschriften im Ersten Weltkrieg. Kitab-Verlag: Kla-
genfurt-Wien 2014.

Schweighofer, Astrid: Religiose Sucher in der Moderne. Konversi-
onen vom Judentum zum Protestantismus in Wien um 1900. De
Gruyter: Berlin/Miinchen/Boston 2015.

Sturm, Lovro: ,,Pojav revolucionarnega kazenskega (ne)prava na
Slovenskem in njegovi odmevi po drugi svetovni vojni ter po
demokratizaciji in osamosvojitvi Republike Slovenije®. In:
Griesser Pe¢ar, Tamara und Miha Drobni¢ (Hrsg.): Temna stran
meseca Il / Dark side of the moon II. Soocenje in refleksija 20



164 Mira Miladinovi¢ Zalaznik

let kasneje / Confrontations and reflections 20 years later. Stu-
dijski center za narodno spravo: Ljubljana 2019, 51-75.

Quellen

Maasburg, Johann von: Tagebuch. Manuskript. Vipava 1918. Goriski
muzej Kromberk — Nova Gorica, Arhiv oddelka za zgodovino.

Internetquellen

Ehrmann-Hammerle, Christa: Frauen an der Universitit Wien. (Gast-
beitrag vom 16.5.2015). In: https://medienportal.univie.ac.at/uni-
view/studium-lehre/detailansicht/artikel/frauen-an-der-universita-
et-wien/?no_cache=1, 15.8.2018.

Kalka, Joachim: ,,Alice Schalek: Mutter aller Schlachtreporter. In:
FAZ, 27.3.2003. In: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/alice-
-schalek-mutter-aller-schlachtreporter-gott-so-ein-krieg-193094.
html, 5.2.2019.

Musil, Robert: Essays. Fragen der Zeit. Politik in Osterreich. In: https://
www.projekt-gutenberg.org/musil/essays/essays.html, 7.8.2018.
Prezihov Voranc. In: http://pslk.zrc-sazu.si/sl/literarni-atlas-ljubljane/

prezihov-voranc-lovro-lovrenc-kuhar/, 21.8.2018.

Wikipedia: Lucy Walker. In: https://de.wikipedia.org/wiki/Lucy Wal-
ker %28Bergsteigerin%29, 5.2.2019.

---: Schwarz-gelbes Kreuz. In: https://de.m.wikipedia.org/wiki/
Schwarz-gelbes Kreuz, 5.2.2019.

- Kk, Kriegspressequartier. In: https://de.wikipedia.org/wi-
ki/K.u.k. Kriegspressequartier, 5.2.2019.

1914-2014 Hundert Jahre erster Weltkrieg. Frau im Krieg. Alice
Schalek. In: http://wkl .staatsarchiv.at/frau-im-krieg/alice-scha-
lek/#/?a=artefactgroup401, 5.2.2019.



TATIANA SHCHYTTSOVA

Emotional Legitimacy of National Consciousness and
Literary Imagination (in the Belarusian Context)

Abstract: The paper thematizes literature as one of the basic cultural forms that can
fulfill emotional legitimation of national consciousness. Drawing on examples of
literary works by Belarusian authors, the paper shows different forms of such legit-
imation as well as how they are conditioned by their respective socio-political and
cultural contexts.

Keywords: national belongingness, emotional legitimacy, literary imagination, Ignat
Abdziralovich, Anatol’ Sys

Belarus is probably the only nation-state in Europe which has two
rivaling (ideologically contradictory) modern foundation myths: the
first one is connected with the declaration of the Belarusian People’s
Republic in March 1918 (i.e., almost three weeks after the signing
of the Treaty of Brest-Litovsk); the second one, with the declaration
of the Soviet Socialist Republic of Byelorussia in January 1919.!
The distance of one year implies an irreducible discrepancy
between two scopes of social imaginary mobilized and devel-
oped in connection with the respective political events. This
paper seeks to address the affective dimension of this discrep-
ancy.

1 Belarus became a part of the USSR in 1922, under the name of the Belarusian
Soviet Socialist Republic. Cf. Per Anders Rudling, “The Beginnings of Modern
Belarus: Identity, Nation, and Politics in a European Borderland”, The Journal
of Belarusian Studies 7, n0.3 (2015): 115-27.



166 Tatiana Shchyttsova

In order to formulate the task of the paper, I will begin by defining
the key terms contained in the title—in what sense they are used, and
what they are referring to. I borrow the notion of emotional legitima-
cy of national consciousness from Benedict Anderson’s work /mag-
ined Communities. He writes in the introduction:

My point of departure is that nationality—or as one might prefer to put it in
view of that word’s multiple significations, nation-ness, as well as nationalism,
are cultural artefacts of a particular kind. To understand them properly we
need to consider carefully how they have come into historical being, in what
ways their meanings have changed over time, and why, today, they command
such profound emotional legitimacy.?

Anderson does not define this concept specifically; its meaning is
revealed contextually: at the core of national consciousness (i.e., of
such cultural artefacts as nationality, nationalism) lies a feeling of the
profound attachment. It is the actual (or actualized) experience of this
feeling that constitutes the emotional legitimacy of all the relevant
notions (nationality, national belongingness, etc.). I also attach im-
portance to the focus of Anderson’s analysis on the historical genesis
of the ideas about nation and nationality. In this paper, I am going
to concentrate on the emotional dimension of the historical process
explored by Anderson. Accordingly, my initial thesis could be formu-
lated as follows: the alterations in the content of national conscious-
ness include corresponding historical changes in the character (i.e.,
in modes and modulations) of emotional attunement to national be-
longingness. In this regard, the paper unfolds at the intersection of
such disciplinary trajectories as theory of nation-building and cultural
history of emotions. Therefore, in the first approximation the thematic
field of the paper could be defined as a cultural history of emotional
legitimation of national consciousness.

The given definition, however, is not yet sufficient until the sec-
ond notion—Iliterary imagination—is introduced. I will address lit-

2 Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread
of Nationalism (London/New York: Verso, 1991), 4.



Emotional Legitimacy ... 167

erature as one of the basic cultural forms that fulfills and articulates
emotional legitimation of national consciousness. I proceed from the
assumption that literature can create images (metaphors and imagi-
native worlds) which embody—and thereby express—the affective
dispositions defining an emotional tone of national consciousness in
the respective historical period. For the purposes of my paper it is im-
portant to adhere to the approach developed by Anderson, according
to which an understanding of nation and national belongingness are
initially articulated not in terms of ideology or political program, but
instead in terms of cultural artefacts. As Anderson emphasizes, the
latter are essentially closer to “kinship” and “religion” than to “liber-
alism” or “fascism.” In other words (to use a phenomenological ter-
minology), Anderson’s approach allows looking at the genesis of the
idea of nation and at the feeling of national belongingness from the
point of view of a /ife-world, or, to be more specific, from the point of
view of an individual’s belonging to a life-world, i.e., to a particular
cultural-historical community. Correspondingly, the different ways in
which an individual experiences a connection with the nation (a con-
nection which by definition is both meaningful and affective) can be
considered as specific cultural-historical forms of life.

Literature, as already noted, has the capacity to imaginatively
(metaphorically, etc.) conceptualize such experience. The uniqueness
of its way of conceptualization is, in my opinion, that the literary
image can fulfill—articulate and transmit—the very emotional le-
gitimation of national consciousness. It follows that reading litera-
ture—together with the narrative and through it—is also a “reading of
moods” (to use an expression of Hans Ulrich Gumbrecht).? However,
unlike Gumbrecht, I will be looking not at the (possible) discrepancy
between the affective and meaning dimensions of literary work,* but
at the essential connection between them, since such a connection is

3 Hans Ulrich Gumbrecht, Stimmungen lesen: Uber eine verdeckte Wirklichkeit der
Literatur (Miinchen: Carl Hanser Verlag, 2011).

4 Hans Ulrich Gumbrecht, Production of Presence: What Meaning Cannot Convey
(Stanford, California: Stanford University Press, 2003).



168 Tatiana Shchyttsova

inherent to the very feeling (to the very sense) of national belong-
ingness. [ will investigate how this connection has been articulated
in literature in different historical periods. In so doing, I am going
to reveal how this or that concrete type of emotional legitimation of
national consciousness is conditioned by its respective socio-political
and cultural context. To this end, I have chosen two works relating to
different—almost polar—periods in the modern history of Belarus.
They are the essay Going the Primordial Way: Studies of the Belaru-
sian Worldview by Ignat Abdziralovich® (published in 1921), and the
poetry collection Pan Forest by Anatol’ Sys® (published in 1989). The
former was published two years after the creation of the Belarusian
Soviet Socialist Republic (which appeared as a form of political “ap-
propriation” of the Belarusian People’s Republic declared previously
by the leaders of Belarusian national movement). The latter appeared
two years before the fall of the Soviet Union and the foundation of the
Republic of Belarus as an independent European state.

A few words as to why these particular works have been cho-
sen. There are three main reasons. The first one concerns the mode
of emotional legitimation. Generally speaking, there are two basic
modes of emotional legitimation of national consciousness: deficient
and affirmative. The former develops around the ideas/experience
of deficiency and underdevelopment (maltreatment and oppression)
of the people, considered as being unable to acquire national sover-
eignty and dignity. The latter, on the contrary, is characterized by a
positive affirmation of the possibility and/or the actuality of the na-
tion’s sovereign existence and creativity. The aforementioned literary
works, despite their polar historical localization, have in common an
affirmative mode of emotional legitimation of national conscious-
ness, although they embody their affirmative affective disposition in

5 IgnatAbdziralovich, Advechnym shliakham: Das ledziny belarusskaga s 'vetagliadu
[Going the Primordial Way: Studies of the Belarusian Worldview] (1921), https:/
knihi.com/Thnat Kanceuski/Adviecnym_slacham.html (accessed December 15,
2019).

6 Anatol’ Sys, Pan Les [Pan Forest] (Minsk: Mastatskaia Litaratura, 1989).



Emotional Legitimacy ... 169

very different ways—by different metaphorical, conceptual, and ar-
tistic means.

The second reason concerns the clear counter-factual implication of
literary imagination in both cases. In both works, the emotional legit-
imation of national consciousness is performed—Dby the respective
artistic and intellectual means—counter to the prevailing (popular,
ideological) positions regarding the perspectives and the very sense
of the national renaissance in Belarus. That is to say, literary imagina-
tion, in each of the examples at issue, carries out a counter-factual or
critical work in unfolding an alternative perspective and cultivating
an alternative possibility. Thus, we find in these texts an affirmative
pathos underpinned by a strong critical attitude to how “the national
question” is pursued and solved in the corresponding periods. It fol-
lows, furthermore, that these texts are to be viewed from the angle of
cultural politics of emotions, namely, from the point of view of the
question: what national feeling/sense is brought to life by the corre-
sponding literary examples of the affirmative emotional legitimation
of national consciousness (i.e., consciousness of/about the national
subjecthood).

And, finally, the third reason is that the images and imaginary
worlds created in the works under consideration have an impres-
sive cognitive (philosophical, mythical) core. Exploring Belarusian
culture for the sake of the renaissance of Belarusian nation, Abdzi-
ralovich and Sys managed to comprehend their own belonging to the
nation in a way which led to the revelation of an objective (essential)
meaning of the experience under consideration.

Thus, in what follows, I will consider two literary examples (an
essay and a poem) in succession. My goal is to provide an analytical
description of the corresponding images and imaginary worlds, and
to clarify the way in which they perform an emotional legitimation
of national consciousness. Furthermore, the above-mentioned count-
er-factual implication of literary imagination must be taken into ac-
count as well, because such a critical attitude (that, as we will see be-
low, appears in the form of disagreement in Abdziralovich and in the



170 Tatiana Shchyttsova

form of radical rejection in Sys) is a constitutive moment in the gen-
esis of the respective affirmative pathos. Therefore, the presentation
of each literary case begins with a brief clarification of the relevant
social and historical background against which the literary work ful-
fills its alternative emotional legitimation of national consciousness.

Ignat Abdziralovich: The Flowing Form

The essay Going the Primordial Way: Studies of the Belarusian Worl-
dview by Ignat Abdziralovich’ was published in Vilnius in 1921, fol-
lowed by a lasting “arrest”—spanning the entire Soviet period—in
special depositories. The socio-political context behind this essay
was determined by the pursuit of national independence by Belaru-
sian intellectuals and activists. As a result of their efforts, the Belaru-
sian People’s Republic was declared an independent state in 1918 in
Minsk. However, at that date—because of the consequences of the
First World War, on the one hand, and political suppression by the
Russian Bolsheviks, on the other—it was impossible to defend the
sovereignty of the newly created nation-state. With the Bolsheviks
coming to power, instead of the Belarusian People’s Republic, the
Soviet Socialist Republic of Byelorussia was founded in 1919. In the
essay, the October Revolution is seen as solely “Russian,” the politics
of the Bolsheviks is criticized, and the Belarusian national project is
interpreted as being autonomous. The difficulties in upholding this
wishful independence are linked by Abdziralovich to the problemat-
ic geopolitical situation of Belarus, namely to its standing between
two civilizations, between the West and the East, more specifically,
between Russia and Poland (each of which politically impeded the

7  Ignat Abdziralovich (Kancheuski) (1896—1923) was a Belarusian thinker, poet,
and essayist. Born in Vilnius, he studied in Petersburg and Moscow, and after
his military service worked in various cooperative organizations in Smolensk
and Vilnius.



Emotional Legitimacy ... 171

development of the Belarusian culture and nation). Because of the
long-lasting two-sided political and cultural suppression, the intel-
lectual and cultural context in which the essay appeared, was char-
acterized by the prevalence of an attitude defined by Sergei Dubav-
ets as the “tradition of literary and philosophical mourning for the
impoverished homeland.”® In his foreword to the modern edition of
Abdziralovich’s essay, Dubavets highlights: “Perhaps, this is the first
Belarusian book that is already OVER THERE—over there, where
the tradition of literary and philosophical mourning for the lost lan-
guage, will and fate, for the lost Fatherland, is bound to change for an
affirmative idea of creating a new Belarus.”

Now, let us turn to the conceptual image, which is a central el-
ement of the new affirmative vision developed by Abdziralovich
and, correspondingly, a principal “imaginative” embodiment of his
affirmative pathos as such. Abdziralovich calls it a flowing form.
Drawing on Henri Bergson’s philosophy of life (as it was presented
in Bergson’s famous work Creative Evolution, published in 1907),
the Belarusian author applies and develops the ideas of the French
philosopher in the context of his exploring the Belarusians’ ways of
cultural self-manifestation and national self-determination. The point
of departure of his meditations is the vision, generally accepted at
that time, of the Belarusian culture as something vague and inarticu-
late. Taking into consideration the above-mentioned border position
of Belarus “between the two civilizations,” he does not deny that the
state of uncertainty—that of an unidentified subjecthood—is a consti-
tutive characteristic of the life form that lies in this “between”: to be
“in-between” (to oscillate) means for the Belarusian culture to histor-
ically reproduce indefiniteness (uncertainty).!® However, at this point

8  Siargej Dubavets, “Pradmova” [Foreword], in: Ignat Abdziralovich, Advechnym
shliakham (my translation).
Dubavets, “Pradmova” (my translation).

10 There is a very remarkable example of articulation of the “indefinite identity”
in the cultural history of Belarusians. It is the phenomenon of tuteishasé
(tyraimacus). The word tuteishyia (tyromimsisa) literally means “coming from



172 Tatiana Shchyttsova

of the analysis, Abdziralovich, inspired by the Bergsonian phenome-
nology of life, makes a kind of salto vitale: he unfolds a perspective
that differs from the traditional negative assessment of the cultural
and political “indefiniteness” of the Belarusians. The corresponding
watershed is programmatically outlined already at the very beginning
of his essay:

In the inarticulateness of Belarusian culture one wants to see a spiritual death
of the people, their inability to determine their own ideal. Formally, we must
agree that we do not have a defined culture, that we have a vague historical
path, but this cannot be seen as the spiritual poverty of our people, its inability
to independently pursue the creation of their own life forms."

An alternative interpretation of “indefiniteness” becomes possible
as a result of Abdziralovich’s phenomenological “bracketing” of the
habitual understanding of “indefiniteness” as a stable negative con-
dition. Let us stress here that this traditional understanding is based
on the classical modern idea of subjecthood (of a being-a-subject).
In view of Belarus’s geopolitical and geocultural situation as a spa-
tial interregnum (a location “in-between”), Abdziralovich shows that
the dramatic socio-historical experience of the Belarusians—as the
experience of recurring in-definiteness (hyphenated as an indica-
tion of process) due to recurring political and cultural violence from
the eastern and western neighbors—allows revealing the in-definite
(transitive) state as a paradigmatic one for the living as such (be it
an individual or a community). This kind of revelation can be called
the heuristics of the borderland, and the “flowing form” is the very
essence of what is revealed there. The philosophical meaning of this
conceptual image is that in such a way a fundamentally new (non-clas-
sical) form of subjecthood is thematized. At issue is being-a-subject

here.” It was used by many Belarusians for the purpose of self-identification,
that is, self-determination via simply relating oneself to a local “here.” Cf.
Alexander Pershai, “Localness and Mobility in Belarusian Nationalism: The
Tactic of Tuteishas¢”, Nationalities Papers 36, no. 1 (March 2008): 85-103.

11 Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation).



Emotional Legitimacy ... 173

conceived as a becoming-a-subject, as a continuing in-definiteness or
subject-in-transition respectively.

It must become clear now that it would be wrong to interpret the
oscillation “in-between” in terms of vacillation. Such interpretation
would be just a more or less implicit form of symbolic abuse since it
would imply that the call for self-determination should be “satisfied”
by subjecting Belarusian culture to one of the empowered forms of
culture. Contrary to this approach, Abdziralovich claims that the na-
tional self-determination of Belarusians should not rely on the choice
between the western and eastern forms of social life as a guiding
principle, but instead it should be based on the creation of their own
life forms. His conceptual innovation here is that this “own path” is
thought of not in terms of ideological constructions of any sort (about
the national mission, national idea, etc.), but is revealed due to a kind
of essential intuition (Wesensschau) regarding the manifestation of
life itself, more precisely the cultural-historical life of the particular
people to whom the author feels himself belonging.'

Thus, the intermediate position of Belarus between two powerful
political actors determines not only the tragic historical destiny of the
Belarusian people, but also turns out to be an empirical ground for
revealing a different form of subjecthood in general—the essence of
which is articulated by Abdziralovich in the conceptual image of the
flowing form:"

12 Abdziralovich stresses in this regard that the task of creating our own, Belarusian,
forms of life has to rely on the following imperative: “Let us not create violence
and suffering either for others or for themselves—there should be no Belarusian
messianism.” Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation). This
correlates very well with Balibar’s distinction between nationalisms of liberation
and nationalisms of domination. Cf. Etienne Balibar, “Racism and Nationalism”,
in Race, Nation, Class: Ambiguous Identities, by Etienne Balibar and Immanuel
Wallerstein (London/New York: Verso 1991), 37-68.

13 Amore detailed and extensive analysis of the essay by Abdziralovich can be found
in: Tatiana Shchyttsova, “‘The Attitude of Modernity” of Ignat Abdziralovich:
The Belarusian Borderland as an Exemplary Ground for Philosophical
Universalization,” in Grenzen im Denken Europas: Mittel- und osteuropdische



174 Tatiana Shchyttsova

We need to remember that life is flowing, that the human soul is not static, that
a person should build her life as it develops and flows. [...] In the adaptation of
the life forms to this variability, fluidity, in the search for life forms which are
elastic, flowing, changeable—lies the meaning of the future, the content of both
the individual ideal and the social one.'*

Anatol’ Sys: '’ Pan Forest

Pan Forest is the title of the poetry collection and at the same time
the central image that carries out a new emotional (affirmative) legit-
imation of the national consciousness—counter to the Soviet national
policy. Sixty-eight years of Soviet rule in Belarus separate the essay
of Abdziralovich and the poetry collection of Sys. The latter emerged
in a distinct socio-political and cultural context. After the Belarusian
territories became a part of the Soviet Union, two opposite tendencies
began to develop in the Belarusian Soviet Socialist Republic (BSSR):
on the one hand, intensive (forcible) Russification and Sovietization
of the Belarusian society took place (including physical destruction
of the representatives of the national cultural elite during the Stalin
period). On the other hand, the very existence of the BSSR enshrined
the existence of Belarusian ethnicity at the state level and hence pro-
vided a basis for the self-identification of the citizens as incorporated
by the nation-state.

Such an ambiguous state of affairs was nothing but a ruse, since
national republics turned out to be effective political and administrative
means “in the matter of eliminating [...] the national.”'® The character

Ansichten, ed. Madalena Diaconu and Bianca Boteva-Richter (New Academic
Press, 2017), 225-40.

14 Ignat Abdziralovich, Advechnym shliakham (my translation).

15  Anatol’ Sys (1959-2005) was a Belarusian poet. Born in the Belarusian village
Garoshkava, he studied at the Gomel State University, and lived and worked in
Minsk from 1985.

16  Valiantsin Akudovich, Kod adsutnastsi: Asnovy belaruskai mental nastsi [ The
Code of Absence: The Grounds of Belarusian Mentality] (Minsk: Logvinov



Emotional Legitimacy ... 175

of this eradication of the national aligned with the maintenance of its
formal existence (a sort of Soviet Aufhebung) is acutely captured in
the following two descriptions: 1) one of the most significant contem-
porary Belarusian thinkers, Valiantsin Akudovich, highlights that “the
national republics were turned into peculiar ghettos, where localized
and self-enclosed nations should have been eventually nipped in the
bud”;!” 2) the famous Polish poet Czestaw Mitosz predicted a moment
when: “[...] the principle of ‘culture, national in form, socialist in con-
tent’ will at best mean a monolithic unity of culture regulated from the
Center, with preservation in each country a local ornament in the form
of folklore.”'® Stalin’s principle as stated by Mitosz defined the Soviet
cultural politics for Soviet internationalism. The work of Sys came at a
time when the devastating consequences of this politics for Belarusian
national culture were evident. Meanwhile, the recognition of the Sovi-
et regime as detrimental to the nation’s formation presupposed certain
emotional dispositions. The affective resistance to the “Soviet” on the
part of the “national” was a logically unavoidable implication of the
Soviet regime, since it was a political structure which reduced nation
to folklore, whilst the idea of “nation-building” was sublated (aufgeho-
ben) into the multinational scenery of Soviet festivities. Such a daunt-
ing context implies that the affirmative character of the poetic imagery
of Sys could not be direct, “naive.” Similarly, it was not utopian—in the
sense of an imaginative portrayal of a “bright future” for the Belarusian
nation. At the same time, though appearing as a radical refutation of the
Soviet sublation (Aufhebung) of the national, his writings were not an-
ti-Soviet in the strict (narrow) political sense (that is, not an outspoken
political critique of the regime or the Soviet ideology).

Pan Forest yielded a dimension of a different kind and achieved
an effect of a different sort. It was a mythologeme that hacked the

Publishing House, 2007), 64 (my translation).

17  Ibid. (my translation).

18  Czestaw Mitosz, Poraboshchennyi razum [ The Captive Mind] (Sankt-Peterburg:
Aleteia, 2003), 68. (my translation from Russian).



176 Tatiana Shchyttsova

mental ghetto of Soviet (inter)nationalism. The liberating effect was
achieved not by means of intellectual enlightenment, but as a result
of the full-scale use of the chthonic and cosmological elements of the
Belarusian culture. Thematically (plot-wise), the collection is very di-
verse (it draws from folk legends, peasant life, cultural figures of Be-
larus, the persona of the poet, human destinies, and, of course, the fate
of the motherland—this being the roughest outline of the topics), and
yet all the works have a common atmosphere of an elemental force
being released. At the level of characters and images (metaphors and
allegories, ordinary people and cultural heroes), the perceptual “read-
ing” of this force succeeds largely due to the intertwining of the hu-
man and the nonhuman (animal, vegetal, elemental). Throughout the
entire collection, this intertwining is shown as a dimension of human/
cultural life, so that while reading one gets a sense that the elemental
force manifested in/through such mythological-cosmological inter-
twining is an irreducible foundation of the very feeling of “being at
home,” i.e., being a natural part of one’s motherland. Meanwhile, the
literary imagination and poetics of Sys reside at a completely differ-
ent level than the ideology of “blood and soil.” The event awaiting
readers in his poetical world was a chthonic transgression that trans-
formed the reader’s state of mind by bringing back the vivid impulse
into the existing context of national culture, that is, into the reader’s
life-world.

The gravitational center of this feeling—and at the same time, the
semantic and affective center of the entire collection—was the poem
“Pan Forest,” which not accidentally gave the title to the entire col-
lection. The verse begins with the line “The Forest is a Temple.” As
a sacral dimension, the forest is endowed with the ability to save.
The verse is written as an invitation—a call—to get involved with
the Sacred. The rite that Pan Forest can perform upon the human is
described as follows:

€H CIIBIHILb XKBIBilJall KPOY —
TaKOTO He 3MOTYIL[b JII0/I3i,



Emotional Legitimacy ... 177

i, ObILIIIaM NpaZiBECHi IpoM,
y Bac nemayns npabynsiup.

JKpiié i, TeiM 6oseri, cMepLb
3ary0si1b CBOJI COHC LIs/IECHBI —
ITan Jlec He ga3Bosillb Melb
MaYvyLLAY, IITO IIKOA3ALD JIeCy.

[I1l stop your bleeding with turpentine—
a deed impossible for humans,

and, like a thunder on the eve of spring,
will a speechless infant in you awaken.

Life and, all the more, death

will loose their corporal meaning—

Pan Forest will not tolerate

the feelings that cause the forest harm."’]

The shaking (earthquake-like) effect as well as the transformative
power exerted by the poetry of Sys were both existential and politi-
cal: the released elemental force tore apart the decorative shell of “na-
tional form” in the culture of Soviet Belarus and allowed readers to
affectively experience an engagement with the autochthonous poetics
of Belarusian culture.

Conclusion

I would like to conclude with a few methodological remarks. On
the basis of the examples considered, we can say that literature is
a valuable material for phenomenological investigation of national
consciousness and, in particular, of the feeling of national belonging-
ness. Thanks to its inherent imaginative power and expressive means,
literature is able to reveal an affective core of adherence to national
self-identification, to a concrete national culture. In the literary works

19  Sys, Pan Les, 56 (my translation).



178 Tatiana Shchyttsova

considered in this paper, the emotional legitimation of national con-
sciousness is a part of literary accomplishment that fairly deserves the
name of critical phenomenology.? For, as shown, the corresponding
(affirmative) images (the flowing form, Pan Forest) were born out
of the critical discrepancy between the authors’ treatment of the na-
tional question and the actual state of affairs in society. This critical
rootedness in facticity makes the corresponding phenomenological
work of the literary imagination “effective-historical,” which means:
not only conditioned by the pre-given context, but also containing an
intention to change it. The outlined critical rootedness means that the
genesis of the new affirmative pathos originates in negative affects—
of indignation, resentment, anger, etc. (generally speaking, affects of
non-acceptance)—which in turn were to be preceded by a relatively
long period of enduring suffering due to the position that would then
be rejected as unacceptable. The historical meanings (narratives) of
the national consciousness are, thus, inseparable from the “living his-
toricity” of the corresponding affective dispositions. As already men-
tioned, literature is seen as an exceptional medium for the articulation
and actualization of this kind of emotional legitimation of national
consciousness. It must be emphasized that literature does not repre-
sent the corresponding affective dimension, but itself generates the
latter. It follows that the emotional legitimation of national conscious-
ness is a performative act of literature—an act which is not only crit-
ical regarding its cultural context, but also creative and inspiring in a
way that can support both the feeling of national belongingness and
that of national originality without any ideological indoctrination and
beyond the very possibility of a xenophobic nationalistic attitude.

20  Using this definition, I primarily rely on Husserl’s famous letter to Hofmannsthal
in which the founder of phenomenological philosophy writes about the similarity
between phenomenology and art. He sees similarity in that both the former
and the latter perform (achieve) a particular kind of essential intuition. The
letter is published in: Edmund Husserl, Husserliana Dokumente: Briefwechsel,
vol. 7, Wissenschaftlerkorrespondenz, ed. Karl von Schuhmann and Elisabeth
Schuhmann (Dordrecht: Kluwer, 1994), 133-6.



Emotional Legitimacy ... 179

Bibliography

Abdziralovich, Ignat. Advechnym shliakham: Das ledziny belaruss-
kaga s 'vetagliadu. 1921. Available online from https://knihi.com/
Ihnat Kanceuski/Adviecnym slacham.html (accessed December
15,2019).

Akudovich, Valiantsin. Kod adsutnastsi: Asnovy belaruskai men-
tal’nastsi. Minsk: Logvinov Publishing House, 2007.

Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Or-
igin and Spread of Nationalism. London/New York: Verso, 1991.

Balibar, Etienne. “Racism and Nationalism.” In Race, Nation, Class.
Ambigious Identities, by Etienne Balibar and Immanuel Waller-
stein, 37-68. London/New York: Verso, 1991.

Dubavets, Siargei. “Pradmova.” In Advechnym shliakham:
Das’ledziny belarusskaga s 'vetagliadu, by Ignat Abdziralovich.
Minsk: Navuka i tekhnika, 1993. EBook.

Gumbrecht, Hans Ulrich. Production of Presence: What Meaning
Cannot Convey. Stanford, California: Stanford University Press,
2003.

—--. Stimmungen lesen: Uber eine verdeckte Wirklichkeit der Litera-
tur. Miinchen: Carl Hanser Verlag, 2011.

Husserl, Edmund. Husserliana Dokumente, Briefwechsel, vol. 7, Wis-
senschaftlerkorrespondenz, edited by Karl von Schuhmann and
Elisabeth Schuhmann. Dordrecht: Kluwer, 1994.

Milosz, Czestaw. Poraboshchennyi razum. Sankt-Peterburg: Aleteja,
2003.

Pershai, Alexander. “Localness and Mobility in Belarusian National-
ism: The Tactic of Tuteisha$¢’.” Nationalities Papers 36, no. 1
(March 2008): 85-103.

Rudling, Per Anders. “The Beginnings of Modern Belarus: Identity,
Nation, and Politics in a European Borderland.” The Journal of
Belarusian Studies 7, no. 3 (2015): 115-27.



180 Tatiana Shchyttsova

Shchyttsova, Tatiana. ““The attitude of modernity’ of Ignat Abdzi-
ralovich. The Belarusian borderland as an exemplary ground for
philosophical universalization.” In Grenzen im Denken Europas.
Mittel- und osteuropdische Ansichten, edited by Madalena Diaconu
and Bianca Boteva-Richter, 225-40. New Academic Press, 2017.

Sys, Anatol’. Pan Les [Pan Forest]. Minsk: Mastatskaia Litaratura,
1989.



ZOLTAN SZENDI

Europa an Scheidewegen
Fragen der Kkulturellen Identitit - literarische
Fallbeispiele

Abstract: The study presents two critical positions paradigmatically approaching the
cultural crisis of our time from two different sides. While Enzensberger attacks the
homogenization policy of the EU with radical left-wing roots, Botho Strauss appears
in the name of bourgeois culture against the self-abandonment of Europeans and for
national culture.

Keywords: cultural identity, globalization, homogenization policy, migration, polit-
ical correctness

Die Zukunftsfrage Europas ist keineswegs neu — mit den unbewal-
tigten Migrationswellen ist sie aber wohl das zentrale Problem ge-
worden, auch und vor allem aus der Sicht der europdischen Kultur.
Es wire zwar eine Illusion, sich einzubilden, dass intellektuelle Er-
wiagungen in Betracht gezogen werden, wo die politischen und wirt-
schaftlichen Interessen die entscheidende Rolle spielen, ein klares
Wort ist trotzdem unentbehrlich. Gewiss, aus dieser Uberzeugung
sind auch jene Schriften entstanden, welche ,,die Kostbarkeit des al-
ten Kontinents*! wiederentdecken und sie bewahren mochten.
Sowohl Hans Magnus Enzensbergers beriihmte Essays Ach Eu-
ropa! Wahrnehmungen aus sieben Ldndern (1987) und Die grofe
Wanderung. Dreiunddreifsig Markierungen (1994) als auch sein Ge-

https://www.welt.de/print-welt/article352068/Sieh-mal-an-Europa.html,
3.5.2019.



182 Zoltan Szendi

dicht Altes Europa (1995) sind wahre Warnsignale, die Jahrzehnte
vor der Migrationskrise wahrzunehmen waren. Ein anderer Essay,
ebenfalls aus dieser Zeit, Anschwellender Bocksgesang (1993) von
Botho Strauf3 und seine spétere kurze polemische Schrift Der letzte
Deutsche (2015), die schon die Fliichtlingskrise reflektieren, losten
heftige Reaktionen aus. Diese beiden hochst kritischen Positionen
sind deshalb paradigmatisch, weil sie sich von zwei verschiedenen
Seiten der Kulturkrise unserer Zeit anndhern. Wahrend Enzensberger,
der linksradikale Wurzeln in den 1960er Jahren hat, die Homogeni-
sierungspolitik der EU angreift, tritt ,,der letzte Deutsche® im Zeichen
der biirgerlichen Kultur gegen die Selbstaufgabe der Européer und fiir
die nationale Kultur auf. Bei diesen beriihmten Reprasentanten der
deutschen Literatur geht es schlielich auch um die Entlarvung der
Globalisierung, um einen literarischen Kampf gegen ,das Briisseler
Projekt*, das die Souveranitit von Landern und Volkern bedroht.
Vor allem die biindige Schrift Enzensbergers Die grofie Wande-
rung wird immer hdufiger zitiert, ist sogar Lehrstoff geworden. ,,Die
Aktualitdt des vor einem Vierteljahrhundert erschienenen Biichleins
ist erschreckend und verbliiffend” — schreibt Melanie Miihl im Juli
2018.2 Zu Recht. Denn die Einsichten, die hier die einstige Schliissel-
figur der 68er Intellektuellen duBlert, zeugen von einer Klarsicht, die
wir heute noch mehr benétigen als zur Entstehungszeit des Essays.
Ohne die politischen Aspekte der Migrationsfragen hier aus-
fuhrlich erdrtern zu koénnen, sollte doch erwédhnt werden, dass die
sozial-humanistischen Stellungnahmen heute schon mit der Un-
iibersichtlichkeit des Ausmalles und der Dauer der Migrationsfluten
konfrontiert werden. Klaus Hartungs Behauptung, dass Enzensber-
ger keine Stellung beziehe, ,,schon gar nicht [...] bei der sogenannten
Asylfrage oder Ausldnderdebatte”,® kann hinsichtlich dieser Schrift
kaum bestétigt werden. Umso mehr gilt aber die zuriickhaltend neu-

2 https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/themen/hans-magnus-enzensber-
gers-gedanken-zur-migration-15678373, 3.5.2019.

3 https://www.zeit.de/1992/41/der-solist-und-sein-zivilisatorisches-minimum/
komplettansicht, 3.5.2019.



Europa an Scheidewegen 183

trale Position des Autors fiir das Gedicht Altes Europa. Zumindest ist
das lyrische Ich nicht wahrnehmbar. Wir wissen aber: Es gibt keinen
literarischen Text ohne Wertstruktur. Seine Wertkomponenten blei-
ben ganz unterschwellig, was gerade durch die Vielschichtigkeit der
Bedeutungsebenen gesichert wird. Wie so oft in der Lyrik Enzens-
bergers, ist die Textsemantik auf der Oberfldche auch hier ganz ein-
fach strukturiert. So durchzieht eine krasse Opposition jede Strophe
dieses Werkes, welche die offensichtliche Antinomie zweier Welten
darstellt: die der Fremden und die des Heimatlandes. Was bei dieser
Gegeniiberstellung gleich auffillt, ist der Unterschied auch in ihrer
Reprisentanz. Wahrend ndmlich das Fremde personifiziert, also in
lebendiger Gestalt anwesend ist, erscheint das Heimische nur als Ort,
als Kulisse. Diese ganz eigenartige Perspektivierung verweist schon
deutlich auf die doppelbddige Diskrepanz, welche die ganze Situation
weitgehend bestimmt. Die Auslénder sind nimlich (gewiss nicht zu-
fallig) aus jener Gruppe ausgewdhlt, die am Rande der Gesellschaft
lebt — wohl auch im Herkunftsland.

Zuerst taucht ,,ein dicker Zauberer aus Guinea“ auf, dann sehen
wir ,,[k]leine drahtige Dealer und schlielich eine ,,alte Bosnierin“*
— lauter Figuren also, deren Schicksal sich wahrscheinlich auch im
neuen Heimatland kaum bessern wird. Aufler der ,,steifbeinigen al-
ten Frau scheinen auch die anderen Fremden nicht richtig vertrau-
enerweckend zu wirken. Auf den ersten Blick zumindest. Und doch,
der dicke Gelegenheitsverkdufer wird in eine angenehme Umgebung
platziert, in ,,warmen Brotduft vor der Bickerei, und die in einer un-
bekannten Sprache ,.knurrenden® Jungen konnen mit ihren ,,riesigen
Turnschuhen® vielleicht ebenfalls mit unserem Mitleid rechnen. Das
sind bediirftige Menschen, in einem Milieu erschienen, wo Einheimi-
sche vollkommen fehlen bzw. nur durch ihr Handwerk und ihre Kultur
vertreten sind. Und da akzentuiert die Textstruktur eine weitere Disso-

4 Enzensberger, Hans Magnus: ,,Altes Europa”. In: Hinck, Walter (Hrsg.): Ge-
dichte und Interpretationen, Bd. 7, Gegenwart II. Philipp Reclam jun. Verlag:
Stuttgart 1997, 45.



184 Zoltan Szendi

nanz, indem sie deutlich hervorhebt, dass die europdische Kultur fiir
die Migranten vollig unbekannt ist und fiir sie wahrscheinlich auch
gleichgiiltig bleibt. Die Abschlusssitze in allen drei Strophen betonen
diese Kluft zwischen den Kulturen. Zweimal wird die befremdende
Tatsache in Frageform artikuliert: ,,(Wer waren die Grauen Briider?)
und ,,(Wer war der Heilige Geist?)“.> Ein meisterhafter rhetorischer
Kunstgriff ist es, dass die Fragen in Klammer gesetzt werden, um an-
zudeuten, dass die christliche Kultur zu schwinden beginnt. Wenn wir
uns ausschlieBlich auf den Text konzentrieren und die ideologische,
weltanschauliche Einstellung des Autors nicht in Betracht ziehen, sind
die Deutungsmdglichkeiten der Abschlussbemerkungen allerdings
unterschiedlich. Denn nur die rhetorische Bekundung scheint unmiss-
verstiandlich zu sein. Sie driickt ndmlich den klaren Widerspruch aus,
der darin besteht, dass die Beildufigkeit der Hinzufligungen, die durch
die Klammer-Form angedeutet wird, durch die dreimalige Wieder-
holungen sowie die Endstellungen, wenn auch nicht zuriickgenom-
men, doch zumindest opponiert werden. Und gerade diese Art der
Perspektivierung erzeugt die expressive Komplexitét dieser Fragen,
ohne sie didaktisch reflektieren zu miissen. Wéhrend nidmlich der
Essayschreiber Enzensberger die Volkerwanderungen niichtern und
sachlich als historische Notwendigkeit betrachtet,® 14sst der Dichter
im Gedicht auch die Beunruhigung der hier abwesenden ,Urbewoh-
ner’ mitschwingen. Unabhingig von der Intention des Autors. Die
Hinweise auf ,,die Grauen Briider”, den ,,Heilige[n] Geist* und das
,,Portal des Hauses zum Elefanten*” beschworen ndmlich jene mehr-
hundertjdhrige Tradition der européischen Kultur herauf, die mit der
christlichen Religion bzw. der Geschichte untrennbar verbunden ist.
Sowohl die ,,grofle Wanderung® aus anderen Kontinenten zu ganz an-
deren Kulturen als auch der fortschreitende Sékularisierungsprozess
dringen die alte europdische Kultur in den Hintergrund, was mit der

(93]

Ibid.

6  Vgl. Enzensberger, Hans Magnus: Die grofie Wanderung. Suhrkamp Verlag:
Frankfurt am Main 1992, 23-24.

7 Hinck: Gedichte und Interpretationen, 45.



Europa an Scheidewegen 185

Zeit sogar zu ihrer vollkommenen Verwandlung fithren kann. Es fragt
sich aber, ob dieser Vorgang auch die kulturelle Identitdt allméhlich
ausloscht. Manche bezweifeln allerdings, dass die modernen Euro-
péer diese auf Tradition beruhende Identitét iiberhaupt notig haben.

Die ausfiihrliche Interpretation des Gedichtes von Reinhold
Grimm, die mit einer langatmigen Anndherung an die Problematik
beginnt, verhehlt in seiner Deutung die Prakonzeption keineswegs.
Schon die virtuose Ableitung der Versform gleich am Anfang, die
vom Sonett zum Minnesang hinliberwechselt, um Enzenbergers ,,hei-
matliches Nirnberg™ mit einzubeziehen und iiber die Troubadour-
dichtung letztlich bei den Anst6Ben ,,von einem auflereuropéischen
Kulturkreis® landen zu kénnen, ndmlich bei dem arabischen®, macht
dies deutlich. Der philologische Exkurs ist keineswegs zwecklos, er
liefert schlieBlich den Beweis fiir das sekundére Wesen der europii-
schen Kultur.

Und dieser sozusagen strukturellen und zugleich multinationalen Intertextua-
litdt entspricht wiederum, wie sich alsbald erweisen wird, nicht nur eine ver-
deckte, aber dennoch nicht zu verkennende mythologisch-historische, sondern
zuvorderst auch der inhaltliche und gedankliche Aufbau der insgesamt acht-
zehn Verse von ,,Altes Europa“.’

In diesem Kontext ist es dann kein Wunder, wenn sogar die Denkma-
ler der einheimischen (deutschen) Kultur negativ konnotiert werden.
So bildet fir den Autor der Name des ,,Hauses zum Elefanten* eine
Bezugnahme zumindest unterschwellig ,,auf den europdischen Kolo-
nialismus, vor allem jedoch auf den gerade damals zu voller Stirke
auflaufenden Sklavenhandel“.!” Nicht weniger willkiirlich-spekula-
tiv ist die Deutung der zweimaligen Erwéhnung der Farbe Griin als
,versteckte Hinweise auf die griine Fahne des Propheten®.!! Diese

8  Grimm, Reinhold: ,,Wanderungen ... ob aber auch Wandlungen? Enzensbergers
,Altes Europa‘“. In: Hinck: Gedichte und Interpretationen, 48.

9  Ibid., 48-49.

10 Ibid., 51.

11 Ibid.



186 Zoltan Szendi

Beispiele sollten nur die Aufmerksamkeit darauf richten, wie stark
auch die Literaturwissenschaft schon durch die aktuellen Ereignisse
iberpolitisiert wird. Wir wissen alle, dass es keinen Bereich in den
Geisteswissenschaften gibt, der von den subjektiven Komponenten
vollkommen befreit werden konnte. (Das wére auch nicht wiinschens-
wert.) Auch in diesem Fall haben wir, hétten wir die Moglichkeit, die
Argumente der unterschiedlichen Positionen in Betracht zu ziehen.
Nach dem Zweiten Weltkrieg und nach dem Mauerfall (in ganz
Osteuropa), als beide Diktaturen verschwunden sind, sind mit der Mi-
grationskrise die nationale und kulturelle Identitdt wieder ins Kreuz-
feuer der heftigsten Debatte geraten. Diese Frage fithrt zwangslaufig
zur Diskussion mit bzw. viel mehr um Botho Strauf3, dessen Glosse
Der letzte Deutsche von vielen Intellektuellen als skandaltrachtige
Provokation empfunden wurde. Der kurze Essay ist ein Gesténdnis,
das schon im Titel die resignierte Position des Alleinstehenden, sogar
des Verlierers beinhaltet. Der Auftakt driickt so gleich das unbehag-
liche Gefuhl des Fremden, der Heimat- und Obdachlosen aus, und
zwar mit Hilfe eines Selbstzitates aus dem Text Die Unbeholfenen:
,,Manchmal habe ich das Gefiihl, nur bei den Ahnen noch unter Deut-
schen zu sein. Ja, es ist mir, als wére ich der letzte Deutsche.*“!? Dass
sein Bekenntnis zum Deutschtum geistiger Natur ist, verraten eben-
falls schon die Anfangszeilen: ,,Bei zahllosen schopferischen Geistern
war ich zu Gast, ich konspirierte.”!* Der Schriftsteller sieht (oder eher
sah) die Berufung seines Lebens darin, dieses geistige Erbe ,,aufleben
zu lassen®. So habe er ,,aus Geist-Stimmen komponiert“."* Diese Ars
poetica entspricht anscheinend der modernen dichterischen Praxis
der Intertextualitdt, in der alles als Zitat betrachtet wird, bei Strauf
geht es aber nicht um die postmoderne Technik der ,, Textproduktion®,
sondern viel mehr um die intellektuelle Kraft und Ausstrahlung der
literarischen Tradition. ,,Ich bin ein Subjekt der Uberlieferung, und

12 StrauB, Botho: ,,Der letzte Deutsche. In: Der Spiegel, 41/2015, 122. In: http://
magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/139095826, 3.5.2019.

13 Ibid.

14 Ibid.



Europa an Scheidewegen 187

aufBerhalb ihrer kann ich nicht existieren.“!* Und dieses bedingungs-
lose Engagement fiir die Kultur und vor allem fiir die eigene Literatur,
diese Siichtigkeit ,,nach deutscher Dichtersprache* fithrt den Schrift-
steller zur heftigen Opposition: ,,Ich mochte lieber in einem ausster-
benden Volk leben als in einem, das aus vorwiegend dkonomisch-
demografischen Spekulationen mit fremden Volkern aufgemischt,
verjingt wird, einem vitalen.“'® Es ist bemerkenswert, dass seine
ausgesprochen kritische Meinung hinsichtlich der ,,0konomisch-de-
mografischen Spekulationen* mit Migranten mit dem sarkastischen
Urteil von Enzensberger libereinstimmt, der in Die groffe Wanderung
schreibt:

Je hoher die Qualifikation der Einwanderer, desto weniger Vorbehalte
begegnen ihnen. Der indische Astrophysiker, der chinesische Starar-
chitekt, der schwarzafrikanische Nobelpreistriager — sie sind iiberall auf
der Welt willkommen. Von den Reichen ist in diesem Zusammenhang
ohnehin nie die Rede; niemand stellt ihre Freiziigigkeit in Frage. [...]
Wo die Konten stimmen, versiegt wie durch ein Wunder der Fremden-
hass.!”

Dass (auch) diese schonungslose Entlarvung der mal3gebenden libe-
ralen Offentlichkeit — soviel ich weiBl — groBziigig iibersehen wurde,
hat wohl mehrere Griinde. Erstens ist die Schrift Enzensbergers mehr
als zwanzig Jahre frither als Struau3’ Glosse erschienen, in der Zeit
also, als die meisten Migranten in Deutschland noch Gastarbeiter wa-
ren. Zweitens gilt Enzensberger auch heute noch (zu Recht) als Iko-
ne der Linksintellektuellen und geniefit deshalb eine Art Immunitét.
Drittens stellen die Worte ,,deutsch® und ,,Nation* fiir die Offentlich-
keit allzu oft ein rotes Tuch dar, als wenn diese Begriffe noch immer
im Dienste des Dritten Reiches stehen kénnten. Wir wissen alle, dass
Rechtsradikalismus auch im heutigen Deutschland présent ist, er hat

15 Ibid.
16  Ibid.
17  Enzensberger: Die grofie Wanderung, 37.



188 Zoltan Szendi

aber keine Chance, zu entscheidender politischen Macht zu kommen.
Jedoch — und das wissen wir auch —, Deutschland ist noch immer
durch die diistere Vergangenheit traumatisiert und allzu viele kon-
nen anscheinend noch immer nicht mit ihrer eigenen Identitdt rich-
tig umgehen. Strauf3 spricht von Entwurzelung, welche den ,,meisten
ansdssigen Deutschen® eigen ist, von ,,Sozial-Deutschen, die nicht
weniger entwurzelt sind als die Millionen Entwurzelten, die sich nun
zu ihnen gesellen™.'® Enzensberger, der diese Problematik aus einer
historischen Perspektive betrachtet, meint, ,,dall die Vorstellung, es
gebe ein kompaktes deutsches Volk, hochst abwegig ist. Thre Funkti-
on kann nur darin bestehen, eine besonders fragile nationale Identitét
durch Fiktionen zu stiitzen.* Sein Argument, dass die Deutschen ,,ein
besonders bunt gemischtes Volk“!® darstellen, trifft vollkommen zu.
Dies gilt aber wohl fiir die meisten, wenn nicht gerade fiir alle Vol-
ker. Ebenso einleuchtend ist Enzensbergers Erorterung hinsichtlich
der ,,multikulturellen Gesellschaft”, die fiir ihn ,,ein konfuses Schlag-
wort® darstellt, wenn er iiber den notwendigen Zerfall solcher Gesell-
schaften spricht (das Osmanische Reich, Habsburger Monarchie). Das
neueste und so das bekannteste Beispiel ist die Sowjetunion. ,,Man
hat dort™ — schreibt Enzensberger — ,,viele Jahrzehnte lang und mit
ungeheurem Aufwand versucht, einer ,multikulturellen Gesellschaft’
Gefiihle der Zusammengehorigkeit und gemeinsame Ziele einzubldu-
en. Das Ergebnis war eine Implosion mit unberechenbaren Folgen*.°
Besonders aufschlussreich sind die darauffolgenden Gedanken iiber
die Gefahren in den ,klassischen Einwanderungsliandern®, denn sie
beleuchten durchaus auch die heutige Situation. Der Autor vergleicht
die fritheren Zustdnde mit den jetzigen und weist darauf hin, dass die
einstigen ,,Neuankdmmlinge* sich ,,dullerst anpassungswillig gezeigt
[haben]. Sie akzeptierten die geschriebenen und ungeschriebenen
Normen der Gesellschaft, die sie aufnahm [...], hielten aber lange an

18  StrauB3: Der letzte Deutsche, 123.
19  Enzensberger: Die grofie Wanderung, 48.
20  Ibid., 60.



Europa an Scheidewegen 189

ihrer kulturellen Tradition und oft auch an ihrer Sprache und an ihren
religidsen Uberlieferungen fest.” Dahingegen kann man heute ,,we-
der bei den alten Minderheiten noch bei den Neuzuwanderern auf
eine solche Haltung zdhlen*. Denn: ,,Immer mehr Gemeinsamkeiten
werden aufgekiindigt” und ,,immer mehr Bevdlkerungsgruppen po-
chen auf ihre ,Identitdt*“.?! Die weiteren Symptome und Diagnosen,
die Enzensberger aufzihlt, stellen ein sehr diisteres Bild dar. Die
Konfrontationen seien nicht nur zwischen Mehrheit und Minderheit
zu sehen, sondern auch unter den Minorititen. ,,Soziale Konflikte
werden gewissermallen nationalisiert™ — so lautet die Konklusion.
Zur Abwehr der Einwanderung werde das Argument der Antikolo-
nisten verwendet und solche Losungen wie ,,Afrika den Afrikanern®
wiirden nun auch fiir die Europder verwendet. Schlie3lich erwéhnt
der Essayist auch die ,,menschenfreundliche Variante® der Losungs-
versuche, die ,,praventive Migrationspolitik®, die iibrigens heute
unter den Politikern immer hdufiger betont wird, die darin besteht,
vor allem Herkunftsldnder der Migration zu unterstiitzen, um ,,die
Ursachen der Auswanderung zu beseitigen“. Doch in Enzensbergers
triilbem Szenario erweist sich auch dieser Ansatz als Utopie. Einer-
seits fehle sowohl ,,das dkonomische Potential der Industrieldnder,
als auch ,,der politische Wille zu einer globalen Umverteilung®.??
Andererseits zeige die langjadhrige Entwicklungspolitik die diesbe-
ziiglichen Hoffnungen auch als illusorisch. Die abschlielende (33.)
,Markierung® zieht dann das Fazit: ,,je mehr [eine Zivilisation] sich
einmauert, desto weniger hat sie am Ende zu verteidigen. Was aber
die Barbaren angeht, so brauchen wir sie nicht vor den Toren zu
erwarten. Sie sind immer schon da“.?® Das scheint der nach dem
Roman von William Nicholson gedrehte Film Der Marsch (1990)
zu bestitigen. Der Film prisentiert eine erschiitternde Vision iiber
den Aufbruch von groen Menschenmassen dar, die nach Europa

21 Ibid., 60-61.
22 Ibid., 64.
23 Ibid., 66.



190 Zoltan Szendi

aus einem Afrika flichen, das wegen des Klimawandels unbewohn-
bar geworden ist.?

Trotz der kathartischen Wahrheit von Enzensbergers Worten
und der Bilder des englischen Films miissen wir nochmals zur der
anderen ungeldsten Frage der nationalen bzw. kulturellen Identitét
zurlickkehren, um auch Botho Straul3’ ,Igelstellung® gerecht zu
werden. Aus der globalen Sicht der heutigen Vdlkerwanderung
scheint gewiss dieses Problem zweitrangig zu sein. Wenn dieses
iiberhaupt existiert. Wenn wir schon infolge der fritheren (meist ver-
heerenden) Volkerwanderungen und der friedlichen Mischehen im
Voraus gemischte Volker darstellen, wo und wozu sollten wir dann
unsere Identitdt suchen? Enzensberger hat zwar diese Frage vollkom-
men marginalisiert, er weill aber genauso wie Straul, dass die Identi-
tdt zum Wesen des menschlichen Lebens gehort. Es ist zwar ein Zufall
—nennen wir das mal so —, wer in welche Familie, Sprachgemeinde,
Region, Kultur und Religion usw. hineingeboren ist, die Identitét hat
aber immer eine lebenserhaltende Funktion, die sprachlich gestaltet
wird. Peter Bichsels Kurzgeschichte Ein Tisch ist ein Tisch zum Bei-
spiel zeigt genau das auf, ndmlich welche Notwendigkeit eine ge-
meinsame Sprache tatsdchlich darstellt. So ist die Muttersprache und
deren Vollendung in den Dichtersprachen nicht nur Icherweiterung,
sondern zugleich Weltbereicherung, soweit die Sprachen unentbehr-
liche Mittel zur Welterfahrung darstellen. ,,Die Dichtung hat die Auf-
gabe, die Sprache einer Nation in einigen vollendeten Anwendungen
zu zeigen™ — so heiflt das Paul Valéry-Zitat bei Straul3.>> Und auf der
Suche nach Heimat und Identitét versinkt der Dichter in die fiir ihn
schon anscheinend Utopie gewordene eigene Kultur. Das ist dann die
Nation ,,in ihrer ideellen Gestalt, deren ,,Hiiter und Pfleger zu wer-
den heute schon liacherliche BloBstellung einer ,,komischen Figur
bedeutet. So bleibe dem deutschen Schriftsteller nach Strauf} ,,nichts
anderes, als sich neu zu beheimaten: Zuflucht in die sthetische Uber-

24 Vgl. https://de.wikipedia.org/wiki/Der Marsch (Film), 3.5.2019.
25 StrauB: Der letzte Deutsche, 123.



Europa an Scheidewegen 191

lieferung zum einen, zum anderen Erdulden ihrer Ausloschung.
Straul3, der nicht zuletzt wegen seiner hier zitierten beiden Essays
eine Art persona non grata in Deutschland geworden ist, denn im Na-
men der ,politischen Korrektheit® darf seine Kampfansage gegen ,,die
immer herrschsiichtiger werdenden politisch-moralischen Konformi-
taten“?’ nicht toleriert werden. SchlieBlich sind die kostbaren Worte
wie Demokratie und Souverdnitdt nicht allen vorbehalten. Als ob es
der verfemte Schriftsteller nicht gut genug, ja, nicht besser wiisste,
als die meisten in seiner Heimat, dass die deutsche Kultur (zusammen
mit ihrem Volk), organischer Teil der Weltkultur ist. Als ob er nicht
genau unterscheiden kdnnte zwischen den wahren Neonazis, dem
sonstigen Pobel und den anderen Protestierenden.

Und damit méchte ich zugleich zu meinen Schlussbemerkungen
kommen. Die beiden reprisentativen Vertreter der modernen deut-
schen Literatur haben sich zu den wichtigsten politischen Fragen der
letzten Jahrzehnte in ihren Essays geduBlert, obwohl sie sich bewusst
waren, dass die Einmischung ,,in den politischen Diskursen der deut-
schen Offentlichkeit* Gefahren birgt.” Umso mehr sind ihre Worte
von Gewicht. Thre Meinungen weichen zwar héufig stark voneinander
ab, zeugen aber immer von Ehrlichkeit und Scharfsinn. Thre unter-
schiedlichen Positionen sind — zumindest fiir mich — deshalb nicht
storend, weil sie sich eher ergdnzen als abschwéchen. Diese ergeben
sich ndmlich aus dem jeweils anderen Standpunkt und einer unter-
schiedlichen Anndherungsweise: Wéhrend Enzensberger in der Gro-
Jien Wanderung eine historische Notwendigkeit sieht und sie aus glo-
baler Sicht betrachtet, fiihrt Straufl die Gefahren der Entwurzelung
auf beiden Seiten vor Augen. Enzensberger zéhlt trotz aller Empathie
und Solidaritdt die Schwierigkeiten der tragischen Herausforderun-
gen auf, welche vor allem deshalb tragisch sind, weil sie — zurzeit
noch zumindest — unldsbar erscheinen, und das verhehlt der Schrift-

26  Ibid., 124.
27  Ibid., 123.
28  Enzensberger: Die grofie Wanderung, 67.



192 Zoltan Szendi

steller keineswegs. Die Perspektiven sind bei Straul3 nicht weniger
duster, mit dem Unterschied, dass er sein Land und dessen Kultur
dem Untergang geweiht sieht. Moge seine Vision so prophetisch sein
wie die Herders! Der Autor der Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit hatte bekanntlich das Aussterben der Ungarn prophe-
zeit, was sich (bis jetzt zumindest) zum Gliick nicht bewahrheitet hat.

Trotz der gravierenden politischen und ideologischen Unter-
schiede haben die beriihmten Autoren doch auch Gemeinsamkei-
ten. Da sind vor allem die wichtigen Merkmale ihrer intellektuellen
Attitiide: Klarsicht und Unbestechlichkeit — Eigenschaften, die ihre
Schriften auch in den essayistischen Stellungnahmen auszeichnen.
Eine ganz dhnliche Einstellung haben sie ferner in Bezug auf die
Entlarvung der heimtiickischen Manipulationen in der globalisier-
ten Welt — sowohl was die Politik als auch was die Massenmedien
angeht. Eine Art Rollenverteilung ist allerdings auch hier sichtbar.
Nur auf umgekehrte Weise. In Anschwellender Bocksgesang rech-
net Botho Strauf3 mit der ,,Gewaltherrschaft der 6ffentlichen Macht
im Allgemeinen ab:

Das Regime der telekratischen Offentlichkeit ist die unblutigste Gewalt-
herrschaft und zugleich der umfassendste Totalitarismus der Geschichte. Es
braucht keine Kopfe rollen zu lassen, es macht sie tiberfliissig. Es kennt keine
Untertanen und keine Feinde. Es kennt nur Mitwirkende, Systemkonforme.
Folglich merkt niemand mehr, dafl die Macht des Einversténdnisses ihn mif3-
braucht, ausbeutet, bis zur Menschenunkenntlichkeit verstiimmelt.?®

Enzensberger dagegen riigt konkret die Wortfithrer der Europdischen
Union, nachdem er vorher zugegeben hat, dass die EU manche wich-
tigen und niitzlichen MaBinahmen eingefiihrt hat. Aber die Eurokratie
will keine Volksbefragung und duldet keine Kritik.

Deshalb haben sich die Wortfiihrer in Briissel, Straburg und Luxemburg eine
Strategie ausgedacht, die sie gegen jede Kritik immunisieren soll. Wer ihren
Planen widerspricht, wird als Antieuropéer denunziert. Dieses Kidnapping der

29  StrauB3, Botho: ,,Anschwellender Bocksgesang™. In: Spiegel 6/1993, 207.



Europa an Scheidewegen 193

Begriffe erinnert von ferne an die Rhetorik des Senators Joseph McCarthy und
des Politbiiros der KPdSU. *

Die Quelle dieses Zitats heil3t: Sanftes Monster Briissel oder die Ent-
miindung Europas. Schon der Titel dieses Essays protestiert gegen
den Versuch der Eurokratie, ,,[...] eine so ureuropdische Erfindung
wie die Demokratie hinter sich zu lassen.“3! Dass sie dies machen
kann, bestdtigen allerdings die Worte von Botho Strauf}: ,,Zum Miss-
brauch kann so gut wie alles dienen®.3

Bibliographie

Enzensberger, Hans Magnus ,,Altes Europa”. In: Hinck, Walter
(Hrsg.): Gedichte und Interpretationen, Bd. 7, Gegenwart I1. Phi-
lipp Reclam jun. Verlag: Stuttgart 1997, 45.

---: Die grofle Wanderung. Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main
1992.

Fuhr, Eckhard: ,,Die Intellektuellen entdecken die Kostbarkeit des
alten Kontinents wieder”. In: Die Welt, 25.1.2003.In: https://
www.welt.de/print-welt/article352068/Sieh-mal-an-Europa.html,
3.5.2019.

Grimm, Reinhold: ,,Wanderungen ... ob aber auch Wandlungen? En-
zensbergers ,Altes Europa‘*. In: Hinck: Gedichte und Interpreta-
tionen, 46-54.

Hartung, Klaus: ,,Der Solist und sein zivilisatorisches Minimum. ,Die
Grofle Wanderung® des Hans Magnus Enzensberger: Ein Meister-
werk mit Bruchstellen®. In: ZEIT, 2.10.1992. In: https://www.zeit.

30 Enzensberger, Magnus: Sanftes Monster Briissel oder die Entmiindung Europas.
Suhrkamp: Berlin 2011, 56.

31 Ibid., 57.

32 StrauB3: Der letzte Deutsche,123.



194 Zoltan Szendi

de/1992/41/der-solist-und-sein-zivilisatorisches-minimum/kom-
plettansicht, 3.5.2019.

Miihl, Melanie: ,,Je drmer einer ist, desto fremder kommt er uns vor*.
In: FAZ, 7.7.2018. In: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/bue-
cher/themen/hans-magnus-enzensbergers-gedanken-zur-migra-
tion-15678373, 3.5.2019.

StrauB3, Botho: ,,Anschwellender Bocksgesang®. In: Spiegel 6/1993,
202-207.

---: ,,Der letzte Deutsche®. In: Der Spiegel, 41/2015, 122. In: http://
magazin.spiegel.de/EpubDelivery/spiegel/pdf/139095826,
3.5.2019.

Wikipedia: Der Marsch. In: https://de.wikipedia.org/wiki/Der Mar-
sch_(Film), 3.5.2019.



The Prospects of Globalization and the Horizons of
Humanism

Die Perspektiven der Globalisierung und die Horizonte
des Humanismus






BERNHARD WALDENFELS

Europa unter dem Druck der Globalisierung

,[...] neue Wege des Ubergangs zwischen Lokalem
und Globalem [...]
Michel Serres'

Abstract: The actual process of globalization, leading to a back and forth of denation-
alization and renationalization, calls for a third way between globalism and localism.
Thus, the difference between homeworld and alienworld should be preserved, giving
way to a Europe of neighborhoods. The response to refugees and immigrants may
serve us as a test of hospitality.

Keywords: globalization, hospitality, lifeworld, nationalism, otherness

Der Riickblick auf die letzten hundert Jahre, die seit Beendigung des
Ersten Weltkriegs verstrichen sind, ist kein Grund zum Feiern, wohl
aber zur Riickbesinnung. Zum alten Europa gehort die Pflege eines
Langzeitgedédchtnisses, das unserem ,,geschwinden Europa® Einhalt
gebietet, das der Suche nach einem ,,guten Europdertum® Raum 143t
und sich dem jederzeit drohenden Wiederholungszwang widersetzt.
Mit den folgenden Uberlegungen setze ich meine fritheren Ge-
danken zu Europa fort.> Speziell gehe ich aus von den Herausforde-

1 Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005, 67.

2 Nietzsche, Friedrich: ,,Jenseits von Gut und Bose®. In: Colli, Giorgio und
Mazzino Montinari (Hrsg.): Kritische Studienausgabe (KSA). Bd. 5. De
Gruyter: Berlin 1990, 706.

3 Vgl. folgende Vortragstexte: Waldenfels, Bernhard: ,,Europa angesichts des
Fremden® (StraB3burg 1992); ders.: ,,Nationalismus als Surrogat* (Bochum
1995); ders.: Topographie des Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997; ders.:



198 Bernhard Waldenfels

rungen einer weltweiten Globalisierung, die Europa als Lebens- und
Denkort zu tiberschwemmen droht. Was wird aus Europa, wenn es am
Ende nur noch tiber digitale Pa3worter zu erreichen ist? Was wird aus
den Spielrdumen der Erfahrung, wenn sie den Strategien von global
players tiberantwortet werden? Was wird aus der Geschichte Europas,
wenn die ,,groflen Erzdhlungen* durch Zahlenspiele ersetzt werden?
Die Unruhe, die sich in den letzten Jahren auszubreiten begonnen hat,
146t sich nur teilweise als heilsam bezeichnen. Wirkliche oder ein-
gebildete Verlusterfahrungen verlocken zu Reaktionen, die auf eine
Tendenz zur globalen Denationalisierung mit Versuchen einer lokalen
oder regionalen Renationalisierung antworten. Man ist geneigt, Karl
Marx mit seiner Eingangsbemerkung aus dem Achtzehnten Brumaire
des Louis Bonaparte zu zitieren: ,In der Geschichte passiert alles
zweimal, einmal als Tragddie und einmal als Farce.”* Doch selbst
wenn der Ausdruck eines solchen Neonationalismus eine Farce wire,
die sich weit von der Geschichte der Vélker im Sinne von Herder
oder Vico entfernt, so wére sie ernst zu nehmen als Symptom fiir et-
was, das selbst keine blof3e Farce ist.

Meine Uberlegungen, die aus deutscher Sicht auf die heutige Lage
Europas abzielen und einerseits den Krieg, andererseits die Fliicht-
lingsfrage als Testfall benutzen, kreisen um den Kontrast von Eige-
nem und Fremdem, von Lokalem und Globalem, der sich sowohl
einer totalisierenden Form der Nationalisierung wie einer homoge-
nisierenden Form der Globalisierung entzieht. Methodisch orientie-
re ich mich an den Leitlinien einer responsiven Phdnomenologie des
Fremden.® Beriicksichtigt werden dariiber hinaus die selbstkritischen

,Anderswo statt Uberall“ (Villa Vigoni 2001); ders.: Idiome des Denkens.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005; ders.: ,,Mehrstimmiges Europa“ (Ljubljana 2008).
In: Phainomena, Jg. 18 (2009), 68—69 bzw. in: ders.: Sozialitit und Alteritdt.
Modi sozialer Erfahrung. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2015, 429-442.

4 Vgl. Marx, Karl, Friedrich Engels: Werke in 44 Béiinden (MEW). Bd. 8. Dietz:
Berlin 1956 ff., 115.

5 Vgl. Waldenfels, Bernhard: Grundmotive einer Phidnomenologie des Fremden.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 2006.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 199

Europagedanken, wie sie nicht nur von Edmund Husserl ausgehen,
sondern auch von Hannah Arendt, Jan Patocka, Paul Valéry oder
schlieBlich von Jacques Derrida. Seitenblicke fallen auf Marx, Nietz-
sche und Freud, die Paul Ricceur einer école de soupgon zurechnet
und deren Schriften aus dem heutigen Abstand heraus nicht mehr als
Heilsschriften, wohl aber als Warnschriften zu lesen sind. Letzteres
gilt im hohen Mal} auch fiir die europédische Literatur des ausgehen-
den 19. und des beginnenden 20. Jahrhundert, die wir wiederholt ein-
blenden werden.

1. Wir guten Europder

Auf welche Weise und von welchem Ort aus 148t sich von Europa
sprechen? Als Philosophen neigen wir dazu, Europa in eine Idee zu
verwandeln und es in eine Werteskala aufzunehmen, um es von den
Zufilligkeiten einer zeitlich-rdiumlichen Realitit zu befreien. Doch
wiederum tonen uns die Worte von Marx im Ohr: ,,Die ,Idee‘ blamier-
te sich immer, soweit sie von dem ,Interesse unterschieden war.«¢
Soweit sie unterschieden oder geschieden war? Anstatt uns auf die
verschlungenen Pfade einer Ideologiekritik zu begeben, die ihrerseits
einer Metakritik bedarf, wollen wir lieber Europa beim Wort nehmen.
Europa, geboren aus einer mythischen Ursprungsfigur, ist ein Name,
den jeder fiir sich selbst iibernimmt und den wir einander zuweisen,
wenn wir von uns Europdern sprechen. Der Gebrauch dieses Namens
ist okkasionell; er weist zuriick auf Gelegenheiten eines Hier und
Jetzt, die sich nicht restlos in Daten {iberfiihren oder am Ende digita-
lisieren lassen. Das Wir wird dhnlich wie das Ich performativ benutzt,
bevor es mit einem Artikel versehen und pradikativ verwandt wird.
Austins doing things with words trifft auch auf die Europa-Rede zu.
Nietzsche ist sich der sprachlichen Fallen und Tiicken wohl be-
wullt, die hinter jedem Wort lauern. In seiner 1886 erschienenen

6 Marx, Engels: ,,Die heilige Familie“. In: Marx, Engels, MEW 2, 85.



200 Bernhard Waldenfels

Schrift Jenseits von Gut und Bése widmet er ein Hauptstiick den Vol-
kern und Vaterldandern; der zweite Paragraph beginnt mit der Formel:
»Wir ,guten Europder.” Europa wird nicht eingefiihrt als Gegen-
stand eines geographischen und historischen Wissens, sondern als
Thema einer Selbstbesinnung, ganz im Sinne eines tua res agitur,
in dem nicht nur etwas auf dem Spiel steht, sondern unser eigenes
Dasein. Doch die Wir-Rede ist alles andere als eindeutig. Es gentigt,
an die bekannte Differenz von inklusivem und exklusivem ,wir‘ zu
erinnern. Ein Deutscher wird den Satz anders lesen als ein Franzose
oder ein Italiener, ein Europder anders als ein Orientale, anders auch
als ein Jude, dessen Zugehorigkeit zu Europa seit Jahrhunderten labil
ist. Erinnert sei daran, daf} Juden in Deutschland, anders als im Nach-
barland der Revolution, erst mit der Reichsgriindung von 1871 das
formliche Biirgerrecht erhielten. Da3 dessen Ausiibung auch danach
europaweit viel zu wiinschen tibrig lie8, wissen wir nur zu gut, ganz
zu schweigen von der 1933 einsetzenden Vertreibung und schlieB3-
lich Ermordung von Millionen. Dall Husserl wie viele seiner jlidisch
stimmigen Kollegen darunter zu leiden hatte, ist wohlbekannt. Man
konnte die Liste der Diskriminierungen und Selektionen jedoch fort-
setzen. Als vaterlandslose Gesellen galten unter Kaiser Wilhelm II
alle Sozialisten und Kommunisten. Dazu die sarkastische Bemerkung
im Kommunistischen Manifest: ,,Die Arbeiter haben kein Vaterland.
Man kann ihnen nicht nehmen, was sie nicht haben.“® Zu denken ist
auch an Randvolker wie die Armenier, die Georgier, die Tataren oder
die Kurden, die zwischen verschiedenen Reichsgrenzen zerrieben
wurden.

In dem Wir, das sich in Nietzsches Europa-Appell ausspricht,
steckt bestenfalls die Erwartung eines kommenden Europas.’ Nicht
umsonst qualifiziert Nietzsche all jene Européder, denen er sich ver-
bunden fiihlt, als ,,gute Européer*, die einem inneren Anspruch fol-

7 Nietzsche, ,,Jenseits*, 180.

Marx, Engels, MEW, Bd. 4, 479.

9  Vgl. Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays
zu Europa. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1992.

[oze]



Europa unter dem Druck der Globalisierung 201

gen; das bloBe Wir liee Raum fiir Zerwiirfnisse, Usurpationen und
Exklusionen jeglicher Art. Wenn Husserl 1935, also ein halbes Jahr-
hundert spéter, seinen Wiener Vortrag, der die Philosophie in die ,,Kri-
sis der europdischen Menschheit* hineinstellt, mit Nietzsches Appell
an die ,,guten Européer* abschlieft,'° dann versucht er die Formel mit
Inhalt zu fiillen. Die Stichworte lauten Vernunft und Geist. Allerdings
ist nicht zu iibersehen, dafl Husserl noch Kind seiner Zeit war; in dem
»geistigen Europa®, das er beschwort, ist fiir ,,herumvagabundieren-
de* Zigeuner ebenso wenig Platz wie fiir die Eskimos, die am nord-
lichen Rand Europas siedeln.!! Jan Patocka greift in den Siebziger
Jahren die Husserlsche Idee eines vernunftorientierten Europa auf,
indem er das griechische Erbe des alten Europa mit einem kiinftigen
,»Nach-Europa“ verbindet.'”” Doch der tschechische Philosoph wurde
selbst Opfer einer Entwicklung, in deren Verlauf das Gespenst des
Kommunismus, das einst in Europa umging und sich anschickte, alle
Ldnder im Zeichen des Proletariats zu vereinen, sich seinerseits in
eine imperiale GroBmacht verwandelte, die alle nachfolgenden Revo-
lutionen zu Konterrevolutionen erklirte und im Zweifelsfalle Bruder-
armeen anriicken lie. Die Orte Budapest, Prag und Warschau und
die Jahreszahlen 1956, 1968 und 1980 stehen fiir ein rebellierendes
Europa.

Die Parole wir guten Europder schillert, wie wir sehen, in vielen
Farben. Als Nietzsche in der Bliitezeit des Nationalismus diese Parole
ausgab, bezog er sich auf Volker im Plural; spottisch bezeichnete er
den herrschenden européischen Wirrwarr als Vaterldnderei. Seitdem
hat sich einiges getan, aber die Gefahrdung ist geblieben. Steht Euro-
pa wiederum an einem Scheideweg?

10  Husserl, Edmund: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phédnomenologie (Hua VI). Nijhoff: Den Haag 1954, 348.

11 Ibid., 318 1.

12 Patocka, Jan: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte. Klett:
Stuttgart 1988, 207-287.



202 Bernhard Waldenfels
2. Im Banne des Nationalismus

Der Erste Weltkrieg bildet eine Zasur; er ist nicht blo3 Folge eines
grassierenden Nationalismus, der sich mit Flaggen schmiickt, mit ihm
tritt der Ernstfall dar. Die offen ausbrechende Feindschaft, die ganz
Europa und seine Rénder erfalit, geht hervor aus einer latenten Feind-
seligkeit. In den Nationalkriegen des 19. Jahrhunderts wiederholt sich
auf halbsdkularisierte Weise die zerstorerische Gewalt der Religions-
kriege, die im Dreifligjahrigen Krieg ihren Gipfelpunkt erreichte. Ich
spreche von einer halbsdkularisierten Art und Weise, da die Nation
flir die man im 19. und 20. Jahrhundert lebt und stirbt, eine religidse
Aura wahrt, auch wenn religiose Symbole nur als Staffage dienen.'
Dal} jede Partei das Gott Mit Uns fiir sich reklamierte, in Deutschland
sichtbar eingraviert in das Koppelschlo3 der Soldaten, am Ende kom-
biniert mit Adler und Hakenkreuz, gehort zur Ironie der religios auf-
geladenen Kriegsgeschichte Europas, die durch eine nicht abreiflende
Serie von Kriegsdenkmalern nicht nur bezeugt, sondern befeuert wur-
de. ,Invictis, victi, victuri — Den Unbesiegten die Besiegten, die sie-
gen werden®, so lautet eine Inschrift, die der klassisch-humanistische,
antinietzscheanische Gelehrte Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
1918 an einem Denkmal fiir die gefallenen Angehorigen der Berliner
Universitdt anbringen lie3; bis heute begegnet mir der martialische
Spruch tagtiglich auf der AuBlenwand einer Kirche in Miinchen-
Schwabing. Der Nationalismus hatte etwas Selbstzerstorerisches;
was zurlickblieb, war ein zerstiickeltes Europa. Selbst Intellektuelle
und Literaten wie Bergson, Eucken, Cohen, Scheler, Thomas Mann,
Max Weber, Ernst Jiinger oder auch der junge Bertold Brecht und der
junge Zuckmayer lieBen sich anfangs von der Kriegshysterie mitrei-
Ben, anders als Hermann Hesse, Karl Kraus oder Romain Rolland.'*

13 Zu den schillernden Formen einer Nationalreligion vgl. EBbach, Wolfgang:
Religionssoziologie 1. Glaubenskrieg und Revolution als Wege neuer
Religionen. W. Fink: Paderborn 2014, 529-560.

14 Vgl. die nichts beschonigenden Zeitzeugnisse von Walter Brecht: Unser Leben
in Augsburg, damals. Ervinnerungen. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987, 211-313



Europa unter dem Druck der Globalisierung 203

Auf den Hohen der Wissenschaft stand der kaisertreue Max Planck
dem pazifistisch gesonnenen Albert Einstein gegeniiber. Was Euro-
pa im Ganzen betrifft, so konnten das gemeinsame Band aus Handel
und Verkehr, Recht, Wissenschaft und klassischer Bildung und selbst
ein grenziiberschreitendes Phinomen wie der franzdsische Wagneria-
nismus oder dynastische Verwandtschaftsbeziehungen zwischen den
Hofen von Berlin, London und Petersburg das Unheil nicht aufhalten.
In ihm verquickte sich der Trieb zur Selbsterhaltung mit einem Trieb
zur Fremdvernichtung, angeheizt durch eine allseitige Kriegspropa-
ganda, verstarkt durch eine industriell genutzte Waffentechnik und
beseelt von einer Fin-de-siécle-Stimmung.

Begleitet wurde der innereuropdische Nationalismus vom Welt-
eroberungsdrang eines Kolonialismus, der fremde Erdteile in ein exo-
tisch ausgelagerten Schatteneuropa verwandelte — mit feinen Unter-
schieden je nachdem, ob die Kulturnation einen mildernden Einfluf3
geltend machte wie im Falle Frankreichs, ob der Kolonialismus offen
rassistische Ziige annahm wie in Italiens Abessinien-Feldzug oder ob
die Wirtschaftsnation alle Kréfte auf sich zog wie in den meisten ande-
ren Fillen. ,,Sie sagen ,Christus® und meinen Kattun®,' so die trocke-
ne, trotz aller Anglophilie kritische Bemerkung des preuflischen Fon-
tane im Stechlin.'® Die Folgen dieses Europaexports reichen bis in die
Gegenwart, wenn wir erleben, wie Menschen aus dem Irak, aus Syrien,
Libyen oder Afghanistan, aus Somali oder dem Kongo in ihre kolonia-
len Vaterlinder flichen. Wenn schon Uberfiemdung, so handelt sich um
eine Uberfremdung durch Uberfremdete, nur daB diese Vorgeschichte
in den Fremdheitsdebatten selten als solche wahrgenommen wird. Das

und Carl Zuckmayer: Als wdr's ein Stiick von mir. Héren der Freundschaft. S.
Fischer: Frankfurt/M. 1969, 217-301. Zur Beteiligung deutscher Philosophen
und Intellektuellen vgl. Flasch, Kurt: Die geistige Mobilmachung. Die
deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg. Alexander Fest: Berlin 2000.

15  https://gutenberg.spiegel.de/buch/der-stechlin-4434/24, 10.12.2019.

16 Was diesen Altersroman auszeichnet, ist eine flackernde Moderne, in dem
sich die Geschicke eines sich wandelnden Europas abzeichnen wie in einem
Wetterleuchten.



204 Bernhard Waldenfels

geht bis zu der gedankenlosen, aber keineswegs arglosen Rede eines
bayrischen Ministerprisidenten, der sich kiirzlich erdreistete, von Asyl-
tourismus zu sprechen. Der grenziiberschreitende Fliichtlingsstrom,
der von heutigen Populisten vielfach wie ein neuer Hunneneinfall be-
schrieben wird, konfrontiert Europa nicht nur, aber auch mit seiner ei-
genen Geschichte. Geschichtskundige werden sich an einen gewissen
Scipio Africanus erinnern, der seinen Beinamen nicht seiner Herkunft,
sondern dem romischen Sieg iiber den punischen Hannibal verdankte.'”
Man sollte dabei nicht iibersehen, daf3 die europdische durch eine jahr-
hundertelange ottomanische Vorgeschichte durchkreuzt wird; sie hat
im Vorderen Orient und auf dem Balkan Spuren hinterlassen, die nicht
weniger zweideutig sind als die des christlichen Abendlandes.

3. Uber die Nation hinaus

Das Lernen aus dem Desaster der europdischen Bruderkriege nimmt
einen eigentiimlichen Verlauf. Ulrich, der Protagonist aus Musils
Mann ohne Eigenschaften, distanziert sich von der ziigellosen ,,Va-
terldnderei mit einer ironischen Volte. Er erinnert sich an einen pa-
triotischen Schulaufsatz, dessen Thema fiir 6sterreichische Kinder
weniger siegesgewil3 klang als flir deutsche.

Denn die Osterreicher hatten in allen Kriegen ihrer Geschichte zwar auch
gesiegt, aber nach den meisten dieser Kriege hatten sie irgendetwas abtreten
missen. Das weckt das Denken, und Ulrich schrieb in seinem Aufsatze liber
die Vaterlandsliebe, dal} ein ernster Vaterlandsfreund sein Vaterland niemals
das beste finden dirfe [...]"

Die gebotene Zurilickhaltung schlieBt Heimatliebe nicht aus, wohl
aber die Vergotterung der Heimat. Entscheidend ist dabei, wie sich

17 Was Deutschland angeht, so erinnere ich an eine vorziiglich préisentierte
Sonderausstellung zur Deutschen Kolonialgeschichte, die 2017 im Berliner
Deutschen Historischen Museum zu sehen war.

18  Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt: Hamburg 1978, 18.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 205

das Verhiltnis von Eigenem und Fremdem iiber Landesgrenzen hin-
weg gestaltet. Wahrend der ererbte Nationalismus auf eine 4Abwehr
des Fremden und im duBersten Konfliktfall auf dessen Vernichtung
abzielt, 146t sich die Vereinigung Europas, die im Vdélkerbund un-
ter der Regie von Gustav Stresemann und Aristide Briand ihre erste
institutionelle Auspragung erfuhr, als eine Ausweitung des Eigenen
bestimmen. In diesem Falle wird das Nationale nicht idealiter iiber-
sprungen, sondern realiter {iberstiegen in Form supranationaler Or-
ganisationsformen, an denen wir bis heute arbeiten. Doch wie ist die
Wirkung dieses Uberstiegs einzuschiitzen?

Schon Nietzsche sieht den ,,werdenden Européer auf dem Weg
zu einer ,,wesentlich iibernationalen und nomadischen Art Mensch®,
der sich von allen klimatischen und rassischen Bedingungen loslost.
Doch in dieser allméhliche ,,Andhnlichung® der Europier, die gleich-
sam alle Spitzen und Kanten abschleift und Europa seiner Eigenart
beraubt, sieht er einen Prozef der ,,VermittelmaBigung®, der aus dem
Menschen ein ,,niitzliches, arbeitsames, vielfach brauchbares und
anstelliges Herdentier Mensch® macht. Und mehr noch, hinter die-
ser ,,Demokratisierung™ Europas lauert eine neue Tyrannis; denn die
neuen Arbeitssklaven bediirfen eines ,,starken Menschen®, der iiber
sie befiehlt.! Durch Nietzsches Diagnose hallt ein fernes Echo der
platonischen Politeia, die in ihrem Endstadium von der demokrati-
schen Willkiirherrschaft zum Gewaltregime der Tyrannei iiberspringt.
Natiirlich kann der Tyrann im platonischen Sinne nicht eigentlich als
stark betrachtet werden, da er nicht einmal sich selbst beherrscht, so
wie der Tyrann im Sinne Nietzsche nicht mit dem Ubermenschen
gleichzusetzen ist, da es ihm nicht gelingt, sich selbst zu tiberwin-
den.?® Gleichwohl verbreitet sich hier ein dubioses Klima, das in
Deutschland das Zerrbild einer konservativen Revolution, in Frank-
reich die Gewaltbereitschaft einer Action Frangaise, in Italien und

19  Nietzsche, ,,Jenseits, 707 f.

20  Zur Figur des Ubermenschen als einer Figur der Uberschreitung vgl. Waldenfels,
Bernhard: Hyperphdnomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Suhrkamp: Berlin
2012, 35 1.



206 Bernhard Waldenfels

Spanien faschistische Fiihrertrdume, in Norwegen die Kollaboration
der Quislinge ausbriitete.

Husserl hat mit diesen extremen Auswiichsen nichts zu tun. Seine
Krisenbehandlung zielt ebenfalls auf eine ,,Ubernationalitit Europa“
ab, doch in der Einheit versucht er die Vielfalt zu wahren. ,,Die eu-
ropdischen Nationen mogen noch so sehr verfeindet sein, sie haben
doch eine besondere innere Verwandtschaft im Geiste, durch die alle
hindurchgehend, die nationalen Grenzen iibergreifend.” Das ,,euro-
paische Menschentum* gilt als Vorbote einer Menschheit, die ihr
Telos in einer umgreifenden Vernunft hat. Die Souverénitét jewei-
liger ,,Sondernationen scheint der Herrschaft der Vernunft keinen
Abbruch zu tun.?! Die Vision richtet sich auf eine ,,Synthese der Na-
tionen, in welcher jede dieser Nationen gerade dadurch, daf3 sie ihre
eigene ideale Aufgabe im Geiste der Unendlichkeit anstrebt, ihr Bes-
tes den mitvereinten Nationen schenkt“.?> Im Zuge einer allgemeinen
Europdisierung der Welt, die im Gegensatz steht zu einer nicht aus-
zudenkenden Indianisierung,” wird das klassische Gemeinwohl tiber
die Grenzen der eigenen Nation hinaus verlegt. Dazu pafit, dal3 Hus-
serl dem ,,sich verirrenden Rationalismus‘ der Neuzeit* keinen Irrati-
onalismus entgegensetzt, sondern einen ,,Uberrationalismus [...], der
den schwéchlichen Mystizismus und Irrationalismus als unzulénglich
iiberschreitet und doch seine innersten Intentionen rechtfertigt®.?

Ist die Qualitit dieser ,Ubernationalitit* jedoch wirklich iiber je-
den Zweifel erhaben? Probleme treten auf, sobald wir versuchen, das
vereinte Europa oder gar die ganze Welt als eine gemeinsame Le-
benswelt zu denken. Werfen wir mit Aristoteles einen Blick auf die
alteuropdische Politik, die sich auf die je eigene Polis konzentrierte

21 Vgl., Husserl, Krisis, 320 f.

22 Ibid., 336
23 Ibid., 320.
24 Ibid., 337.

25  Vgl. Husserls Brief an Lucien Lévy-Bruhl vom 11.3.1935. In: Schuhmann, Karl,
Elisabeth Schuhmann (Hrsg.): Edmund Husserl, Briefwechsel, Bd. VII. Nijhoff:
Dordrecht 1994, 156-159.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 207

und die in ihrem Verhéltnis zu den Sklaven im Inneren, zu den Bar-
baren im AuBeren erhebliche Geburtsfehler aufweist, so stoen wir
auf deutliche Grenzen eines handlungsleitenden Weltverstindnisses.
Handlungs- und Beratungsfelder beschranken sich aus aristotelischer
Sicht auf das, ,,[...] was in unserer Hand liegt (t& £p° puiv)“. Dies be-
deutet beispielsweise, dal kein Spartaner sich darum kiimmern wird,
wie die Skythen am besten ihren Staat einrichten, und dafl Griechen
sich hiiten, dariiber zu beratschlagen, was bei den Indern vor sich
geht,” oder gar den Wunsch zu hegen, ,,[...] als Konig tiber alle Men-
schen zu herrschen [...]“.2® Obwohl die Antike bereits Imperien von
betrdchtlicher Grofe kannte, hielt sich der Radius des praktischen,
technisch unterbauten Handelns in deutlichen Grenzen. Es braucht
kaum der Erwéhnung, wieviel sich gedndert hat, seitdem Politik,
Okonomie und Kultur planetarische AusmaBe angenommen haben.
Doch umso dringlicher erscheint die Frage, worin denn die Gemein-
samkeit der Bewohner eines Erdteils besteht, ganz zu schweigen von
der Gemeinsamkeit der Erdbewohner insgesamt. Wir ist schnell ge-
sagt, aber weniger schnell getan.

Auf einer mittleren Ebene, oberhalb der Einzelnationen, aber
unterhalb der Vereinten Nationen, entstand in den 1950er Jahren
eine Europdische Union, die es sich zur Aufgabe machte, friedliche
Beziehungen aufrechtzuerhalten. Sie hat nicht nur im Euro eine ge-
meinsame Wéhrung gefunden, sondern eigene Institutionen wie das
Europdische Parlament, den Europdischen Rat, den Européischen
Gerichtshof oder die Europdische Zentralbank ins Leben gerufen,
und sie bekundet ihre Einheit symbolisch durch Europaflagge und
Europahymne. Doch worauf beruht die Einheit dieser Union, die im-
mer noch den transitorischen Charakter einer Baustelle hat? Fiir eine
»Weltumschau®, die sich nicht einbildet, die Erfahrung iiberfliegen
zu konnen, stellt sich die Welt immer nur in der Relativitdt wechseln-

26  Aristoteles: Nikomachische Ethik. Artemis & Winkler: Diisseldorf 2001, II1, 5,
1112a28f.

27  Aristoteles: Eudemische Ethik. Akademie-Verlag: Berlin 1962, 11, 10, 1126a29.

28  Ibid., 1125b33.



208 Bernhard Waldenfels

der ,,[...] Lebensumwelten der jeweiligen Menschen, Vélker, Zeiten
[...] dar.®® Eine Lebenswelt, in der wir uns leiblich befinden, die wir
mit Anderen teilen und die uns als Lebensumwelt umgibt, 146t sich
nicht totalisieren. Bewohnt der sogenannte Weltbiirger, der Kosmo-
polit, wirklich die ganze Welt? Spricht der Weltbiirger eine einzige
Weltsprache? Es kommt auf das Wie der Weltzugehdrigkeit an. Die
Sprache erscheint als besonders aufschluBireich; sie steht fiir eine
Vielfalt von Lebensformen und Weltsichten; es gibt das Deutsche,
das Franzosische, aber nicht das Europédische. Das Pfingstereignis der
Apostelgeschichte spricht nicht fiir die Erfindung einer Einheitsspra-
che. ,,Sie sprachen in verschiedenen Zungen, und ein jeder horte sie
in seiner Sprache sprechen.” Von diesem Pfingstwunder bleibt nicht
viel librig in einem smarten Europa, in dem ein jeder den anderen
Englisch sprechen hort. Ein Monolinguismus vertrdgt sich nicht mit
einer europdischen Lebenswelt, ganz zu schweigen von der Auswei-
tung auf auBereuropdische Lebenswelten. Wenn es die linguistische
Hoffnungsgestalt eines Esperanto gibt, so nur in Gestalt von Uber-
setzungen.

Husserl beriicksichtigt den impliziten Charakter der Lebenswelt,
indem er die Welt nicht als reale Ansammlung von Dingen und Wesen
begreift, nicht als omnitudo realitatis, sondern als Boden und Horizont
unserer Erfahrung, also als ein offenes Ganzes, das nie ganz und gar
gegeben und nie vollbestimmt ist und das sich nur indirekt aus dem
jeweils hier und jetzt Erfahrenen erschlie8t. Zugleich rekurriert er auf
eine Urscheidung der Lebenswelt in Nahwelt und Fernwelt, in Heim-
welt und Fremdwelt,** die der Scheidung in Eigen- und Fremdleib,
in Eigen- und Muttersprache, in Eigen- und Fremdnation entspricht.
Damit stellt sich die Frage, ob die versuchte Einigung Europas nicht
falsche Erwartungen weckt, indem sie eine endlose Ausweitung des
Eigenen und eine restlose Vergemeinschaftung suggeriert. Die Kluft
zwischen einem konkret Allgemeinen und einem abstrakt Allgemei-

29  Husserl, Krisis, 150.
30 Ibid., 303.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 209

nen, zwischen dem gelebten Gemeinsinn und abstraktiv eingenom-
menen Gesichtspunkten des Allgemeinen liefe sich nur iiberbriicken
durch eine zweifelhafte Totalisierung, die mit dem Rekurs auf eine
Alleinheit nicht nur das spezifisch Fremde, sondern auch das spezi-
fisch Eigene abschaffen wiirde. Eine allseitige Erfahrung wére nichts
weiter als eine gedachte Erfahrung; ein ,,[...] allseitiger Verkehr [...]%,
auf den auch Marx im Kommunistischen Manifest hinsteuert,’' wire
lediglich ein Verkehrssystem. Wie Husserl ausdriicklich betont, hat
selbst die Wahrheit als Wahrheit ihre begrenzten Horizonte und ihre
unauthebbaren Relativititen.’? Doch vertragt sich dies mit einem Eu-
ropaals ,,[...] ideale[r] Lebens- und Seinsgestalt [...]*“?* Ist nicht jedes
Ideal Produkt einer faktisch begrenzten Idealisierung? Jan PatoCka
nadhert sich dieser Grenzproblematik in Form eines ,,negativen Plato-
nismus®, der von der Idee nur noch ein ,,unendliches Objekt™ festhilt,
das im strengen Sinn kein Gegenstand mehr ist.*

4. Denationalisierung durch Globalisierung

Mit dem Prozel3 der Globalisierung, der heute im planetarischen Aus-
mal} den Ton angibt, scheinen die Spannungen zwischen Besonderem
und Allgemeinem, zwischen Eigenem und Fremdem zu verschwin-
den oder wenigstens abzunehmen. Das Konzept der Globalisierung
erinnert zwar noch an den Erdball, den orbis terrarum, den Come-
nius in Zeiten der Weltentdeckung didaktisch ins Bild gesetzt hat.
Auf einer Kugel findet alles seinen Platz; die wohlgerundete Seins-

31 Marx, Engels, MEW 4, 466.

32 Husserl, Edmund: Formale und transzendentale Logik (Hua XVII). Nijhoff: Den
Haag 1973, 285, 288.

33 Husserl, Krisis, 320.

34 Vgl. Patocka, Ketzerische Essais, 426. Zur Problematik einer endlichen,
leibhaftigen Welterfahrung und ihrer Scheidung in Eigen- und Fremdsphére,
die sich auch idealiter nicht aufheben 1dBt, vgl. ausfiihrlich Waldenfels,
Topographie des Fremden.



210 Bernhard Waldenfels

kugel, in der es kein gesondertes Hier oder Dort gibt, ist eine alte
Vorstellung, die bis auf Parmenides zurtickgeht. Doch der Begriff der
Globalisierung, der im 20. Jahrhundert autkommt, in den Sechziger
Jahren im Volkerrecht, in den Achtziger Jahren in der Soziodkono-
mie, hat mit der Kugelgestalt nur noch den Namen gemein. Er lehnt
sich an den soziologischen Begriff einer Weltgesellschaft an, dessen
Wurzeln bis in die frithe Neuzeit zuriickreichen.? Speziell steht er fiir
»|...] verdichtete Transaktionen [...]*, die durch verschiedene Sach-
bereiche hindurchgehen und bewirken, daf die Bedeutung nationaler
Grenzen abnimmt.*® Die schleichende Denationalisierung geht ein-
her mit einer Deregulierung der Volkswirtschaften, die sich nicht 14n-
ger in eine National6konomie einbinden lassen; sie geht zusammen
mit einem Gestaltwandel des Kriegs, dessen Fronten sich nach innen
zu verlagern, ferner mit Klimaschiden, die an keiner Landesgrenze
haltmachen, und mit einer digitalen, korperlosen Technologie, die
alle Lebens- und Berufsbereiche durchdringt. Hinter der sogenann-
ten Echtzeit verblaf3t die gelebte Zeit. Die Globalisierung findet ihre
Denkwerkzeuge in der neueren Systemtheorie, die auf der relativen
Differenz von System und Umwelt aufbaut und formale Ordnungs-
prozesse letzten Endes auf das Ziehen von Grenzen und dessen Be-
obachtung zurtickfiihrt. Dabei sind Leib und Leben keine systemtaug-
lichen Instanzen. Fiir unsere spezielle Thematik ist entscheidend, daf3
die Ausweitung des Eigenen ersetzt wird durch eine Neutralisierung
der Scheidung in Eigenes und Fremdes. Die Lebenswelt stellt sich
dar als eine ,,[...] Welt von Fremden [...], in der jedermann fremd ist

35 Vgl. Stichweh, Rudolf: , Weltgesellschaft”. In: Ritter, Joachim, Karlfried
Griinder, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wérterbuch der Philosophie,
Bd. 12. Schwab: Basel 2004, 486—490. In: https://www.fiw.uni-bonn.de/
demokratieforschung/personen/stichweh/pdfs/20 33stwweltgesellschaftO1.
pdf, 10.12.2019.

36 Ich beziehe mich auf den Artikel: ,,Globalisierung” von Michael Ziirn, in:
Gosepath, Stefan, Wilfried Hinsch, Beate Rossler (Hrsg.): Handbuch der
Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Bd. 1. De Gruyter: Berlin 2008,
445-451.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 211

und in der sich folglich niemand mehr fremd zu fithlen braucht.’” Die
»transzendentale Obdachlosigkeit™, die der frithe Lukacs der biirger-
lichen Welt zuschrieb, verwandelt sich in ganz und gar untragische
Formen von Funktionalitit und Dysfunktionalitit.

Der Globalisierung haftet eine Ambivalenz an, die Hans Blumen-
berg in kritischem Anschlufl an Husserl als Technisierung der Lebens-
welt thematisiert.?® Der nicht zu leugnende Vorzug der Globalisierung,
die allerdings okzidentale Wurzeln hat und von der weltweit die einen
mehr, die anderen weniger profitieren, liegt in der Vervielféltigung
von Moglichkeiten. Die zunehmende Mobilitdt und Flexibilitdt erfalit
gleichermaflen die Sphéren von Produktion, Kommunikation, Ver-
kehr, Kunst und Politik, wobei letztere allerdings unter dem Druck
der Okonomie zu erodieren droht. Der 6konomische Imperativ, der
im Stile einer verallgemeinerten Okonomie endloses Wachstum vor-
schreibt und in Form von Selbstoptimierung und Selbstvermarktung
das eigene Subjekt erfaf3t, fiihrt nicht zwangsléufig zu Verbesserun-
gen, wenn es um den Einsatz geeigneter Mittel und um die Befriedi-
gung von Bediirfnissen geht. Die Stirkung des Moglichkeitssinnes
konnte einer Lockerung des ,,Realitdtsprinzips® dienen wie im Falle
von Musils Ulrich, der beschlief3t, ein Jahr ,,[...] Urlaub von seinem
Leben [...]* zu nehmen.** Doch dies schiitzt nicht vor der Gefahr einer
ungehemmten Steigerung des Moglichkeitssinnes, die auf Kosten des
Wirklichkeitssinns geht und den unerldBlichen Kontakt mit der Wirk-

37  Ich verweise auf meine kritische Analyse der kulturellen und sozialen Fremdheit
in: Waldenfels, Bernhard: Vielstimmigkeit der Rede. Suhrkamp: Frankfurt/M.
1999, 98-103; dort beziehe ich mich auf Autoren wie Alois Hahn, Richard
Stichweh und Justin Stagl.

38 Vgl. Blumenberg, Hans: ,,Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der
Phénomenologie™ (1963), wiederabgedruckt in: ders. (Hrsg.): Wirklichkeiten,
in denen wir leben, Stuttgart: Reclam 1981, 7-56. Zu der umfangreichen
Debatte, die sich an Husserls Konzept der Lebenswelt anschloB, siche meinen
Artikel ,,Lebenswelt“. In: Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.): Neues
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2. Alber: Freiburg, Miinchen
2011, 1418-1429.

39  Musil, Der Mann, 47.



212 Bernhard Waldenfels

lichkeit iiber Gebiihr schwicht. Die pathogenen Wirkungen einer
drohenden Entwirklichung und Entpersonlichung der Erfahrung sind
in den Patientenberichten von Psychopathologen und Psychoanalyti-
kern nachzulesen.* Um nur ein Beispiel anzufiihren, die zunehmende
Haufigkeit eines Leidens unter Agoraphobie, mit der es die psychia-
trische Angstbehandlung zu tun hat, deutet hin auf ein gestortes Ver-
hiltnis zur Offentlichkeit und auf eine Ortlosigkeit, die iiber indivi-
duelle oder familiér bedingte Triebschicksale hinausgeht. Ahnliches
trifft umgekehrt auf die Klaustrophobie zu, die aus einem Gefiihl
der Beengung hervorgeht und die durch urbanistische Projekte einer
,Nachverdichtung® der Stidte neue Nahrung erhilt. Die Topologie
erzeugt eigene Formen der Topopathie. Paul Virilio weist darauf hin,
daf} die technologisch erzeugte Schrumpfung des leibhaftigen Rau-
mes ein ,tiefgreifendes Gefiihl des Eingesperrtseins® entstehen 1463t.*!

Dies fiihrt uns nochmals auf die Lebensweltvergessenheit zuriick,
die Husserl fiir eine Krisis der europédischen Wissenschaften und eine
daraus resultierende Menschheitskrise verantwortlich macht. Husserl
denkt in erster Linie an die Mathematisierung der Erfahrungswelt.
Deren geniale Entdeckungen stellt er keinen Augenblick in Frage,
doch er warnt davor, ,,da} wir fiir wahres Sein nehmen, was eine Me-
thode ist“.> Die Flucht in ein Reich reiner Zahlen, Formen und For-
meln hitte zur Folge, dal} die Mathematik jeden Wahrheitsanspruch
und jede Lebensbedeutung einbiifit und dal’ ihre Regeln sich bloBen
Spielregeln néhern, wie sie dem Schach- oder Kartenspiel zugrunde
liegen.* Dabei betont Husserl, da3 die anonymen Prozesse der For-

40 Ich verweise auf einen Tagungsbericht der deutschen Psychoanalytischen
Vereinigung, in dem die Rolle digitaler Medien in der Psychoanalyse und
ein Komplex aus Digitalismus, Okonomismus und Globalismus kritisch
sondiert werden: Johne, Maria, Gebhard Allert et al. (Hrsg.): Verdnderung im
psychoanalytischen Prozess — Entwicklung und Grenzen. Psychosozial-Verlag:
Gieflen 2018, 237.

41  Virilio, Paul: Fluchtgeschwindigkeit. Hanser: Miinchen 1996, 63.

42 Husserl, Krisis, 52.

43 Ibid., 46.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 213

malisierung und Technisierung nur dann unserem Erkennen und Tun
forderlich sind, wenn wir uns ihrer Genese bewul3t bleiben, wenn wir
nicht am Ende selbst blindlings nach Regeln funktionieren, so daf} die
Macht der Computer und Roboter in eine Ohnmacht der Vernunft um-
schldgt.** Was Husserl an den Formalisierungsprozessen der Mathe-
matik aufzeigt, gilt mutatis mutandis fir alle Bereiche der Kultur und
der Zivilisation. Es gilt fiir die Okonomisierung, fiir die Reduktion
von Gebrauchsdingen auf Ware, von Wohnraum auf Kapitalanlagen,
von Arbeitern auf Humankapital und so fort. Die Okonomisierung der
Lebenswelt wirft &hnliche Probleme auf wie deren Mathematisierung
und deren Biirokratisierung. In der Kritik einer rein funktionalen oder
rein systemischen Vernunft, die allen ideologischen und technokrati-
schen Uberbauten ein Europa von unten entgegensetzt, begegnen sich
Husserl, Max Weber und Marx, allen politischen Divergenzen zum
Trotz.* Auch Thomas Mann, der auf dem Weg von den 1918 erschie-
nenen Betrachtungen eines Unpolitischen zu den Weimarer Reden
eines Politischen kriftig umgelernt hat, verteidigt eine européische
Politik, die den fatalen Gegensatz von biirgerlicher Geisteskultur und
sozialer Welt der Arbeit und Technik ebenso iiberwindet wie den von
Nationalismus und Internationalismus.*®

Wenn die Globalisierung sich von der leibhaftigen Erfahrung ab-
16st, nimmt sie extreme Formen eines Globalismus an. Dies verfiihrt
zu Gedankenlosigkeiten wie der Verkiindigung einer digitalen Kultur,

44 Vgl. Weizenbaum, Joseph: Die Macht der Computer und die Ohnmacht der
Vernunft. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

45  Ichverweise aufdie vier Bande: Waldenfels, Bernhard, Jan M. Broekman, Ante
Pazanin (Hrsg.): Phdnomenologie und Marxismus. Suhrkamp: Frankfurt/M.
1977-1979, die auf Kurse am Interuniversitiren Zentrum in Dubrovnik
zuriickgehen und zu einer Zeit entstanden, als der Kalte Krieg das Denken in
eine einseitige Richtung trieb.

46 Vgl. Mann, Thomas: Politische Schriften und Reden. Bd. 2. S. Fischer: Frankfurt/M.
1968. Ich beziche mich auf folgende Reden und Aufsitze: ,,Das Problem der
deutsch-franzosischen Beziehungen™ (1922), ,,Kultur und Sozialismus® (1928),
,Deutsche Ansprache. Ein Appell an die Vernunft“ (1930), ,,Bekenntnis zum
Sozialismus* (1933).



214 Bernhard Waldenfels

als lieB3e sich das Leben, ohne das es keine Lebenswelt gibt, seinerseits
digitalisieren. Der neue Globetrotter, der sich fiir einen Weltbiirger hélt,
weil er liberall Online ist, taugt nur als Parodie einer alten Figur, hinter
der noch eine Welterfahrung stand. Auch das Reisen will gelernt sein.

5. Renationalisierung als Riickzug auf den eigenen Boden

Was wir heute vielerorts in Europa erleben, ist eine Renationalisierung
besonderer Art. Auf den ersten Blick handelt es sich um bekannte Mus-
ter, die bis in die politische Symbolik hinein durchschlagen. Es kommt
zum Riickzug auf die jeweils eigene Nation oder auf eine als bedroht
erlebte Heimat. Aus Heimatvertriebenen, deren berechtigte Interessen
in Deutschland nach dem zweiten Weltkrieg durch eine eigene Partei
vertreten wurden, werden Heimatbesessene. Der alte Gegensatz zwi-
schen Konservativen und Liberalen, der als relativer Kontrast zu den
Startbedingungen der parlamentarischen Demokratie gehort, verwischt
sich, wenn sowohl Bewahrung wie Erneuerung in ein reaktives Denken,
Handeln und Fiihlen fliichten. In besonderem Malle reaktiv erscheint
ein Verhalten, das sich mit dem Gift des Ressentiments vollsaugt, das
sich von den Kréften ndhrt, die es bekdmpft, das seine Ohnmacht als
Macht ausspielt und dessen Ja sich stets von einem verdeckten Nein
ndhrt. Ressentiments untergraben nicht nur die Moral, sie dienen im
personlichen Leben wie im politischen Handeln dem Aufbau einer idio-
synkratischen Scheinmoral. Der Verlust des Eigenen wird wettgemacht
durch Bekdmpfung des Fremden. Kaum jemand hat diesen Niedergang
der Moral, der nicht unwesentlich zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs
beigetragen hat, hellsichtiger durchleuchtet als Friedrich Nietzsche
mit seiner Genealogie der Moral von 1887, als Max Scheler mit sei-
ner Schrift Das Ressentiment im Aufbau der Moralen von 1912/1915
und als Freud in seinem zugleich psycho- und kulturanalytischen Essay
Das Unbehagen in der Kultur von 1930.4

47  In meinem Buch Schattenrisse der Moral (Frankfurt/M.: Suhrkamp 2006), 275—



Europa unter dem Druck der Globalisierung 215

Doch es sind nicht nur alte Muster, die neue Verwendung finden.
Ein zweiter Blick zeigt, daB3 die Renationalisierungswelle, die sich quer
durch das heutige Europa zieht, eine schillernde und geradezu para-
doxe Farbung annimmt. Man verteidigt Europa sowohl an seinen Bin-
nengrenzen gegen den wechselnden Ubertritt aus européischen Nach-
barnationen, wie auch an seinen AufSengrenzen gegen den Zustrom aus
auBereuropéischen Landern, zumal aus islamisch geprigten Regionen.
In beiden Féllen ist das Europa, das die Neonationalisten verteidigen,
kein weltoffenes Europa, sondern das je eigene Europa; wenn daraus
etwas Gemeinsames entspringt, so einzig und allein in der gemeinsam
verspiirten Bedrohung durch das Nichteuropdische. Doch gemeinsame
Bedrohung ist ein allzu schwaches Band, wie wir tagtdglich bei der
Debatte tiber die Verteilung von Fliichtlingen erleben. Das blof3e Kal-
kil schafft keine Solidaritét, sondern hochstens ein Zweckbiindnis, das
ohne dufleren Druck zerbricht. Europa wird zur Worthiilse.

Schauen wir nur, wie die Anhédnger eines wiederentdeckten Na-
tionalismus sich ihre Zusammengehorigkeit vorstellen. Was sich in
jingster Zeit unter verschiedenen Parteinamen wie Alternative fiir
Deutschland, Pegida, Front National, Lega Nord, PiS, Fidesz oder
Partij Voor de Vrijheid breitmacht, vielfach in unheiliger Allianz mit
dem postkommunistischen Regime in Rulland und flankiert von dem
neu erwachten Amerikanozentrismus, was aber inzwischen auch an
den Rindern etablierter Parteien emporsprielit — all das proklamiert
Eigenes unter Berufung auf ein Volk, das ,,wir sind“. On est chez
nous, so tont es von jenseits des Rheines. Die ,,Identitdt”, die von
Sozialtheoretikern allzu leichtfertig mit der Ipseitét des Selbst gleich-
gesetzt wird, nimmt kulturrassistische Ziige an in den international
verbreiteten Bewegungen der ,,Identitiren*. Man verwendet die alte
Wir-Formel aus der amerikanischen Verfassung findet (We the People
of the United States |...]), die 1989 von der Biirgerrechtsbewegung
der DDR aufgegriffen wurde. Doch indem das ,,Wir sind das Volk*

296 fiihre ich diese Debatte von phidnomenologischer Seite aus fort, indem ich
Ressentiments als eine pathogene Form von Fremdgefiihlen analysiere.



216 Bernhard Waldenfels

sich von einer demokratischen Kampfparole in eine quasi-ontologi-
sche Identitdtsformel verwandelt, wird das eigene Volk auf populisti-
sche Weise iiberhdht.

An den Nationalhymnen liegt es nicht. Sie betonen zwar alle das
Volkische, lassen aber in Text und Melodie vielerlei Nuancen zu von
der inzwischen aufgegebenen Anfangsstrophe ,,Deutschland, Deutsch-
land Uber alles* bis zum revoltierenden ,,Allons enfants de la Patrie®,
zum briderlichen ,,Fratelli d’Italia“, zum thronfreudigen ,,God Save
the Queen‘* und zum friedlichen Lobgesang der Schweden: ,,Du gamla,
Du fria, Du fjédllhdga nord“. Das Wir, das sich an sich selbst freut, ist
nicht eo ipso ein konkurrierendes Gegen-Wir, so wie die Selbstliebe
des amour de soi-méme nicht eo ipso zur Eigenliebe des amour-propre
zusammenschmilzt. Doch das renationalisierte Wir der sogenannten
Identitdren stimmt Tone einer kollektiven Selbsterméchtigung an. So
setzt sich das Wir polemisch von einem vielféltigen Ihr ab. ,,Wir sind
das Volk — und nicht ihr*. /hr, das sind die da oben in Berlin, Paris,
Rom oder Briissel. Die Basis fiihlt sich vom System, von den Politikern,
von den Eliten und den offiziellen Medien verkauft und verkannt. /4r,
das sind aber auch die da draufsen aus anderen Landern, Kulturen, Reli-
gionen, teils immer noch die Juden, dazu neuerdings mehr und mehr der
Islam. Worte, wie ,,Der Islam gehort nicht zu Deutschland* sind selbst
von Mitgliedern einer sich christlich nennenden Regierungspartei zu
horen, die sich scheuen wiirden, so etwas vom Judentum zu sagen. In
Ungarn und Polen, deren Vorgeschichte, auch nicht fleckenlos ist, gibt
man sich weniger empfindlich; man denke an die antisemitischen At-
tacken auf Georges Soros, mit denen Orbans Budapest seine ,,illiberale
Demokratie® untermauert, oder an das nationale Reinwaschen in War-
schau. Eine Frage wie ,,Wer ist Deutschland?* wird zur Kernfrage.*®
Die Heimat, die als Nahwelt der Lebenswelt ihren affektiven Fundus
verleiht, wird zum Bollwerk, wenn Fremdheit mit Uberfremdung as-

48 Vgl. Klose, Joachim, Walter Schmitz (Hrsg.): Wer ist Deutschland? Aspekte
der Migration in Kultur, Gesellschaft und Politik. Thelem: Dresden 2017. Die
beiden Dresdener Herausgeber erdrtern die Titelfrage ortsnah im Hinblick auf
die gegenwiértige Lage im Osten Deutschlands.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 217

soziiert wird. So produziert man aus Heimat Heimatlosigkeit. Imre
Kertész, der mit Mithe dem KZ entgangen ist und dem es als einem
ungarischen Juden immer noch passierte, im eigenen Land als Frem-
der tituliert zu werden, schreibt dazu: ,,Es ist etwas anderes, zu Hause
heimatlos zu sein als in der Fremde, wo wir in der Heimatlosigkeit ein
Zuhause finden kénnen.“

Es ist nicht zu leugnen, daf3 es Griinde gibt, um den Erhalt des Ei-
genen zu flirchten und unter einem Mangel an Zugehorigkeit zu leiden.
Wer in einer der tibervolkerten Pariser banlieues, in einer im Nied-
ergang begriffenen Industriezone des Ruhrgebiets, im Amsterdamer
Bahnhofsviertel oder in einem von der Mafia regierten Mezzogiorno
lebt, hat fiir sich und seine Angehdrigen mit anderen Schwierigkeiten
zu kdmpfen als ein Bewohner des 8. Pariser arrondissement oder eines
Hamburger Villenviertels. Entsprechende Gegenbewegungen sind als
Symptome ernst zu nehmen, wenngleich ihre ideologische Bastelei re-
ichlich diirftig, daftir umso giftiger auftritt. Schon Marx bezieht sich
im Kommunistischen Manifest auf ,,reaktiondre Umtriebe*,* die im
Herzen des Proletariats um sich zu greifen, und Didier Eribon zeigt in
seiner Riickblende auf den Ort seiner Herkunft,”' welche Kehrtwend-
ungen bis in linke Milieus hinein heute wieder moglich sind. Stecken
wir also in einer europdischen Sackgasse?

6. Festung Europa

Die Flichtlingsfrage, mit der das gegenwirtige Europa in erh6htem
Mafle zu kampfen hat, ist keine bloBe Frage unter vielen; man konnte
sie als ein experimentum crucis betrachten, das Europa dazu zwingt,
Farbe zu bekennen. Ich mochte hier nicht die gesamte Fliichtlings-
debatte aufrollen, die weit iiber die Kompetenzen eines Philosophen hi-

49 Kertész, Imre: I ¢ h — ein anderer. Rowohlt: Berlin 1998, 67.
50 Vgl.: Marx, Engels, MEW 4, 472.
51  Eribon, Didier: Riickkehr nach Reims. Suhrkamp: Berlin 1996.



218 Bernhard Waldenfels

nausgeht. Ich mochte auch nicht nochmals den Hintergrund einer Phé-
nomenologie des Fremden, einer Verwandtschaft von Fremdheit und
Feindlichkeit und einer Ethik der Gastlichkeit ausbreiten.> Ich begniige
mich mit den beiden topographischen Motiven des Grenzschutzes und
der Nachbarschaft, die in der Europadebatte eine zentrale Rolle spielen.

Neuerdings verteidigt man eine Festung Europa. So dulern sich
rechte Politiker aus Deutschland oder Osterreich, indem sie einen Be-
griff aus der Geopolitik der Nazizeit, der einstmals vom deutschen
Reich besetzte Teile Europas bezeichnete, ins Positive wenden. Die-
ser Kampfbegriff umschreibt eine bestimmte Ortlichkeit. Er geht aus
von einem Ortskern, der vor Auswirkungen der Globalisierung zu
schiitzen und gegen fremde Einfliisse abzuschirmen ist. Dem Extrem
des Globalismus tritt als Gegentendenz eine Art Lokalismus entge-
gen, der die grenzenlose Globalitit durch eine eng bemessene und
iiberschaubare Lokalitét ersetzt. Mallgebend ist ein Gebot kollektiver
Selbsterhaltung, dessen Verallgemeinerung einen latenten Krieg aller
gegen alle, genauer: einen Krieg eines jeden mit einem jeden herauf-
beschwort, wie wir ihn von Thomas Hobbes her kennen. Die Tendenz
zur Selbsterhaltung kann sich defensiv oder offensiv duflern je nach-
dem, wieviel man sich zutraut; doch ein Satz wie Angriff ist die beste
Verteidigung gehort zur Logik des Krieges. Ohne Miihe lassen sich
aktuelle Parolen zitieren, in denen sich eine feindliche Abwehrgeste
bekundet. Nehmen wir AuBerungen wie die Grenzen schlieflen, Au-
Jengrenzen sichern, Obergrenzen festlegen, Fremde registrieren und
Illegale abschieben. Aus solch defensiven AuBerungen spricht eine
Abschreckungskultur, weit entfernt von der anfangs aufflackernden
Willkommenskultur. Von Fremden, die vor etwas flichen, die in Not
sind und Hilfe suchen, ist kaum noch die Rede. Dabei werden Unter-
schiede wie die zwischen Asylbewerber, Fliichtling, Immigrant, Ein-
heimischer mit Migrationshintergrund, Gefédhrder und Terrorist mit
Bedacht verwischt, so da} ein Klima unbestimmter Fremdenangst

52 Vgl. Waldenfels, Bernhard: ,,Fliichtlinge als Géste in Not“. In: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. 65 (2017), 89-105.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 219

entsteht. Oftmals geniigt es, dafl jemand wie ein Auslidnder aussieht,
um die Alarmanlage auszuldsen. Man ist standig auf dem qui-vive.

Eine solche Abwehrhaltung setzt den Primat der Binnenperspek-
tive und das Privileg des Eigenen wie selbstverstdndlich voraus, wie
es dem Gebot der Selbsterhaltung entspricht; doch das Durchsetzen
dieser Perspektive hat seine Tiicken. Immer wieder wird eine ge-
meinsame Auflengrenze beschworen, doch hat Europa iiberhaupt eine
solche Grenze? Strenggenommen wire dies nur dann der Fall, wenn
Europa ein souverdner Staat mit einem eigenen Territorium wire. Da
dies nicht zutrifft, besteht die europdische Auflengrenze aus einem
Flickwerk aus Landesgrenzen. Die Bewachung der eigenen Grenzen
obliegt jeder einzelnen Nation; sie kann lediglich an eine Nachbar-
nation delegiert oder zwischen Nationen abgestimmt werden. Selbst
Binnengrenzen, die Europa durchziehen, sind nicht schlechterdings
gemeinsam, da man sie von dieser oder von jener Seite aus iiberquert.
Dies zeigt sich, wenn neuerdings Didnemark einseitig beschlief3t, Pis-
se seiner deutschen Nachbarn zu kontrollieren.

Wie aber steht es mit Ankdmmlingen, die nicht nur als Besucher
kommen wie die einstigen Gastarbeiter, sondern dauerhaft Einlal3 su-
chen? Man pflegt zwischen legalen und illegalen Immigranten zu un-
terscheiden je nachdem, ob jemand einen giiltigen Pal} oder ein Visum
vorzeigen kann oder nicht. Doch ist nicht jeder Immigrant, der erstmals
die Schwelle zwischen Ausland und Inland tiberquert, im Augenblick
des Ubertritts gewissermafen illegal, zwar nicht im Sinne des geradezu
Gesetzwidrigen, wohl aber in dem des Gesetzlosen, des outlaw, grie-
chisch gesprochen des apolis?** In Bayern wurde jiingst heftig dariiber
diskutiert, wo und wie man nichtregistrierte Immigranten grenznah un-
terbringen kdnne, ohne deren Aufnahme zu prijudizieren. Man verfiel
dabei auf rechtlich umstrittene, wortreich umschriebene Transitlager,
Transitzentren, Transferzentren oder Ankerzentren® und stiitzte sich

53 Vgl. hierzu die strikte Unterscheidung von ,,Illegalitiat™ und ,,A-legalitiat™ bei
Lindahl, Hans: Fault Lines of Globalization. Legal Order and the Politics of
A-Legality. Oxford University Press: Oxford 2013, 133-143.

54 Das Wort Ankerzentrum hat als Abkiirzung von Ankunft — Entscheidung —



220 Bernhard Waldenfels

auf eine juristische Fiktion der Nichteinreise, die bisher nur beim Zwi-
schenaufenthalt auf dem Flugplatzgeldnde angewandt wurde. Entsteht
so fuir eine Weile ein Niemandsland, ein no man's Europe? Einwande-
rer sind jedoch keine bloBen Dinge, iiber die man sprechen kann, ohne
sie anzusprechen oder auch nur anzublicken, obwohl die Amtssprache
nicht selten diesen Anschein erweckt. Wie aber spricht man jemanden
an, der noch nicht drinnen und nicht mehr drauflen ist? Kann man das
Hier und Dort von Adressant und Adressat, das — mit Karl Biihler zu re-
den — zum elementaren ,,Zeigfeld der Sprache gehort, fiktionalisieren,
ohne das Verhandlungsgespréch in ein Geistergesprich zu verwandeln?
Ich bitte dich (der du nicht da bist) um deinen Ausweis; ich frage dich
(der du nicht da bist), wer du bist und so fort. Das absurde Gespriach
verstummt, bevor es anhebt.

Gehen wir einen Schritt weiter, so stolen wir auf das Asylrecht, das
in Deutschland durch Artikel 16a des Grundgesetzes garantiert ist. ,,Poli-
tisch Verfolgte genielen Asylrecht.” Die spiter beigefligten Einschran-
kungen, die sich auf den Staat der Einreise beziehen, liefern mit der Be-
stimmung ,,sicherer Herkunftsstaaten® reichlichen Ziindstoff. Das neue
Asylrecht, ist eine Art ,,Stra3en- und Wegerecht™; es dient dem ,,gemein-
samen Bemiihen, Fliichtlinge abzuwehren und, wenn das nicht gelingt,
schnell wieder loszuwerden®, so dullerte sich ein kritischer Jurist und
Journalist.®® Zu beachten ist ferner die Genfer Fliichtlingskonvention, die
von vielen Staaten unterzeichnet wurde und die bei Fliichtlingen die be-
griindete ,,[...] Furcht vor Verfolgung wegen ihrer Rasse, Religion, Natio-
nalitét, Zugehorigkeit zu einer politischen Gruppe oder wegen ihrer poli-
tischen Uberzeugung [...]**® in Betracht zieht. Alles in allem stellt sich
eine grundlegende Frage, die so lautet: Was niitzt Asylanten das Asyl-

Riickschickung mehr mit Ausgang zu tun als mit Ubergang.

55 Vgl die Riickschau: Prantl, Heribert: ,, Wohlstand drinnen, Armut drauf3en®. In:
Siiddeutsche Zeitung, 1.7.2013, 3. Thre kritische Schérfe hat kaum an Aktualitdt
eingebiifit.

56  Vgl.: https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/
Genfer Fluechtlingskonvention und New_Yorker Protokoll.pdf,
14.12.2019.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 221

recht, wenn sie keinen Ort finden, an dem sie ihren Antrag stellen und
von dem aus sie ihr Recht wahrnehmen kénnen? Was geschieht, wenn
die zugesagte Rechtsfrucht ungenie3bar ist, wenn sie zuriickweicht wie
die Friichte, nach denen Tantalus vergeben seine Hand ausstreckt? Han-
nah Arendt stellte diese Frage in der Kriegs- und Nachkriegszeit, als Eu-
ropa von Wellen politischer Emigranten und Vertriebenen heimgesucht
wurde, und zwar im Hinblick auf die Menschenrechte, deren Geltung
ohne Anbindung an einen Ort ein blasses Ideal bleibt. Im Nachkriegs-
deutschland traf dies zu auf sogenannte displaced persons, wortlich:
ver-riickte Personen, auf eingereiste Nichteingereiste, wenn man obige
Fiktion anwendet; sie wurden von den Amerikanern bis auf weiteres in
Auffanglager eingewiesen und befanden sich also einstweilig auf deut-
schem Boden. Darunter waren sowohl Uberlebende des Holocaust wie
russische Kriegsgefangene, die vor einer Riickkehr in thr Heimatland zu-
riickscheuten. Doch blicken wir in die Gegenwart. Solange Fliichtlings-
schiffe auf dem Mittelmeer an die afrikanische Kiiste zuriickgeschickt
werden, scheint die Asylfrage auf kaltem Weg, ndmlich auf dem Wasser-
weg gelost, und zwar so, daf} alle Europder vereint davon profitieren.
Die omindse Alternative fiir Deutschland fénde ihre Ergénzung in einer
Alternative fiir Italein. Zynisch gesprochen kdme dies einer européischen
Notlosung gleich, die Europa unter der Flagge einer fliichtlingsfreien
Union ex negativo vereinigen wiirde. Retter aus der Seenot wéren dann
bessere Freibeuter, vor denen Europa sich ebenfalls zu schiitzen hétte.
Dabei wird tibersehen, dal3 es seit langem im internationalen Seerecht
ein spezielles Gesetz zur Seenotrettung gibt, das alle alle Kiistenstaaten
und alle Schiffe unter staatlicher Flagge dazu verpflichtet, unabhéingig
von Nationalitit, Status und Umstédnden allen Menschen, die in Seenot
geraten, nach Kréften Hilfe zu gewéhren.

7. Europa der Nachbarschaften

Wir wissen, dal3 dies nicht alles ist, was Europa ausmacht. Schwen-
ken wir also zur anderen Seite iiber, die auch gehdrt und gesehen sein



222 Bernhard Waldenfels

will und die fiir ein Umdenken spricht. Es ist nicht zu {ibersehen, daf3
vielerorts Tag fiir Tag eine Form der Fliichtlingshilfe praktiziert wird,
die nicht am Zaun der Paragraphen haltmacht und sich nicht auf eine
Moral der Selbsterhaltung zuriickzieht. Die laufenden Versuche einer
Integration, an der viele ehrenamtliche Helfer beteiligt sind, gehen
iiber den Rahmen offizieller Amtspflichten weit hinaus. Ahnliches
gilt fiir die Tétigkeit von Nichtregierungsorganisationen wie Amnesty
International oder Arzte ohne Grenzen und Kirchengemeinden. Auch
in den oben erwahnten Auffanglagern, so etwa im Lager Fohrenwald
im Voralpenland vor den Toren Miinchens, das erst 1957 geschlos-
sen wurde, gestaltete sich ein Ubergangsleben mit jiidischen Schulen,
Theater- und Sportgruppen. Das Leben, das Fliichtlinge im Aufnah-
meland fiihren, ist auf solche Uberbriickungshilfen angewiesen.

Ich nehme diese Uberlegungen zum AnlaB, abschlieBend ein Eu-
ropa der Nachbarschaften zu skizzieren. Dabei denke ich sowohl an
inwendige wie an auswirtige Nachbarschaften. Meine Uberlegun-
gen treffen sich mit denen des Tilburger Rechtsphilosophen Hans
Lindahl, der im Ausgang von den Innen/Auflengrenzen einer jeden
Rechtsordnung ,,Bruchlinien® der Globalisierung aufzeichnet und so-
mit Globalisierung nicht als einen unaufhaltsamen Prozel3 der Uni-
versalisierung versteht, sondern als eine ,,Verflechtung von Heim-
und Fremdwelten*.>’

1. Nachbarschaft ist zundchst eine besondere Art von Ortsbegriff,
der es primér mit Néihe und Ferne zu tun hat. Ndhe und Ferne sind
nicht mit mef3baren Abstdnden zu verwechseln, sie bemessen sich
vielmehr nach dem wechselnden Spielraum unserer leiblichen und
technisch ermoglichten Bewegung. Sie sind verankert in einer leib-
lichen Kinidsthese, einer Vereinigung von Aisthesis und Kinesis in
Form eines ,,Ich bewege* und ,,Ich tue“.*® Verkehrstechniken haben
ihren Kern in elementaren, kulturell variierenden Korpertechniken.>

57  Vgl. Lindahl, Fault Lines, 267.

58  Husserl: Krisis, 108.

59 Vgl. Mauss, Marcel: ,,Techniken des Korpers®. In: ders.: Soziologie und
Anthropologie. Bd. I1. C. Hanser: Miinchen 1975, 197-220.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 223

Die Grenzen zwischen Eigenem und Fremdem, die beim Grenzver-
kehr ins Spiel kommen, sind keine festen, sondern mobile Grenzen.
Jene Orte, an denen wir leibhaftig ankommen und von denen wir uns
entfernen, sind nicht zu denken ohne Ortsverschiebungen zwischen
Hier und Dort, zwischen Wo und Anderswo.® Wir haben es nicht mit
scharfen Grenzlinien zu tun, die eine bindre Zuordnung erlauben,
sondern mit unscharfen Grenzzonen, die ein Mehr oder Weniger an
Nihe und Ferne zulassen. So bilden sich Ubergangszonen wie die
Tiirschwelle oder die Landessschwelle; wer sie tiberquert, ist weder
eindeutig hier noch eindeutig dort, weder eindeutig drinnen noch ein-
deutig drauBen. Solche Ubergangszonen entziehen sich der Alternati-
ve lokaler Mikrordume und globaler Makrordume.

Abgesehen von alltiglichen Ubergangszonen gehoren zu Europa
ausgesprochene Ubergangsregionen und Ubergangsorte, wo ver-
schiedene Traditionen sich liberkreuzen, befruchten, allerdings auch
befehden in der Todfeindschaft von Biirgerkriegen. Ich denke bei-
spielsweise an Regionen wie den Ostseeraum, der norddeutsche,
skandinavische und baltische Lénder zusammenfiihrt, oder an den
lebhaften Grenzverkehr in der Adria, an Galizien im Osten und das
Elsall im Westen, an Stiadte wie Lemberg/Lwiw/Lwéow oder Vilnius/
Wilna/Wilno, die durch die Mehrsprachigkeit des Namens ihre inter-
kulturelle Geschichte kundtun.®® Dem mobilen Raum entspricht, ma-
thematisch betrachtet, nicht der planimetrische euklidische, sondern
der mehrdimensionale topologische Raum, der nicht von Raumpunk-

60 Zum phanomenologischen Umdenken von Zeit und Raum, das unseren
geopolitischen Uberlegungen zugrunde liegt, vgl. Waldenfels, Bernhard:
Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2009b.
Grundlegend ist die Spannung zwischen dem Ort, an dem sich jemand oder
etwas befindet, und dem Raum, in den es sich einordnet.

61 Ich verweise auf ein neueres Buch von Felix Ackermann: Mein litauischer
Fiihrerschein. Suhrkamp: Berlin 2017; in seinen Ausfliige/n] zum Ende
der europdischen Union berichtet der Autor, nicht ohne Humor, von den
Schicksalen der europdischen Union an ihren ostlichen Auflengrenzen, wo
Litauen, WeiBiruBBland und Polen aufeinandertreffen und der Osten weiterhin
seine bedrohliche Seite zeigt.



224 Bernhard Waldenfels

ten ausgeht, sondern von Lagen (situs). Eine solche Topologie enthélt
Faktoren wie ,,[...] Geschlossenes (in), Offenes (auBlerhalb), Zwischen-
rdume (zwischen), Richtung und Ausrichtung (zu, vor, hinter), Nach-
barschaft und Angrenzendes (bei, auf, an, unter iiber), Eintauchen (in-
mitten), Dimensionen usw., simtliche Realitdten ohne Mal3, aber mit
Relationen.“®> Wir geraten auf ,[...] neue Wege des Ubergangs zwi-
schen Lokalem und Globalem, von deren Gangbarkeit die klassische
Vernunft gar nichts ahnte, weil sie sich unmittelbar mit der strahlend
globalen Abstraktion befafite.“®* Der nicht-klassische Raum, der sich
auf dem Weg von Descartes zu Leibniz vorbereitet, weist analoge
Ziige auf, die sich in ihrer Ndhe zum gelebten Raum und ihrer Ferne
zur Landvermessung einer restlosen Digitalisierung widersetzen.

2. Nachbarschaft ist ferner ein sozialer Begriff. Er bezeichnet
einen Nahbereich des Mitseins. Dazu gehdrt der schon erwahnte
Schwellenbereich, der nicht nur Innen und Auf3en, sondern auch Ei-
genes und Fremdes sowohl trennt wie verbindet. Der Fremde, der
an die Tiir klopft, stellt die Eigenheit des Eigenheims in Frage. Das
Haus, das griechisch als oikos mit dem oikeion als dem Eigenen ver-
wandt ist, wird zum Gasthaus, das Land zum Gastland, ob wir es
wollen oder nicht. Die Ethik des Anderen, die Emmanuel Levinas
entwickelt, stiitzt sich auf eine Ethik der Gastlichkeit, in der das Haus
oder die Bleibe sich hervortun als Empfangsort fiir den Fremden. So
bezeichnet das griechische Wort £évog/Eévn den Fremden/die Frem-
de, aber auch den Gast und den Gastgeber. Freuds Bemerkung, das
Ich sei nicht Herr im eigenen Hause, 146t sich nicht nur auf das ei-
gene Unbewulte anwenden, sondern auch auf den Anspruch und die
Ankunft des Anderen. So erklart Emmanuel Levinas: ,,Das Bleiben
ist eine Sammlung, ein Zu-sich-kommen, ein Riickzug ins eigene
Heim wie in eine Zufluchtsstitte, die von einer Gastlichkeit, einer
Erwartung, einem menschlichen Empfang aufgetan wird.“** Das ei-

62  Vgl. Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005, 67.
63 Ibid., 15.
64  Levinas, Emmanuel: Totalitit und Unendlichkeit. Alber: Miinchen 1987, 223.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 225

gene Heim wird zum Asyl. Michel Serres veranschaulicht die Span-
nung aus Ndhe und Ferne anhand der Figur des Horla (des hors-la)
aus Maupassants gleichnamiger Novelle.® Dies bedeutet dann: ,,Der
Ausdruck ,Néachster® bezeichnet den Superlativ eines Minimums: die
kleinstmdgliche Distanz. %

Die Festung Europa erinnert dagegen an das sprichwdortliche my
home is my castle, worin sich der alte ,,possessive Individualismus*
bekundet. Thomas Hobbes betrachtet das Leben in der biirgerlichen
Gesellschaft als durchdrungen von Angst und MiBtrauen; dies dulert
sich auf greifbare Weise darin, da8 wir vor dem Schlafen und auf
Reisen die Tiiren abschliefen und dafl Staaten ihre Grenzen durch
Festungswerke, ihre Stddte durch Mauern gegen Nachbarstaaten
schiitzen.®” Doch die latente Feindseligkeit ist nicht naturgegeben,
sie beschrinkt sich auch nicht auf kluge Vorsicht, sie entspringt ei-
ner verweigerten Gastlichkeit. Selbst der Néchste aus der Bibel wird
zum Annex des Eigenen, wenn nicht jeder Néchstenliebe ein Gran
,Fernsten-Liebe” beigemischt ist und wenn in der Néhe nicht eine
Ferne aufscheint. ,,Eine schlechte Liebe zu euch selbst macht euch
aus der Einsamkeit ein Gefdangnis.“®® Wir konnen hinzufiigen: sie
macht aus euch schlechte Européer. Der Sinn fiir das Néchste, der auf
Besitznahme verzichtet, greift iiber auf die Dinge. So ermuntert uns
abermals Nietzsche: ,,Wir miissen wieder gute Nachbarn der néchsten
Dinge werden und nicht so verdchtlich wie bisher iiber sie hinweg
nach Wolken und Nachtunholden hinblicken.*“®®. Auch Husserl wehrt
sich als Phdnomenologe dagegen, dall wir auf ein ,,liber den Wolken
der Erkenntnis schwebendes absolutes Sein® vertrauen und {iberse-

65 Serres, Atlas, 57.

66 Ibid.,241.

67 Hobbes, Thomas: De cive. A Critical Edition. By Howard Warrender. Claredon:
Oxford 1983, 1, 2.

68  Nietzsche, Friedrich: ,,Also sprach Zarathustra“. In: Colli, Montinari (Hrsg.),
Kritische Studienausgabe (KSA). Bd. 4, 78.

69  Nietzsche, ,,Menschliches, Allzumenschliches”. In: Colli, Montinari (Hrsg.),
Kritische Studienausgabe (KSA). Bd. 2, 541.



226 Bernhard Waldenfels

hen, daBl auch der Héndler am Markt ,,seine Marktwahrheit* hat.”
Die Warnung vor den Wolkenblicken wire heute zu ersetzen durch
die Warnung vor dem Dauerblick auf den Bildschirm, der uns fiir den
Néchsten und das Néchste blind macht.

3. Die Verteilung von Nihe und Ferne enthélt schlielich als drit-
ten Aspekt der Nachbarschaft einen geographischen, das heif3it einen
erdnahen Aspekt. Husserl will Europa nicht ,,geographisch, landkar-
tenmdfig” verstanden wissen und beschwort eine ,,geistige Gestalt
Europas“.”! Doch wird nicht die leibhaftige Gestalt Europas tiber-
sprungen, wenn Europa wechselweise auf eine geistige Idee, auf ein
Feld materieller Interessen oder auf elektronische Datennetze redu-
ziert wird? Liegt darin nicht eine Geringschitzung der leiblichen und
zwischenleiblichen Zugehorigkeit zur Welt? Zarathustras beschwo-
rende Worte: ,,Bleibt der Erde treu‘,””> mit denen er vor tiberirdischen
Hoffnungen warnt, richten sich an keine bloBen ,,Tatsachenmen-
schen®,” aber auch nicht an Idealmenschen, sondern an einen ,,Uber-
menschen®, der sich selbst {ibersteigt, wir fiigen hinzu, der im Ande-
ren tiber sich selbst hinauswéchst. Mitten in der Kakophonie einer
bloBen ,,Vaterldnderei” pladiert er fiir die ,,guten Europder® als ,,die
geborenen Mittelstandler, die ,,im Norden den Siiden, im Siiden den
Norden zu lieben wissen“.”* Dieses Ineinander vereitelt jeden Ver-
such, Eigenes gegen Fremdes zu verteidigen.

Erlduternd greife ich auf einen aktuellen Konfliktfall zuriick, der
der geographischen Gestalt Europas entspringt. Die Dublin-III-Ver-
ordnung von 2013 legt fest, dal Fliichtlinge allein in jenem Land
Asylrecht genielen, in dem sie erstmals europdischen Boden betre-
ten haben, so dafl Zweitlinder das Recht haben, sie in das Erstland
zuriickzuschicken. Damit sind wir wieder bei den omindsen Auflen-
grenzen Europas, die grosso modo, abgesehen von einigen Schlupf-

70  Husserl, Formale und transzendentale Logik, 284, 288.
71  Husserl, Krisis, 318 f.

72 Nietzsche, ,,Zarathustra®“, 15.

73 Husserl, Krisis, 4.

74 Nietzsche, ,,Jenseits von Gut und Bose®, 200.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 227

16chern und Umwegen, mit den Landesgrenzen von Griechenland,
Italien, Malta und Spanien zusammenfallen. Das erwidhnte Abkom-
men beruht auf einer einseitigen Nutzung der geographischen Vielfalt
Europas; NutznieBer sind die mittel- und nordeuropdischen Staaten.
DaB sich dagegen berechtigter Widerstand erhebt, ist verstandlich.

Mein Fazit: Nachbarschaft hélt sich zwischen Lokalitdt und Glo-
balitdt. Sie entzieht sich der Alternative von Lokalismus und Globalis-
mus, von Fixierung auf ein bodenstindiges Hier und Verfliichtigung
in einem wolkigen Uberall und Nirgends. Ein offenes, vielfiltiges
Europa wiére ein Europa, das auf fremde Anspriiche antwortet, ohne
sich einzuigeln. Was Nietzsche fiir die europdische Musik fiirchtet,
dal3 sie ndmlich die ,,Stimme fiir die Seele Europas‘” verlieren konn-
te, betrifft nicht nur die Musik.

Bibliographie

Ackermann, Felix: Mein litauischer Fiihrerschein. Ausfliige zum
Ende der europdischen Union Suhrkamp: Berlin 2017.

Aristoteles: Eudemische Ethik. Akademie-Verlag: Berlin 1962.

---: Nikomachische Ethik. Artemis & Winkler: Diisseldorf 2001.

Blumenberg, Hans: ,,Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten
der Phinomenologie” (1963), wiederabgedruckt in: ders.: Wirk-
lichkeiten, in denen wir leben. Reclam: Stuttgart 1981, 7-56.

Brecht, Walter: Unser Leben in Augsburg, damals. Erinnerungen.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1987.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei
Essays zu Europa. Ubersetzt von A. G. Diittmann Suhrkamp:
Frankfurt/M. 1992.

Eribon, Didier: Riickkehr nach Reims. Suhrkamp: Berlin 1996.

75  1bid., 188.



228 Bernhard Waldenfels

EBbach, Wolfgang: Religionssoziologie 1. Glaubenskrieg und Revolu-
tion als Wege neuer Religionen. W. Fink: Paderborn 2014.

Flasch, Kurt: Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuel-
len und der Erste Weltkrieg. Alexander Fest: Berlin 2000.

Fontane, Theodor: Der Stechlin. In: https://gutenberg.spiegel.de/
buch/der-stechlin-4434/24, 10.12.2019.

Genfer Fliichtlingskonvention. In: https://www.unhcr.org/dach/wp-
content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer Fluechtlingskonventi-
on_und New_Yorker Protokoll.pdf, 14.12.2019.

Hobbes, Thomas: De cive. A Critical Edition. By Howard Warrender.
Claredon: Oxford 1983.

Husserl, Edmund: Briefwechsel. Bd. VII. Schuhmann, Karl und Elisa-
beth Schuhmann (Hrsg.). Nijhoff: Dordrecht 1994.

---: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phdnomenologie (Hua VI). Biemel, Walter (Hrsg.). Ni-
jhoft: Den Haag 1954.

---: Formale und transzendentale Logik (Hua XVII). Schuhmann,
Karl und Elisabeth Schuhmann (Hrsg.). Nijhoff: Den Haag 1973.

Johne, Maria, Gebhard Allert et al. (Hrsg.): Verdnderung im psycho-
analytischen Prozess — Entwicklung und Grenzen. Psychosozial-
Verlag: Gie3en 2018.

Kertész, Imre: I ¢ h — ein anderer. Rowohlt: Berlin 1998.

Klose, Joachim, Walter Schmitz (Hrsg.): Wer ist Deutschland? As-
pekte der Migration in Kultur, Gesellschaft und Politik. Thelem:
Dresden 2017.

Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.): Neues Handbuch philo-
sophischer Grundbegriffe. Freiburg, Miinchen: Alber 2011.

Levinas, Emmanuel: Totalitdt und Unendlichkeit. Alber: Miinchen
1987

Lindahl, Hans: Fault Lines of Globalization. Legal Order and the
Politics of A-Legality. Oxford University Press: Oxford 2013

Mann, Thomas: Politische Schriften und Reden. Bd. 2. S. Fischer:
Frankfurt/M. 1968.

Marx, Karl, Friedrich Engels: Werke in 44 Bdinden (MEW). Dietz:
Berlin 1956 ff.



Europa unter dem Druck der Globalisierung 229

Mauss, Marcel: ,,Techniken des Kdorpers®. In: ders.: Soziologie und
Anthropologie. Bd. II. C. Hanser: Miinchen 1975, 197-220.

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Rowohlt: Hamburg
1978

Nietzsche, Friedrich: ,,Also sprach Zarathustra®. In: Kritische Stu-
dienausgabe (KSA). Bd. 4. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino
Montinari. De Gruyter: Berlin 1990.

---: ,,Jenseits von Gut und Bose®. Kritische Studienausgabe (KSA).
Bd. 5. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino Montinari. De Gruy-
ter: Berlin 1990.

---: ,,Menschliches, Allzumenschliches®. Kritische Studienausgabe
(KSA4). Bd. 2. Hrsg. von Colli, Giorgio und Mazzino Montinari.
De Gruyter: Berlin 1990.

Patocka, Jan: Ketzerische Essais zur Philosophie der Geschichte.
Klett: Stuttgart 1988.

Prantl, Heribert: ,,Wohlstand drinnen, Armut draullen®. In: Stiddeut-
sche Zeitung, 1.7.2013,9.

Ritter, Joachim, Karlfried Griinder, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Histo-
risches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12. Schwab: Basel 2004.

Serres, Michel: Atlas. Merve: Berlin 2005.

Stichweh, Rudolf: ,,Weltgesellschaft®. In: Ritter, Joachim, Karlfried
Griinder, Gottfried Gabriel (Hrsg.): Historisches Wérterbuch der
Philosophie, Bd. 12. Schwab: Basel 2004, 486—490.

Virilio, Paul: Fluchtgeschwindigkeit. Hanser: Miinchen 1996.

Waldenfels, Bernhard: ,,Anderswo statt Uberall** (Villa Vigoni 2001).
In: ders.: Idiome des Denkens. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005a,
331-341.

---: ,,Europa angesichts des Fremden* (StraBBburg 1992), ,,Nationa-
lismus als Surrogat® (Bochum 1995). In: ders.: Topographie des
Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997, 131-144.

---: ,,Fliichtlinge als Géste in Not®“. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philo-
sophie, Jg. 65 (2017), 89-105.

---: Grundmotive einer Phdnomenologie des Fremden. Suhrkamp:
Frankfurt/M. 2006.



230

---: Hyperphdnomene. Modi hyperbolischer Erfahrung. Suhrkamp:
Berlin 2012.

---: Idiome des Denkens. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2005.

---: ,,Lebenswelt. In: Kolmer, Petra, Armin G. Wildfeuer (Hrsg.):
Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 2. Alber:
Freiburg, Miinchen 2011, 1418-1429.

---: ,,Mehrstimmiges Europa“ (Ljubljana 2008). In: ders.: Sozialitt
und Alteritit. Modi sozialer Erfahrung. Suhrkamp: Berlin 2015,
429-442.

---: ,,Mehrstimmiges Europa‘“ (Ljubljana 2008). In: Phainomena, Jg.
18 (2009), 68—69.

---: Ortsverschiebungen, Zeitverschiebungen. Suhrkamp: Frank-
furt/M. 2009.

---: Schattenrisse der Moral. Suhrkamp: Frankfurt/M. 2006.

---: Topographie des Fremden. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1997.

---: Vielstimmigkeit der Rede. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1999.

Waldenfels, Bernhard, Jan M. Broekman, Ante Pazanin (Hrsg.): Phd-
nomenologie und Marxismus. Erkenntnis und Wissenschaftstheo-
rie. Bd. 4. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1979.

---: Phénomenologie und Marxismus. Konzepte und Methoden. Bd. 1.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

---: Phdnomenologie und Marxismus. Praktische Philosophie. Bd. 2.
Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

---: Phdnomenologie und Marxismus. Sozialphilosophie. Bd. 3. Suhr-
kamp: Frankfurt/M. 1978.

Weizenbaum, Joseph: Die Macht der Computer und die Ohnmacht
der Vernunft. Suhrkamp: Frankfurt/M. 1977.

Zuckmayer, Carl: Als wdr’s ein Stiick von mir. Horen der Freund-
schaft. S. Fischer: Frankfurt/M. 1969.

Zirn, Michael: ,,Globalisierung®. In: Gosepath, Stefan, Wilfried Hinsch,
Beate Rossler (Hrsg.): Handbuch der Politischen Philosophie und
Sozialphilosophie, Bd. 1. De Gruyter: Berlin 2008, 445-451.



ANDELKO MILARDOVIC

Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads

Abstract: This discussion focuses on globalized Europe one hundred years after
World War I with special attention given to global migration. The point of departure
is Europe’s Mediterranean roots and globalization. Europe is a civilization, in the
conceptual sense in which the word was used by Fernand Braudel, that was born
in the Mediterranean. The Mediterranean was the starting point of globalization.
Globalization moved from the Mediterranean towards continental Europe and then
across the Atlantic. As a globalization of culture, it enabled the spread of all elements
of Europe’s identity to all present-day societies in Europe and the New World. An-
other point of departure is the interpretation that migration processes are as old as the
human species, and that they have always been, in a way, global. Without them, there
would be no Europe! The text goes on to describe the Zeitgeist of Europe one hun-
dred years after World War I, a spirit chained by globalism and globalization, with
the question: Whither Europe? Where does Europe go when confronted by global
migration, aging, and demographic breakdown?

Keywords: globalization, migration, global migration, the Mediterranean, Europe'

Mediterranean Roots of Europe and Globalization

The Mediterranean is the cradle of civilization and the “stage” of
world history. This refers to Hegel’s reconceptualization of the Med-
iterranean: Europe is born in the Mediterranean. A constituent part

1 This text is the initial article from the international research project titled: “Globa-
lisation of Migration, Anti-migration parties and Xenophobia in the EU” which is
lead by the Institute of Migration and Ethnic Studies in Zagreb in collaboration with
the Faculty of Philosophy at the University of Split.



232 Andelko Milardovié

of Mediterranean identity is embedded in the identity of Europe; I
here think of Christianity, Greek culture, Roman law, humanism and
the Renaissance, rationalism and the Enlightenment as components
of Europe’s identity.

At one point, Arab philosophy mediated Greek philosophy and
thus participated in the rescue and construction of European identi-
ty. Traces of the influence of Islam in Europe are evident in today’s
Spain, for example in Cordoba, as a result of the Arab penetration into
the Iberian Peninsula and the Caliphate of Cordoba from the eighth
century. The identity of Europe also cannot be understood and inter-
preted without the strong influence of Judaism and the Jews on its
cultural development. Again, this influence comes from the Mediter-
ranean!

The Mediterranean region is the birthplace of the philosophy of
politics and of the various forms of government. We think primarily
of the political philosophy of Plato, Aristotle, Cicero, and Machia-
velli. The Mediterranean is also the birthplace of aristocratic repub-
lics (Genoa, Venice, Lucca, Florence, Milan, Urbino, Dubrovnik,
etc.). This area gave birth to stories about different forms of rule—
kingdom, tyranny, aristocracy, democracy, and the republic.

From the earliest times to the present, the Mediterranean has re-
mained a meeting-place of cultures and civilizations, and of the in-
tertwining of Christianity, Judaism, and Islam. What is common to
all Mediterranean countries, as a region of the world, is a Mediter-
ranean cultural identity that is recognizable in material and spiritual
contents such as their similar architecture, mentality, relaxed way
of life, “lightness of being” (Kundera), Dionysian and hedonistic
culture, emotion, passion, and the moment: the here and now!

In the history of globalization or the integration of the world,
the Mediterranean was a powerful center of globalization in terms
of the planetary spread of the cultural contents of the Greek, Ro-
man, Arab, and Jewish cultures. It emerged as the starting point for
trade routes, migration, and discovery of new worlds. In the polit-
ical sense, the first globalization from the Mediterranean area was



Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 233

that of Alexander of Macedon. The second globalization was the
Roman Empire at the time of the cosmopolitan Roman Republic.
After its division, the Eastern Roman Empire or Byzantium lasted
until the fall of Constantinople on May 29, 1453. It was conquered
by the Ottoman Empire. Thus began a new era in the Mediterra-
nean and in Europe with the inauguration of the Ottoman model
of globalization. After the battle at Lepanto in 1571, power shifted
towards continental Europe. It was the first “clash of civilizations,”
the conflict between the naval forces of the Ottoman Empire and the
Holy League, the power of the Christian navy. According to various
interpretations, after this event the Mediterranean loses its position
as a power center of globalization.

The power centers of globalization moved from the Mediterra-
nean to North Europe, from North Europe to America, from Amer-
ica to China today: such are the cycles of world history. With these
changes, new forms have emerged. From being the subject of world
history, the Mediterranean has today become the object of world
history. An example of this is the wars in the Mediterranean, the
collapse of states, forced migration, and the migration crisis in Eu-
rope. Forced migration takes place through the “Mediterranean”
and “Balkan” routes.

One hundred years after World War I, Europe faces a crisis of its
own identity and of its cosmopolitan project, and a serious self-re-
nunciation with the possibility of decadence. The latter can only be
compared with the collapse of the Roman Empire, which did not fall
due to the migration of German tribes and their penetration into the
heart of Rome, but due to internal collapse, hedonism, decadence,
political conflicts, and the weakening of creative forces. Those who
started to doubt themselves also started to abandon their own iden-
tity. The migrations only finished the internal process of decadence
and decline that Rome had already begun.

The purpose of this description is to demonstrate the similarities
of internal processes in ancient Rome and in today’s European Union.
The situation is somewhat Spenglerian. One can observe a spirit of



234 Andelko Milardovié

“the decline of the West,” a West which moves away from its own
roots and identity.? History has demonstrated that even civilization is
not eternal. Those who give up on themselves, on their own values
(EU/Europe), cannot pretend to the role of a serious global player.
This is just an introductory/propaedeutic picture of what is hap-
pening to Europe. A framework for understanding the image of the
world at the transition from the twentieth to the twenty-first century
needs to be provided with the help of two different methodologies.

Two Different Analytic Methodologies for Examining Societies in
Second Modernity

The world at the beginning of the twenty-first century is an expression
of second modernity (Zweite Moderne) and its complexity. Second
modernity is nothing but the continuation of modernization, mediated
by the development and rise of information and communication tech-
nologies that enable globalization, the high-speed society (Virilio),* a
new understanding of geography within the framework of techno-cul-
ture (cyber culture), global mobilities (global migration), and the de-
velopment of bio-technologies and their merging with information
communication technologies.

Second modernity, therefore, does not represent the “end of histo-
ry”” as the American political scientist Francis Fukuyama thought in
the late 1980s and early 1990s; later, when faced with the realization
that technological changes had no end, he admitted that as long as
there is a tendency to develop science and technology and progress,
there is no “end of history.”

2 Oswald Spengler, Propast Zapada: obrisi jedne morfologije svjetske povijesti
[The Decline of the West: Outline of a Morphology of World History] (Zagreb:
Demetra, 1998; 2000).

3 Paul Virilio, Speed and Politics: An Essay on Dromology (New York: Semiotext(e),
1986); idem, The Information Bomb (London: Verso, 2000).

4 Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man (New York: Free Press,



Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 235

On the phenomenological level, globalization is complex, with
different aspects and many dimensions. One of them is the global-
ization of migration or the demographic dimension of globalization.
Europe encounters it as its own nightmare, for reasons of aging, de-
population, labor shortages, migrant inflows, and so on. The concep-
tual issues of globalization certainly include space, time, and the new
technologies which compress them, producing a high-speed society
on the old capital relations. The issue of space-time compression or
the redefinition of space and time in the context of capital relations
was already raised by David Harvey in 1989.

The world of second modernity exists between the legacy of the
Peace of Westphalia in 1648, or national territorial statehood (na-
tion-states), and the paradigms of neoliberal globalization, which can
be interpreted as a process of deterritorialization and denationalization.
Considering simultaneous diversity, sociology and political science are
faced with two methodological frameworks. The first is methodologi-
cal nationalism, the second is methodological cosmopolitanism.

Europe and the World. Framing the Picture of Global High-Speed/
Mobility Society: Migration

In 2018, ten years after the global financial crisis made 2008 a turning
point of second modernity, and one hundred years after the end of
World War I, the world is closer to a kind of determined chaos without
new ideas in the sphere of political ideologies. The world is confront-
ed with a pessimistic and dystopian image of the future, the reign of
smart machines, the redundancy of people, and what is already being
called a “post-human condition.”

1992); idem, Our Posthuman Future: Consequences of the Biotechnology
Revolution (New York: Farrar, Straus and Giroux, 2002), xii.

5 David Harvey, The Condition of Postmodernity: An Enquiry into the Origins of
Cultural Change (London and Cambridge: Blackwell, 1989).



236 Andelko Milardovié

The Israeli philosopher Yuval Noah Harari has written:

Humankind is losing faith in the liberal story that dominated global politics in
recent decades, exactly when the merger of biotech and infotech confronts us
with the biggest challenges humankind has ever encountered.®

The aforementioned double revolution will alter the appearance
or landscape of societies and states and the labor market by the
year 2050. This synthesis, which is important for our theme of
the globalization of migration, will produce surplus labor, in fact
a “surplus of people” who will potentially become new migrants
or part of the new process of the globalization of migration. Here,
a nexus of new technologies and migration is visible. Namely, a
significant number of people will be unable to learn or use the new
technologies. Technologies will be kicking them out of the game.
As the robots arrive, at the same time, millions of people are leav-
ing or migrating.

Thus, there are two possible strategies of action. The first is shift-
ing global migration movements according to the labor needs in the
macro regions of the world (EU/Europe), or the throwing of surplus
people “over the railing of the ship.” Another is a guaranteed income
that states would provide to citizens for the sake of sustained liveli-
hoods and social peace.

In the period between 2008 and 2018, the world and Europe were
faced with the process of simultaneous diversity: globalism/global-
ization as denationalization and renationalization or as strengthening
sovereigntism. How does Harari interpret the skepticism after 2008?
He states:

However, since the global financial crisis of 2008 people all over the world have
become increasingly disillusioned with the liberal story. Walls and firewalls are
back in vogue. Resistance to immigration and to trade agreements is mount-
ing. Ostensibly democratic governments undermine the independence of the

6 Yuval Noah Harari, 21 Lessons for the 21 Century (New York: Spiegel & Grau,
2018), 1.



Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 237

judiciary system, restrict the freedom of the press, and portray any opposition
as treason.’

It is now necessary to summarize the phenomena using the method
of phenomenological sociology. What happened globally and in Eu-
rope in the period between 2008 and 2018?

First, the conflict line between globalists and sovereigntists was
reinforced.

Second, the migration crisis in Europe from 2015 further divided
the EU between globalists and sovereigntists. From this conflict line
emerged anti-immigrant parties with electoral results that enabled
them to enter regional and national parliaments.

Third, “walls and firewalls” demonstrated the new face of Europe
and the EU and the division of the concept of Europe into “two Eu-
ropes.” There has been a transition from “cosmopolitan Europe” to-
wards the model of “bunker Europe.”®

Fourth, we faced a new model of democracy, namely “non-liber-
al democracy,” notably in the orbanistic concept of Europe (Viktor
Orban), which does not oppose democracy, but suspends liberalism.

Fifth, as an expression of the crisis of Western democracy, the
post-democratic situation’ and post-parliamentarism, Europe has
been hit by a wave of populism with a discourse of “identity politics.”

Sixth, in the wave of anti-globalization, there is the victory of Don-
ald Trump in the US and Brexit in the UK. After this, the world stopped
being the same as in 2008, especially Europe or the European Union, as
people started to turn their backs on neoliberal globalization.

Seventh, when referring to the discourse on Europe, increasingly
there is talk about a crisis of the project of Europe. It is demonstrated

7  Ibid., 4-5.

8  Ulrich Beck and Edgar Grande, eds., Kozmopolitska Europa [Cosmopolitan
Europe) (Zagreb: Skolska knjiga, 2006).

9  Colin Crouch, Postdemokracija: politicke i poslovne elite u 21. stoljecu [Post-
Democracy: Political and Business Elites in the 21°" Century] (Zagreb: Izvori,
2007).



238 Andelko Milardovié

in the dilemma over its form. Federation or confederation? More inte-
gration or less integration? Cosmopolitan or bunker Europe? National
or multicultural Europe? National or post-national Europe? Democ-
racy or post-democracy? A neo-liberal Europe or a Europe of welfare
states? Migration or opposition to migration? Cosmopolitization or
renationalization? Brexit or not? With these dilemmas, Europe has
simply found itself in the “vertigo of globalization” and at a cross-
roads!

Eighth, global migration in the context of the global risk society
has become the subject of attempts at global regulation in the form of
the Global Compact. The securitization of migration is increasingly
discussed.

Ninth, global migration tends to change Europe’s cultural iden-
tity, which causes resistance in European societies. In its radical
form, anti-immigrant parties reject immigration, claiming that neg-
ative demographic trends in Europe are raising questions over its
future, which in the long term implies a change in the demograph-
ic make-up of Western societies, because of the value changes in
the cultures of these societies, the abandonment of Europe, and the
growing influence of Islam. This analysis continues by focusing on
how global migration stands in relation to Europe and the global
risk society.

Global Migration and the Global Risk Society

Global migration and demographic change cannot be understood
without the social conditions described above: modernization, tech-
nological changes, value changes, and the resistance to global migra-
tions or to the process of globalization of migration.

The number of people who migrated globally in 1970 was
84,460,125 or 2.3% of the total world population. In 2015, there were
243,700,236 people migrating, or 3.3% of the total world population;



Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 239

in 2017, there were 257,715,425, or 3.4%.'° Out of these figures, 78
million migrants came to Europe.

Global migrations can be identified by some essential markers.
Anthony Giddens writes about the four trends of global migrations:
acceleration, or accelerated movement of migrants; diversification, or
reception of different types of migrants; globalization, or the global
dimension of migration; and feminization, or the increased share of
women in global migrations. Giddens has also constructed several
models of migration. The first is the classic model. It refers to im-
migrant societies (USA, Canada, Australia, and New Zealand) in the
pure form of multiculturalism. The second is the colonial model, for
example in Britain and France, which emerged as a result of imperial
conquest, in which the model for the redemption of conquering ven-
tures favors immigration from the ex-British and ex-French colonies.
The third model is that of guest workers, which pertains to Germany
and the countries of Western Europe.

In the case of Europe, a rhetorical question must be asked: is Eu-
rope an immigrant society compared with the United States? The
European data run counter to the stereotyped discourses of America
as the only immigrant country. Germany is the leading country in
Europe by immigration, with 9.8 million immigrants, representing
11.9% of the German population. The UK has 7.8 million immigrants
or 12.4% of the population. France has 7.4 million immigrants."'

At the end, it is necessary to summarize migrations through time
or history. The first age is associated with wandering. The second
is associated with stationary behavior. With the third age comes the
emergence of cities and the formation of civilizations (soul, art, sci-

10 International Organisation for Migration, World Migration Report Update:
International Migrants (New York: The UN Migration Agency, 2018), https://
publications.iom.int/system/files/pdf/wmr_ 2018 update international
migrants_a4.pdf (accessed 23 February, 2019 ).

11 The Globalist, “12 Facts: Europe’s Immigration Nations” (January 13, 2015),
https://www.theglobalist.com/12-facts-europes-immigration-nations/ (accessed
February 24, 2019).



240 Andelko Milardovié

ence, technology, technologies). The newer global age sees the emer-
gence of megapolises/global cities. Saskia Sassen’s study The Global
City is relevant when considering this relationship.'? The global age,
which is mediated by fast means of transport and ICT, is connect-
ed with global migrations, and their unfolding in the global space is
called the globalization of migration. It is an old and a new phenome-
non at the same time: old with respect to the global history of migra-
tion, new with respect to migration in the global age. It represents one
of the four challenges of Europe’s second modernity: migration and
anti-immigrant parties, crisis of representative democracy (post-de-
mocracy), populism, and Euroscepticism.

Conclusion

The Mediterranean is a cradle of different civilizations as well as the
birthplace of Western globalization. Attention was given to the migra-
tions that marked the Mediterranean space and influenced the formation
of cities, states, cultures, sciences, techniques, and technology, and in our
case, Western civilizations. To examine Europe, a hundred years after
World War [, we engaged in the phenomenological method of reading the
Zeitgeist of the second modernity in which Europe and the world exist.
This methodology served to show the social changes in Europe in the
wake of post-industrial society, crisis, globalization, and various rifts, es-
pecially under the influence of the globalization of migration. In relation
to this point, Europe has found itself at the crossroads of the declared
project of cosmopolitan Europe, as described by Beck and Grande, and
the orbanist/Visegrad bunker of Europe, surrounded by barbed wire. Mi-
gration, along with all the other tectonic disturbances in Europe’s archi-
tecture, has largely produced these two forms of Europe: the German—
French MM (Merkel-Macron) form and the orbanist/Visegrad form.

12 Saskia Sassen, The Global City: New York, London, Tokyo (Princeton, NJ:
Princeton University Press, 1991).



Globalization (Migration) and Europe at a Crossroads 241

The crisis of the project of Europe a hundred years after World
War [ is reflected in its internal tectonic disturbances, which we diag-
nosed in the form of four challenges: the conflict over migration, the
birth of anti-immigrant parties as a source of internal culture war, a
democratic deficit in the form of post-democracy and post-parliamen-
tarism, rapidly growing populism, and Euroscepticism.

Bibliography

Beck, Ulrich, Anthony Giddens, and Scott Lash. Reflexive Modern-
ization Politics: Tradition and Aesthetics in the Modern Social Or-
der. Stanford: Stanford University Press, 1994.

Beck, Ulrich, and Edgar Grande. Kozmopolitska Europa. Zagreb:
Skolska knjiga, 2006.

Betz, Hans-Georg. Radical Right-Wing Populism in Western Europe.
London: Palgrave, 1994.

Braudel, Fernand. Sredozemlje i sredozemni svijet u doba Filipa II.
Volumes 1 and 2. Zagreb: Antibarbarus, 1997.

Crouch, Colin. Postdemokracija: politicke i poslovne elite u 21. stol-
jecu. Zagreb: Izvori. 2007.

Fukuyama, Francis. Our Posthuman Future: Consequences of the Bio-
technology Revolution. New York: Farrar, Straus and Giroux, 2002.

-—-. The End of History and the Last Man. New York: Free Press,
1992.

Giddens, Anthony. Sociologija. Zagreb: Nakladni zavod Globus,
2007.

Harari, Yuval Noah. Lessons for the 21** Century. New York: Spiegel
& Grau.

Harvey, David. The Condition of Postmodernity. An Enquiry into the Or-
igins of Cultural Change. London and Cambridge: Blackwell, 1989.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. Filozofija povijesti. Zagreb: Kultu-
ra, 1951.



242 Andelko Milardovié

International Organisation for Migration. World Migration Report
Update: International Migrants. New York: The UN Migration
Agency, 2018. https://publications.iom.int/system/files/pdf/
wmr 2018 update international migrants a4.pdf (accessed Feb-
ruary 23, 2019).

Lipset, Seymour Martin. Political Man: The Social Bases of Politics.
Garden City, New York: Doubleday & Company, 1960.

Milardovi¢, Andelko. Tri eseja o euroskepticizmu. Zagreb: Centar za
politoloska istrazivanja, 2011.

Miiller, Jan-Werner. Sto je populizam? Zagreb: Tim press, 2017.

Sassen, Saskia. The Global City: New York, London, Tokyo. Prince-
ton, NJ: Princeton University Press, 1991.

Scholte, Jan Aart. Globalization: A Critical Introduction. Warwick:
Palgrave, 2002.

Spengler, Oswald. Propast Zapada: obrisi jedne morfologije svjetske
povijesti. 2 volumes. Zagreb: Demetra, 1998 (vol. 1) and 2000
(vol. 2).

The Globalist. “12 Facts: Europe’s Immigration Nations.” (January
13, 2015) https://www.theglobalist.com/12-facts-europes-immi-
gration-nations/ (accessed February 24, 2019).

Vico, Giambattista. Nacela nove znanosti. Zagreb: Naprijed Zagreb,
1982.

Virilio, Paul. Speed and Politics: An Essay on Dromology. New York:
Semiotext(e), 1986. First published as Vitesse et politique in 1977.

---. The Information Bomb. London: Verso, 2000.



Marco Russo

Humanism Reloaded

Give the devil his due

Abstract: The idea of humanity, the “humanist inheritance,” is maybe the last pow-
erful European word capable of being a unifying frame of reference in a globalized
world. But it is far from clear what exactly humanity and its implementation means.
We therefore need to reload humanism as a tool of conceptual analysis and a practical
guide to cultivating our radically ambiguous human existence.

Keywords: humanism, humanity, culture, ambiguity, virtue

Humanism as European Heritage

Humanity is a powerful word. It has an evocative power and a universal-
ity that other words have lost. Words such as God, cosmos, spirit, truth,
and nature have been the object of critical conceptual deconstruction
and their ideal drive has been undermined. Meanwhile, “humanity” has
resisted criticism, and indeed has been strengthened, perhaps precisely
because the other driving words have weakened. It seems to be the last
word with potential for universal sharing and as such is a guiding word
in the global era. It is, indeed, the basis of the founding documents of
the post-World War II international order. From that time the interstate
system has been challenged by the claims not just of national states,’

1 According to the “Westphalian order,” the state is sovereign as an autonomous
individual which cooperates or conflicts with other state-individuals. “The 1648
Westphalia Peace Treaty allowed states to acknowledge each other’s exclusive



244 Marco Russo

but of new subjects such as persons and peoples, organized along affil-
iative ties (such as race, religion, and ethnicity) that extend beyond the
state and even beyond nationality. These claims range from demands
for secession and sovereignty to assertions of novel rights, to claims
for protection, assistance, and accountability for past wrongs, both in-
dividual- and group-based. Debates about the legality and legitimacy
of the use of force by states have increasingly centered on the rights
and claims of persons and peoples rather than on the interests and pre-
rogatives of states as such. The state-sovereignty-oriented approach
has been gradually supplanted by a human-being-oriented approach.
As Justice Robert H. Jackson emphatically declared at Nuremberg, it
has become clear that “humanity need not supplicate for a Tribunal in
which to proclaim its rights. [...] Humanity can assert itself by law. It
has taken on the robe of authority.” Close to these words is a founding
text of our age: “Whereas recognition of the inherent dignity and of the
equal and inalienable rights of all members of the human family is the
foundation of freedom, justice and peace in the world” (Preamble to the
Universal Declaration of Human Rights, 1948). It is quite clear what
was pushing in this direction. The world wars had shown that man’s
self-extinction was one of the paths that history could take. However,
self-extinction was only the most drastic form of a series of factors of
ethical and social disruption that threatened the coexistence of peoples.
These are now familiar threats, which have become almost ordinary,
but which do not stop radically threatening humanity. Inequality in the
distribution of wealth, power, and knowledge; degradation of cultures
and forms of coexistence; individual physical and psychological dis-
comfort caused by contradictory social dynamics like the excess of
rules and anomie, the global village and chauvinism, connection and
isolation, extreme rationalization and widespread emotionality, expo-
nential growth of knowledge and the invasion of fake news, and so on.

authority, and created a defining split between international and domestic law,
relegating interstate conflict to the orbit of international law.” Ruti G. Teitel,
Humanity's Law (New York: Oxford University Press, 2011), 11.

2 Ibid., 9.



Humanism Reloaded 245

The interweaving of these factors on a global scale and their caus-
es and effects gave a new aspect and virulence to the most ancient
enemies of man: awareness of death, violence, suffering, poverty, and
loneliness. For this reason, the reference to humanity as a material
whole of all men (hominitas) and their spiritual unity (humanitas), as
a biological species and as a collective enterprise towards the devel-
opment of the best faculties of man, seemed inevitable. Never before
had the two aspects of humanity turned out to be inseparable. If the
causes and effects of the problems were global, it was illusory to find
solutions that were just local and temporary. Human groups found
themselves completely exposed to each other by chain effects—and
precisely the dissymmetry of this exposure, that is, the inequality of
power and wealth among countries, made interdependence ungov-
ernable and explosive. Nevertheless, if men should feel and believe
themselves to be part of the same “family” (as the Universal Declara-
tion stated) it was necessary to build a common home, a shared uni-
versal background, the only one that would make mutual recognition
possible, deactivating the causes of hostility. What do we owe each
other? This was the crucial question, this was the global enterprise
called humanization, in the sense of the active construction of peace
and welfare, of the long-lasting world politics of human care.

The intertwining of hominitas and humanitas, and the planetary
long-lasting horizon of the modern way of life, gave new relevance to
the theme of humanism that consequently inflamed public discussion
during the twentieth century.> On the one hand, humanity seemed to
be a unifying idea; on the other, a suspect ideology. Perhaps every
time someone says humanity, human values, or human rights, they
are lying. Perhaps the use of humanity is a comforting mask to make
war, the pillaging of materials and men, and the protection of certain
interests and privileges more acceptable. After all, this word came

3 See Luc Ferry and Alain Renaut, La pensée 68: Essai sur [’anti-humanisme
contemporain (Paris: Gallimard, 1985); Claudia Alvares, Humanism After Co-
lonialism (Oxford: Lang, 2006); Rosi Braidotti, The Posthuman (Cambridge:
Polity Press, 2013).



246 Marco Russo

from a continent whose populations fought each other in every way
for centuries. The continent of the colonies, the world wars, and the
Lager [prison camp]: an authentic apotheosis of humanity!

In the post-war period, however, the stage was occupied by the
world and not just by Europe, which became a small peninsula of
the Russian-Asian mainland; there was the ethnos “homo sapiens” in
a planetary environment at risk and without precise boundaries, not
just the Western white man at the center surrounded by a well-de-
fined periphery. Thus, despite fierce criticism, the notion of humanity
remained at the heart of the political and cultural agenda, and hu-
manism remained an influential paradigm. Recent proof is in the fol-
lowing quotation from the European Constitution: European people
derive “inspiration from the cultural, religious and humanist inheri-
tance of Europe, from which have developed the universal values of
the inviolable and inalienable rights of the human person, freedom,
democracy, equality and the rule of law” (Preamble to the Treaty Es-
tablishing a Constitution for Europe, 2005).

What exactly does “humanist inheritance” mean? Where does it
come from and what tasks does it impose? What I here call “Human-
ism Reloaded,” is the title of a possible, ideal European research and
networking project that aims to give sound answers to these questions
beyond clichés and false obviousness. “Humanism is the ideology
underpinning modern democratic states; but this very omnipresence
makes it invisible or insipid.” So, only through a historically founded
and theoretically updated rediscovery can European humanism return
to playing a strong role even in the global world, the role that inter-
national documents announce but leave open, simply relying on the
evocative power of the word humanity. In what follows, I will try to
outline some main topics of such a project.

4 Tzvetan Todorov, Imperfect Garden: The Legacy of Humanism (Princeton:
Princeton University Press, 2002), 6.



Humanism Reloaded 247
Suggestions for Reloading Humanism

Humanism as a Systematic Study of the Concept of Humanity. Human-
1sm, to the extent that it is linked to the idea of humanitas, is a cultural
orientation that spans European thought, but has found its turning point
between the Renaissance and the Enlightenment.’ From the Italian hu-
manists to French moralism, from English empiricism to Kant, in those
years a systematic investigation of the human condition was developed.
The challenge was: is an ethics that is only human possible? How to
create peaceful cohabitation, considering that men are dominated by
selfishness and fate? If at the basis of coexistence there are no transcen-
dental values, no supernatural entities, and not even nature, the only
thing to rely on is the knowledge of oneself, as individuals and as a
species. To know oneself is no longer an exploration of being, deities,
or nature, but of subjectivity, in the psychic and material dynamics of
interacting subjects. Through this knowledge it is possible to develop
therapies for selfishness, means of balancing conflicts, virtues to over-
come fate: to develop humanitas, i.e., culture as intellectual and moral
formation, “self-taming” in view of ever more general ends, beyond
the original egoism of individuals and groups. When the local culture
connects with a global vision able to concern all men, then culture be-
comes civilization, a common enterprise for human generations with
shared ends and values. The challenge is how to transform a universal
and anonymous civilization into a shared culture capable of orienting
and motivating people—and above all motivating them to act “more
humanely,” in a way which would improve our “common humanity.”
The first step in this challenge is, then, to make ourselves more aware
of what humanity—its concrete realization—means, what are the his-
torical and conceptual presuppositions upon which the construction of
a world civilization “in the name and on behalf of all humanity” rests.

5 Eugenio Garin, L 'umanesimo italiano (Roma, Bari: Laterza 1994); Richard Fa-
ber and Enno Rudolph, Humanismus in Geschichte und Gegenwart (Tiibingen:
Mohr Siebeck, 2002); Tony Davies, Humanism (London: Routledge, 2008).



248 Marco Russo

Humanism as Non-Materialistic Enlightenment. As the construc-
tion of one’s destiny, relying only on the power of reason in a world
made purely of matter and movement, Enlightenment became the heart
of secular humanism. But, if we follow the modern development of
Humanism until today (think of Jean-Paul Sartre, Karl Jaspers, Hans-
Georg Gadamer, Peter Sloterdijk, Luc Ferry, Martha Nussbaum), we
recognize that it cannot be pure Enlightenment, because it is a broader
reflection on the human condition, which must seriously take irra-
tionality into consideration, as well as some non-material drives and
motivations as a structural part of human freedom. This part makes
us elusive beings; over time, this part has been given various names:
will, soul, spirit... Anyway, it contrasts with the idea of the increas-
ing perfectibility and knowability of man thanks to his own reason,
because limitations and flaws are constitutive of the humane. There
is progress, of course, but unavoidably there is also regression and
loss. The Enlightenment model of scientific knowledge, democracy,
and progress must therefore be accompanied by non-scientific forms
of knowledge (humanities) that take account of non-material aspects
(emotional drives, desires, cultural habits) in human behaviour.®

Humanism as an International Network. Humanism today could be a
network of research and action realized by humanities scholars, humanist
associations, and anyone who believes that cultivating humanity is some-
thing different from science and technology. Virtues, values, psycholog-
ical care, and aesthetics are linked to time, history, and subjectivity, and
therefore require non-scientific forms of knowledge and application.”

6 “The real problem of the sciences of the spirit is precisely that their essence
does not allow itself to be grasped by those who measure them on the basis of
the criteria of increasing of general laws. The single event does not simply have
to validate a law, which then, returning to practice, makes prediction possible.
The ideal of this knowledge is rather to understand the phenomenon itself in
its unrepeatable historical concreteness.” Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und
Methode, Gesammelte Werke, Vol. 1 (Mohr Siebeck: Tiibingen, 1990), 10 (my
translation).

7 “What constitutes the sciences of the spirit as sciences can be understood more
according to the concept of culture than on the idea of the method of modern



Humanism Reloaded 249

These are precisely the aspects that the rationalistic model of humanism
(including that of the international documents that I mentioned) forgets
or denies because it is too dependent on a western ideal (the civilized,
politically correct, and cosmopolitan man) and on a juridical-political
technique (rule of law, international organisms for the purpose of peace
and civilization). Such an “institutional” humanism remains an important
frame, but it risks being abstract and ineffective, especially in a global
society, where different cultures get in touch, but also lose their original
formative and ethical influence. A network of “rooted” humanism could
provide theoretical and practical tools to mediate between local cultures
and a global horizon of technology, economy, and law.

Humanism as a Philosophical Anthropology of the Contemporary
World. The global era needs a global vision of what humanity is and
should be, without stopping at the general principles defined in in-
ternational documents. Although fundamental, these principles must
be adapted to the daily reality of people, to the conflicting dynamics
of social relationships, to the influence of local cultures. That’s why
we require a realistic anthropological model, which reflects man’s
ambiguity. Such a model would promote rooted humanism as a phe-
nomenology of the human being, which pursues the intercultural
cultivation of humanity by bridging the deficiencies of the western
rationalistic model.

The Anthropological Model of Ambiguity

I would like to dwell on this last point, because it is the basis of the
others. The anthropological model of Enlightenment focuses on the
autonomy of judgment, the realization of happiness, and the univer-
sality of the values of freedom, justice, and democracy. It served as

science. So we are necessarily referred to the humanistic tradition. Precisely in
contrast with the claims of modern science, it acquires a new meaning.” Gada-
mer, Wahrheit und Methode, 23 (my translation).



250 Marco Russo

a reference for post-war liberal politics at the international level. It
takes into account the physical and passionate aspects of man, and
takes a gradualist approach to the perfectibility of the human being,
because it knows that being’s fragility and aggression. But it is a ra-
tionalistic model, and therefore it considers human weaknesses (and
their symptoms: violence, suffering, loneliness, frenzy...) to be capa-
ble of being progressively amended, if not eliminated. If fundamental
rights are respected, ignorance is fought and individual well-being is
guaranteed, then the path of civilization and peace will go on. Thus,
enlightened rationalism forgets the structural ambiguity of man,
which makes it only partially predictable and perfectible. There is
a dark side of man, maybe as a reflection of an impenetrable side of
being. Philosophically, this side has been examined in various ways,
through the concepts of infinity, negation, transcendence, and Ding an
sich. On the ethical-political level it has been examined through the
concepts of freedom and contingency; it can sometimes also assume
the aspect of evil: the threatening face of freedom and contingency.
One of the marks of the modern humanistic tradition, from Petrarch
to Herder, to speak only about early modernity, is to have systemati-
cally faced the contingency of the world and the unfathomable sides
of freedom, by developing through the humanae litterae (literature,
grammar, rhetoric, poetry, history, philosophy) an art of living: of
knowing itself and governing, not just removing, the unpredictable
experience.® Referring to this tradition, we should delineate an effec-
tive anthropological model where these irrational—“diabolic” in the
literal sense of divisive or separating—aspects play an essential role.
Now I want to briefly comment on the effects of the liberal or neolib-
eral anthropological model—where ambiguity is not structural—on a
topical case: the success of the right wing parties, of xenophobia, of
sovereigntism, are also a consequence of the liberal anthropological
model, which has led to ignoring the psychic and social precarious-
ness of people. Such a model of a pretended universal emancipation

8 See Michele Ciliberto, I/ nuovo Umanesimo (Rome and Bari: Laterza, 2017).



Humanism Reloaded 251

and progress has proved bankrupt and has handed the reactionary
right wing a large chunk of human existence.

Multicultural coexistence is the destiny of the global epoch, but
precisely this fact obliges us to remember that tolerance towards oth-
erness has limitations that not even a perfect society would be able to
eliminate. That limit is the identity factor that cultures generate but
also govern; when the limit is overcome, they become aggressive and
reactionary ideologies. Then no balanced, fruitful government of the
border between familiarity and strangeness is possible. An adequate
anthropological model would take into account the identity-making
factors and in general all of the factors to which the right wing refers
(security, tradition, family, community, order). They produce illiber-
al effects when they are ignored, when they are branded as rough
“right wing ideas,” whereas in fact they are the other leg that balances
the mind and the society. These considerations are all the more valid
when we are called to face the global intermingling of people. It is
necessary to recognize that there are limits to emancipation and a
rational-minded approach; they come not just from ignorance or pov-
erty, but also from the need for protection and familiarity, from our
biological background exacerbated by the instability of our psychic
life. As long as they remain effective, local cultures provide for these
needs. So, to avoid reactionary turns, we should restore these cultures
while stimulating at the same time—this is the completely new chal-
lenge—the awareness of being part of a worldwide humanity, part of
an intergenerational civilization process that requires compromises
and common rules. The anthropological model of human ambigui-
ty, developed through a series of practices in the field of training,
research, communication, and social mediation, is a useful tool for
conceptual framing and for the realization of this difficult balance be-
tween local and global, identity and difference, institutions and daily
life.



252 Marco Russo
The Art of Living and the Ethics of Virtues

The fundamental idea of European humanitas is that one becomes a
man: humanity as a task, as hard work against fate, but also against
our intrinsic instability and destructiveness. This is why humanism
always has to do with the formation and the articulation of a specific
Lebenswelt, with the relationship between knowledge and life, theory
and practice, and reason and unreason needing to be rebuilt continu-
ally. This relationship unites the various forms of humanism. A sig-
nificant current example is that of the humanistic associations spread
all over the world. Their motto is Good without God. The idea is that
we get in touch and form communities, not to get more money or to
defend a faith, a doctrine, or a group, but to understand how to feel
good. Tautological, but nonetheless incredibly complex, it is only the
presence of human beings that creates the human quality of existence.
You become human only among other men; at the same time, my
fellow is also my rival, the enemy, my daily hell.” Here lies our daily
tangle. This is why we must learn what humanity is, why that neces-
sarily requires ethics, a non-self-centred way of life, as the only way
to decrease hostility, because individual risks would become common
problems, and together we would be stronger. Humanist associations
are meant to teach this very difficult art of being together, elaborating
differences and rivalries. They do it by meeting, discussing, engaging
with certain social problems, and developing educational programs.
In the meantime, everyone has to build themself, to develop the intel-
lectual and moral faculties that serve to shape their life.!
Humanistic associations unconsciously inherit a central topic of
the modern humanist tradition: How should I live if everything has
become uncertain? Who or what should I entrust myself to? The En-

9  The famous passage from Sartre: “I’enfer c¢’est les autres” [hell is other people].
Jean-Paul Sartre, Huis clos (Paris: Gallimard, 1976), 93 (my translation).

10 See Hubert Cancik, Horst Groschopp and Frieder Otto Wolf, eds., Humanismus:
Grundbegriffe (Berlin: De Gruyter, 2016).



Humanism Reloaded 253

lightenment response was a normative ethics as well as the identifi-
cation of a set of universal laws and criteria. The strictly humanistic
response was rather closer to an ethic of virtues. Living is an art;
one learns by knowing oneself and others, observing with interest the
world we inhabit. There is no science or law that can replace personal
initiative and certain non-objective forms of knowledge. This is why
anthropology and humanities were born in the first modernity with
the aim to civilize people, teaching them how to be an homme du
monde, beyond local habits and even of universal knowledge.

Moral choices must come from a form of life; they are socially
driven.! The question “what is the right moral action?” is replaced
by the question “what kind of person should I be?”—bearing in mind
that the principle of morality is not doing the right thing according
to universal criteria, but the spiritual unity of a person who lives in a
given community. This unity—what makes someone a wise man—is
the result of a successful fusion of desires and rationality, autonomy
and dependence, which makes it possible to be an admirable person,
useful to himself and to others. Every agent has his own moral iden-
tity, his own ideal of integrity, a self-built image on the basis of com-
mitments, projects, or ideals that he intends to put into practice and
that give sense to what he does. The wise man can make the right
choices in an uncertain, changeable, risky environment, which can-
not be governed by any universal code. “Rightness” does not derive
from an abstract canon, but from the right choice between conflicting
instances, within a specific environment made up of certain people
and certain things. Good and bad are relational concepts, which can
take various and unexpected directions because they depend on other
people’s approval or condemnation, according to a shared canon (and
shared because socially effective). Each individual has to tackle this
canon by building his own personality, which is the result of a dialec-
tic between autonomy and obedience, independence and dependence.

11 See Lorraine Besser-Jones and Michael Slote, eds., The Routledge Companion
to Virtue Ethics (New York: Routledge, 2015).



254 Marco Russo

I can find the “golden mean” if [ have a good life; but there is a good
life if I have a positive relational context. Therefore individual wis-
dom produces and is produced by a rewarding and self-correcting
sociality.

The way to achieve a good life (eudaimonia, flourishing) is virtue,
the development of qualities of character and behavior that give unity,
meaning, and reasonableness to the person. There are the classical
virtues (justice, wisdom, courage, temperance) and many others (hon-
esty, goodness, charity, gratitude...) and all expressly put the human
quality of people at stake by stressing the value of social self-mirror-
ing. Virtue is not elitist, on the contrary, although it remains a person-
al challenge, a kind of democratic heroism. It always has a subjective,
unique imprint, but it is made possible by a collective, mimetic game
of recognition and correction. You can achieve it in the same way you
learn an instrument—through exercise, imitation, and distinction. If
the virtue is wrong, if it is hypocritical or false, it is not a virtue and
you play badly.

As it directly involves the person in his daily life and it is able to
connect itself to different cultural contexts, the ethics of virtue is a
significant example of rooted humanism capable of supporting liberal
normative principles.'? If we have to build a global civil society, then
principles, treaties, or international organizations are not enough,
because they are too general; they do not help me to shape myself
or my often irrational feelings and reactions. So we need a culture
of planetary cohabitation, a kind of cosmopolitan ethics that intensi-

12 How would it be if our politicians wanted to become virtuous people, models
of a wise life, and not just vote hunters? It should not be seen as a coincidence
that universities and research institutes are emerging that combine professional
competence with humanistic education, with the aim of training professionals
with an ethical sense, and of reconnecting work and social environments, e. g.:
the Center for Humanistic Management at Fordham University; Humanistic
Legal Studies and the interdisciplinary field of Law, Rhetoric and Literature at
the University of Bergen; the University of Humanistic Studies in Utrecht; and
the Humanistic Management Center St. Gallen in Switzerland.



Humanism Reloaded 255

fies the sense of belonging to a planetary community and at the same
time shows how to maintain the right distances between different life
forms and psychological biases. The earth and humanity that we have
in common are also what divides us; a consistent humanism serves to
keep in mind and to contain this risky duplicity.

Bibliography

Alvares, Claudia. Humanism After Colonialism. Oxford: Lang, 2006.

Besser-Jones, Lorraine, and Michael Slote, eds. The Routledge Com-
panion to Virtue Ethics. New York: Routledge 2015.

Braidotti, Rosi. The Posthuman. Cambridge: Polity Press, 2013.

Cancik, Hubert, Horst Groschopp, and Frieder Otto Wolf, eds. Huma-
nismus.: Grundbegriffe. Berlin: De Gruyter, 2016.

Ciliberto, Michele. I/ nuovo Umanesimo. Rome and Bari: Laterza,
2017.

Davies, Tony. Humanism. 2nd ed. London: Routledge, 2008.

Faber, Richard, and Enno Rudolph, eds. Humanismus in Geschichte
und Gegenwart. Religion und Aufkldrung 10. Mohr Siebeck: Tii-
bingen, 2002.

Ferry, Luc, and Alain Renaut. La pensée 68: Essai sur [’anti-huma-
nisme contemporain. Paris: Gallimard, 1985.

Gadamer, Hans-Georg. Wahrheit und Methode. Gesammelte Werke,
Vol. 1. Tiibingen: Mohr Siebeck, 1990.

Garin, Eugenio. L’'umanesimo italiano. Rome and Bari: Laterza,
1994.

Sartre, Jean-Paul. Huis clos. Paris: Gallimard, 1976.

Teitel, Ruti G. Humanity s Law. New York: Oxford University Press,
2011.

Todorov, Tzvetan. Imperfect Garden: The Legacy of Humanism.
Princeton: Princeton University Press, 2002.






DeaN KOMEL

Ein Jahrhundert der Krise
Europa und der Geist der Philosophie

Abstract: Today’s crisis of the European Union completely misses the connection
with the philosophical reflection of the crisis of the European spirit. We can even
realize: the spirit is being systematically excluded in todays noisy, but yet annoying
discussion about Europe.

Keywords: Europe, spirit, philosophy, crisis, intellectuals'

In meinem Beitrag, der iiber die Situation in Europa heute, hundert
Jahre nach dem Ende des Ersten Weltkriegs, sprechen soll, mochte
ich meine Aufmerksamkeit einer kontemplativen Auffassung von
Kontemporalitit’> zuwenden. Dabei geht es nicht so sehr darum,
iiber eine bestimmte Zeitspanne in der Geschichte Europas zu re-
flektieren; eher geht es um die Moglichkeit, ihre Zeitstimmung in
Gedanken zu erfassen. Laut Hegel bildet die Verwirklichung dieser

1 Der Beitrag ist im Rahmen des Forschungsprojekts J7-8283 (Kontemporalitét
des Verstandniskontextes und das Bekunden der personlichen und gesellschaft-
lichen Freiheit) entstanden, der von der Slowenischen Forschungsagentur aus
offentlichen Mitteln finanziert wird.

2 Das Konzept der Kontemporalitdt habe ich in anderen Texten genauer entwik-
kelt; im Blick auf das hier behandelte Thema vgl. vor allem Komel, Dean:
,,Europas Kontemporalitdt®. In: Komel, Dean und Mira Miladinovi¢ Zalaznik
(Hrsg.): The faces of Europe / Die Gesichter Europas / Les visages de |’Europe.
In: Phainomena 18 (2009), 68/69, 81-90. Was den hermeneutischen Begriff
der Kontemplation in Bezug auf Kontemporalitdt betrifft, vgl. Komel, Dean:
Kontemplationen. Entwiirfe zur phdnomenologischen Hermeneutik. Traugott
Bautz: Nordhausen 2014.



258 Dean Komel

Moglichkeit das innerste Wesen der Philosophie.?

Wir sprechen in diesem Zusammenhang vom Zeitgeist, von der
Geistesgeschichte oder vom Geist der Philosophie. Allerdings lassen
sich die Kontemporalitdt, die zwischen Geschichtlichkeit und Gegen-
wart wirkt, und das In-Gedanken-Erfassen, durch welches sie zur
Besinnung kommt, nicht miteinander in Einklang oder gar Deckung
bringen. So hat Nietzsche seine frithen Uberlegungen aus dem Jah-
re 1874 als UnzeitgemdfSe Betrachtungen bezeichnet.* Und noch vor
Nietzsche konstatierte Hegel:

Um noch iiber das Belehren, wie die Welt sein soll, ein Wort zu sagen, so
kommt dazu ohnehin die Philosophie immer zu spit. Als Gedanke der Welt
erscheint sie erst in der Zeit, nachdem die Wirklichkeit ihren Bildungsprozess
vollendet und sich fertig gemacht hat.’

Im 20. Jahrhundert bestimmte Heidegger auf der Spur der von Nietz-
sche gestellten Diagnose des europdischen Nihilismus die ganze Ge-
schichte der Philosophie als metaphysische Seinsverlassenheit: ,,Die
Seinsvergessenheit bekundet sich mittelbar darin, da3 der Mensch
immer nur das Seiende betrachtet und bearbeitet.*

Das Auseinandergehen von Kontemporalitdt und Kontemplation
kann sich bis zur wechselseitigen AusschlieBung steigern. Die Frage

3 ,Das, was ist zu begreifen, ist die Aufgabe der Philosophie, denn das, was ist,
ist die Vernunft. Was das Individuum betrifft, so ist ohnehin jedes ein Sohn
seiner Zeit; so ist auch die Philosophie ihre Zeit in Gedanken erfaB8t. (Hegel,
Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Rechtes. Werke 7.
Suhrkamp Verlag: Frankfurt am Main 1986, 26.)

4 Gianni Vattimo betrachtet dieses Werk Nietzsches als den Beginn der Postmo-

derne: ,,Man kann mit Recht behaupten, daf3 die philosophische Postmoderne

im Werk Nietzsches entsteht, und zwar genau in dem Zwischenraum, der das

Zweite Stiick der UnzeitgemdfSen Betrachtungen, ,Nom Nutzen und Nachtheil

der Historie fiir das Leben* (1874), von der Werkgruppe trennt, die wenige Jah-

re spater durch Menschliches, Allzumenschliches (1878) eroffnet wird.* (Vat-

timo, Gianni: Das Ende der Moderne. Philipp Reclam: Stuttgart 2003, 178.)

Hegel: Grundlinien, 26.

6 Heidegger, Martin: ,,Brief {iber den Humanismus®. In: ders.: Wegmarken. GA 9.
Klostermann: Frankfurt am Main 2004, 339.

(93]



Ein Jahrhundert der Krise 259

ist, ob wir nicht gegenwértig den Hohepunkt einer Entgegensetzung
von Kontemporalitdt und Besinnung erreicht haben. So scheint es
heute schwierig, ja, sogar unmoglich, ,,heute” zu sagen, wie Jacques
Derrida es in seinem mit Das andere Kap (1990) iiberschriebenen
Vortrag iiber die aktuelle Situation Europas nach dem Fall der Berli-
ner Mauer dargelegt hat:

Nehme ich den Mund zu voll, wenn ich in ,,unserem* Namen spreche und sage,
dass wir heute, da wir sie in- und auswendig kennen und Erschopfung unsere
Kenntnis prigt (die unvergeBlichen Programme sind ja erschopft und erschop-
fend), weder einen Eurozentrismus noch einen Anti-Eurozentrismus wollen?
Fiir welche ,kulturelle Identitdt miissen wir einstehen, wenn wir iiber die
nur allzu bekannten Programme hinausgehen? Vor wem miissen wir uns dann
verantworten? Vor welchem Gedéchtnis? Im Sinne welchen Versprechens?
Ist ,.kulturelle Identitdt* heutzutage das rechte Wort, ist es das rechte Wort fiir
»heute®, fiir den heutigen Tag?’

Wie Derrida in Anlehnung an Paul Valérys Betrachtungen® zeigen
mochte, hat diese Unmdglichkeit unmittelbar etwas mit der Krise
des Geistes zu tun. Natiirlich stellt sich dabei die Frage, weshalb die
kontemplativen Gesichtspunkte derart auseinandergehen, dass sie die
Kontemporalitit des gegenwirtigen Moments in seiner Bezugnahme
auf die Geschichte und die Zukunft vernichten. Oder wirkt umge-
kehrt gerade in dieser Kontemporalitit ein geschichtliches Nichten,
durch welches es unmoglich geworden ist, liber die geistige Situation
von heute zu sprechen? Nietzsche hat dieses Nichten als den euro-
pdischen Nihilismus bezeichnet. Unter der philosophischen Autoritét
von Nietzsche und Heidegger ist es modern, iiber den Tod Gottes, das
Ende der Geschichte und die Abschaffung des Menschen zu sprechen.
Die kritische Frage nach der Modernitét, d. h. nach dem modernen
Geist, wurde so in eine Erfahrung der Krise und Hypokrise verwan-

7  Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie — Zwei Essays zu
Europa. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992, 15.

8  https://fr.wikisource.org/wiki/La Crise de 1%E2%80%99esprit, 1.6.2019. Va-
léry, Paul: ,,Notes sur la grandeur et la décadence de 1I’Europe “. In: ders. :
Regards sur le monde actuel et autres essais. Gallimard: Paris 2016, 27-33.



260 Dean Komel

delt, wo der Geist selbst nur noch in Frage gestellt wird und selbst
nicht mehr zu Wort kommt. Auch hier kdnnten wir uns an Derridas
Text anlehnen’ — aber es ist hier nicht unsere Absicht, einen Derrida-
Vortrag zu halten.

Valérys vor rund hundert Jahren verfasster Essay Die Krise des
Geistes (La Crise de ['esprit, 1918) stellt in dieser Hinsicht — zu-
sammen mit Oswald Spenglers Untergang des Abendlandes — gewiss
mehr als eine blofe kulturgeschichtliche Kuriositit dar. Indem Valéry
die Krise Europas ausdriicklich als Krise des Geistes bestimmt, weist
er zugleich darauf hin, dass diese Krisenstimmung durch das Ausblei-
ben einer geistigen Dimension in der Diskussion tiber Europa gepragt
wird:

Die militérische Krise ist vielleicht zu Ende. Die wirtschaftliche Krise ist in
voller Stirke sichtbar; aber die geistige Krise, die heimlicher ist und ihrem
Wesen nach die tduschendsten Formen annimmt (spielt sie sich doch im eigen-
sten Bereich der Téuschung ab), sie ldsst nur schwer ihren wirklichen Grad,
ihr Stadium erkennen.'

Als derart geistesvergessen muss die ,,Krise* nicht nur zum Gegen-
stand, sondern zur Grundlage einer das aufkldrerische Modell der
eigenen kritischen Begriindung iiberschreitenden philosophischen
Diskussion werden. Problematisch wurde nicht nur, wie der Geist die
Situation der Zeit kontemplativ erfassen sollte, sondern auch, wie die
Zeit in einer Situation, in der ,,heute® nicht ldnger ,,heute* ist, an und
fiir sich selbst kontemporar sein kann. Mit diesem Zustand einer ,,le-
bendigen Gegenwart“ setzte sich in der phanomenologischen Philo-
sophie Edmund Husserl auseinander. In seinem 1937 in Wien gehal-
tenen beriihmten Vortrag Die Krisis des europdischen Menschentums

9  ,Jene Gedankenginge sind vor allem in meinem Buch Vom Geiste. Heidegger
und die Frage (Frankfurt am Main 1988 und 1992) sichtbar.“ (Derrida: Das
andere Kap, 61.)

10 Valéry, Paul: ,,Die Krise des Geistes“. In: ders.: Frankfurter Ausgabe in sie-
ben Binden. Bd. 7. Blither, Karl-Heinz und Jiirgen Schmidt-Radefeldt (Hrsg.).
Insel: Frankfurt am Main 1990, 21.



Ein Jahrhundert der Krise 261

und die Philosophie setzt er sich ausdriicklich mit der Frage nach
der ,,geistigen Gestalt Europas® auseinander, wobei er Folgendes be-
merkt: ,,Jede geistige Gestalt steht wesensméfig in einem universalen
historischen Raum oder in einer besonderen Einheit historischer Zeit
nach Koexistenz und Sukzession, sie hat ihre Geschichte.*!"

Zwar konnte Husserl das Auseinandergehen von Kontemporali-
tat und Kontemplation, insofern es eine Spaltung in der ,,geistigen
Gestalt™ betrifft, nicht prizise formulieren. Das gelang erst seinem
problematischen Schiiler Martin Heidegger, zunidchst in dem Ver-
such, die Zeit als Horizont des Seinsverstindnisses aufzuweisen, und
spater durch die seinsgeschichtliche Erklarung von Nietzsches Ent-
hiillung des europdischen Nihilismus als geistiger Stimmung einer
das Abendland pragenden Seinsvergessenheit.

Heidegger ist dabei nicht entgangen, dass der Dichter Georg Trakl,
der selbst den Verhéltnissen des Ersten Weltkrieges zum Opfer gefal-
len war, die ,,Krise Europas® und die mit ihr verbundene geschichtli-
che Botschaft vielleicht nicht griindlicher, aber doch zweifellos tiefer
als Valéry, Spengler, Nietzsche oder Husserl als geistiges Schicksal
des Abendlandes erfahren und in Worte gefasst hat: ,,Trakls Dichtung
singt das Land des Abends. Sie ist ein einziges Rufen nach dem Er-
eignis des rechten Schlages, der die Flamme des Geistes ins Sanfte
spricht.“!?

Etwas Ahnliches ldsst sich wohl auch fiir den slowenischen
Dichter Srecko Kosovel (1904-1926) behaupten, dessen Heimat im
Ersten Weltkrieg nicht nur zerstért wurde, sondern deren er sich

11 Husserl, Edmund: Die Krisis des europdischen Menschentums und die Philo-
sophie. Mit einer Einfithrung von Bernhard Waldenfels. Beltz: Weinheim 1995,
26.

12 Heidegger, Martin: ,,Die Sprache im Gedicht. Eine Erdrterung von Georg Trakls
Gedicht. In: ders.: Unterwegs zur Sprache. GA 12. Klostermann: Frankfurt
am Main 1985, 75. Zu Heideggers Deutung des Verhiltnisses von Europa und
Abendland vgl. Nielsen, Cathrin: ,,Martin Heidegger: Evropa in zahod“ [Mar-
tin Heidegger: Europa und das Abendland]. In: Phainomena 13 (2004), 49/50,
19-38.



262 Dean Komel

auch insofern beraubt fand, als sein Heimatort Italien zugesprochen
wurde. Schon bald wurde kulturell, aber auch in ganz alltiglichen
Lebensbelangen Druck auf das Leben der mehrheitlich sloweni-
schen Volksgruppe ausgeiibt, was durch die Machtergreifung des
Faschismus noch intensiviert wurde. Das geistig zerstorerische Ge-
fiihl der Entmenschlichung entstammte laut Kosovel jedoch der Ge-
schichtlichkeit Europas, insofern diese den Sinn der Menschlichkeit
verleugnet:

Europa stirbt.

Gemeinschaft der Volker und Apotheke,
beides Liige.

Operationen. Revolutionen!

Auf grauer Straf3e stehe ich.

Braunes Laub fillt von den Zweigen
und mir ist nur davor Angst,

wenn diese Bdume nackt dastehen, schwarz,
und grau die Felder

und klein die Hauschen

und ich schreien werde,

aber alles, alles rundherum

wird schweigen.'

Kosovels Beschworung des geistigen Untergangs von Europa kann
man zweifellos als expressionistisch gefdrbt betrachten. Die Ent-
menschlichung, deren Zeugen wir in Europa und weltweit angesichts
des imperialistischen Expansivismus, der totalitdren Ideologien und
totalen Kriege im 20. und mit ihren Fortsetzungen auch im 21. Jahr-
hundert gewesen sind, lésst sich allerdings kaum verneinen. Das alles
ist ein Zeugnis der geistigen Verwesung der Menschlichkeit.

Im Jahr 1989 schien Europa wohl zum ersten Mal nach dem Ersten
Weltkrieg fiir einen Augenblick lang die Gelegenheit zu erhalten, sich
aus seiner geschichtlichen Krise zu erheben, was zugleich die Befrei-

13 http://kosovel.edvart.com/ged 94.htm#slovenisch,1.6.2019. Vgl. dazu Komel,
Dean: Den Nihilismus verwinden. Ein slowenisches Postscript zum 20. Jahr-
hundert. Traugott Bautz: Nordhausen 2012.



Ein Jahrhundert der Krise 263

ung seines geistigen Elements, seine Wiedergeburt aus der Freiheit
des Geistes bedeutet hitte. Das wird wohl auch durch die genannte
Besinnung Derridas und zahlreiche andere Kontemplationen deutlich,
die damals erschienen, um den europdischen Augenblick zu erfassen
(Morin, Gadamer, Derrida, Brague, Cacciari, Held, Ferry, Sloterdijk,
Habermas u. a.).!* Aber die ,,Zeitmauer®, als die Ernst Jiinger'> und
vor ihm bereits Friedrich Nietzsche den europiischen Nihilismus an-
kiindigten, ist offenbar resistenter als jene konkrete wie auch symbo-
lische Mauer, die die Berliner Mauer darstellte. Sie verlduft namlich
durch das, was wir heute ohne Heute menschlich sind. Es verwundert
also nicht, dass wir mittlerweile in Europa und auch weltweit Zeugen
eines beschleunigten Autbaus von Mauern und Zaunen sind und dass
man sich dazu mit besonderem Eifer in jenen Gebieten Europas mel-
det, wo man 1989 die Mauern und Zaune niederriss und die Achtung
der Menschenwiirde einforderte.

So erlaube ich mir in Bezug auf die Zeitmauer in der geistigen
Situation des heutigen Europa eine Bemerkung, die unmittelbar mit
seiner jiingsten, dreifligjdhrigen Geschichte nach dem Jahr 1989 ver-
bunden ist. Ich meine den Beitritt osteuropdischer Lander aus dem
ehemaligen sozialistischen Block zur Europdischen Union. Diese Er-
weiterung der Europédischen Union wurde langst vor dem politischen
Umbruch im Jahr 1989 von einer grofien geschichtlichen Erwartung
vieler Intellektuellen-Dissidenten aus dem ehemaligen sozialistischen
Block begleitet, die sich auf die Mdglichkeit einer geistigen Erneue-
rung Europas nach dem Umbruch richtete. Was jahrzehntelang die
Freigeister aus dem ganzen kommunistischen Block zum Widerstand
gegen das autoritdre und totalitdre politische System angeregt hatte,
ihre Hoffnung auf einen politischen Wandel aufrechterhielt und Vi-
sionen einer Zukunft Europas erweckte, war der Glaube an die geis-
tige Wiedergeburt Europas, seinen Humanismus, seine Freiheit, seine

14 Vgl. dazu Komel, Dean: Tradition und Vermittlung. Der interkulturelle Sinn
Europas. Konigshausen und Neumann: Wiirzburg 2005.
15  Jinger, Ernst: An der Zeitmauer. Ernst Klett Verlag: Stuttgart 1959.



264 Dean Komel

Individualitit, seine Sozialitit, seine Solidaritit, seine Kunst, Kultur
und Wissenschaft, seine religiosen Uberzeugungen.

Es wire doch zu fragen, ob die Erwartung einer zukiinftigen geis-
tigen Erneuerung Europas nicht lediglich eine Illusion der unter un-
glinstigen politischen und historischen Umstidnden aufstrebenden
Intellektuellen war, die zwischenzeitlich vergessen hatten, dass die
grofien Erzdhlungen zu einem Ende gelangt sind.!®* Der Rumor dar-
iiber gelangte bereits in den postmodernistischen 1980er Jahren aus
dem Westen nach Osteuropa — unter Absehung des Unterschiedes
zwischen der Rolle des Big Brother im realen Sozialismus und der
Rolle des Big Brother in den reality shows. Nun, heute, in der All-
gegenwart sozialer Netzwerke aller Art, konnen wir feststellen, dass
es wirklich keinen Unterschied gibt.

Es stellt sich dabei von selbst die Frage, wo die Intellektuellen
geblieben bzw. in dieser allgemeinen reality show mittlerweile unter-
getaucht sind. Man kann zwar ab und zu noch besorgte Stimmen ver-
nehmen, wohin die Welt und Europa wohl hin driften werden. Es fehlt
auch nicht an Warnungen und Aufrufen, dass man den Kurs, in dem
die Sachen sich abwickeln, mdglicherweise dndern sollte, wenngleich
das Wort Revolution relativ selten und eher schiichtern vorgetragen
wird.

Als Beispiel eines solchen intellektuellen Protests und Aufrufs
lasst sich etwa das Manifest fiir Europa anfiihren, das Jiirgen Ha-
bermas zusammen mit Jacques Derrida als Reaktion auf die Irak-
krieg-Krise im Jahre 2003 unter dem Titel Nach dem Krieg — Die
Wiedergeburt Europas in der FAZ veroffentlichte. Dieses Manifest
wurde zudem durch eigenstidndige Beitrdge von Vattimo, Rorty, Eco,
Savater und Muschg untermauert. Interessant in diesem Zusammen-
hang war, dass keiner der ,,einflussreichen® Intellektuellen aus Ost-
europa daran teilnahm, auch Zizek nicht, der ansonsten in letzter Zeit
zahlreiche ,,Argumente* zur aktuellen Krise der Europdischen Union

16 Vgl. Jez, Niko (Hrsg.): Drago Jancar — Adam Michnik — Im Disput. Wieser Ver-
lag: Klagenfurt 1992.



Ein Jahrhundert der Krise 265

vorgebracht hat'” — wenn denn Argumente iiberhaupt noch eine Rolle
spielen. Die Verfasser des Manifests, Habermas und Derrida, nahmen
eine ziemlich autoritdre Haltung gegeniiber dem wiedergeborenen
kiinftigen Europa ein, die sie durch die avantgardistische Metapher
eines Kerneuropas als der treibenden Kraft bzw. Lokomotive der Ent-
wicklung untermauerten:

Im Rahmen der kiinftigen europdischen Verfassung darf und kann es keinen
Separatismus geben. Vorangehen heifit nicht ausschlieBen. Das avantgardis-
tische Kerneuropa darf sich nicht zu einem Kleineuropa verfestigen; es muf}
— wie so oft — die Lokomotive sein.'®

Habermas und Derrida erahnten dabei wohl weder einen Brexit — der
sich allerdings bereits damals ankiindigte — noch all die Krisen, die
einander nach 2004 in Europa und seiner unmittelbaren Umgebung
ablosten. Die Verantwortung dafiir, dass die Stimme Europas kaum
gehort wird, schreibt das Manifest auch den Intellektuellen zu, die
den Geist lieber unerwihnt lassen:

Gibt es historische Erfahrungen, Traditionen und Errungenschaften, die fiir euro-
péische Biirger das BewuBtsein eines gemeinsam erlittenen und gemeinsam zu
gestaltenden politischen Schicksals stiften? Eine attraktive, ja ansteckende ,,Vi-
sion” fiir ein kiinftiges Europa féllt nicht vom Himmel. Heute kann sie nur aus
einem beunruhigenden Empfinden der Ratlosigkeit geboren werden. Aber sie
kann aus der Bedringnis einer Situation hervorgehen, in der wir Europder auf
uns selbst zurlickgeworfen sind. Und sie muf3 sich in der wilden Kakophonie
einer vielstimmigen Offentlichkeit artikulieren. Wenn das Thema bisher nicht
einmal auf die Agenda gelangt ist, haben wir Intellektuelle versagt.'

Springen wir aber nun in die unmittelbare Gegenwart: Am 25. Ja-
nuar 2019 erschien in der Zeitschrift Libération unter der Leitung

17  https://partei.jetzt/talkeurope-03/, 1.6.2019.

18  https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/habermas-und-derrida-nach-dem-krieg-
die-wiedergeburt-europas-1103893-p3.html?printPagedArticle=true#pageln-
dex_2, 1.6.2019.

19  Ibid. Vgl. auch Dahrendorf, Ralf: Der Wiederbeginn der Geschichte. Vom Fall
der Mauer zum Krieg im Irak. Reden und Aufsdtze. C. H. Beck: Miinchen 2004.



266 Dean Komel

von Bernard-Henri Lévy und mit Unterschriften von dreiflig europii-
schen Spitzenintellektuellen und -schaffenden (unter ihnen Elfriede
Jelinek, Gyorgy Konrad, Milan Kundera, Adam Michnik, Herta
Miiller, Orhan Pamuk, Salman Rushdie, Mario Vargas Llosa ...)
ein Manifest mit dem Titel Das Haus Europa brennt — Manifest
europdischer Patrioten. In Anbetracht dessen, was einige Monate
spater mit der Kathedrale Notre-Dame geschehen sollte, ist der
Titel eigentlich erschiitternd. Auch die Botschaft des Manifestes
versucht uns durch den Hinweis auf die Bedrohung Europas durch
die aufsteigenden antieuropdischen populistischen Krifte unmit-
telbar zu erschiittern.

[...] Und in diesem schédlichen Klima werden im Mai 2019 Europawahlen
stattfinden, die zu den verhéngnisvollsten werden konnten, die wir je gekannt
haben, wenn wir uns nicht zur Wehr setzen gegen die Welle, die uns zu {iber-
rollen droht; wenn wir uns nicht schnellstens auf dem ganzen Kontinent mit
neuem Elan zu Widerstand aufraffen gegen das Unheil, das als reale Drohung
auf uns zukommt: Sieg der zerstorerischen Krifte, Niederlage all derer, die
sich dem Erbe des Erasmus, Goethe und Comenius verpflichtet fiihlen, Ver-
achtung von Intelligenz und Kultur; Eruptionen von Fremdenfeindlichkeit und
Antisemitismus. Ein Horror.?

Man kann der Botschaft dieses Manifestes nur zustimmen. Es liegt
wohl keinem daran, dass sich die schrecklichen Grauel aus der Ge-
schichte Europas wiederholen — auch all jene, die durch die Subjek-
te dieser Geschichte auflerhalb von Europa veriibt worden sind. Das
Manifest sei, so steht dort geschrieben, durch die aktuellen politi-
schen Verhéltnisse motiviert worden, die unumwunden zu einer Mo-
bilmachung gesunder proeuropdischer Krifte aufrufen. Man sollte
aber nicht nur danach fragen, wodurch eine solche proeuropéische
Mobilmachung motiviert ist, sondern auch, wodurch sie, wenn tiber-
haupt, angesprochen wird. Das Engagement der Unterzeichnenden
des Manifestes fiir die europdischen Werte, wie sie sich durch die

20  https://www.liberation.fr/planete/2019/01/25/il-y-a-le-feu-a-la-maison-europe-
le-manifeste-des-patriotes-europeens_1705305. 1.6.2019.



Ein Jahrhundert der Krise 267

geistige Uberlieferung Europas herausgebildet haben, ist offenbar,
dass, mit Husserl zu sprechen, die geistige Gestalt Europas zur Génze
fehlt, was es laut Derrida unmoglich macht, heute von einem ,, Heute
sprechen zu konnen.

Hier mdchte ich nochmal das Jahr des politischen Umbruchs
1989 aufgreifen. Bei dem ersten Treffen von ost- und westeuropéi-
schen Philosophen (die meisten von ihnen waren Heidegger-For-
scher) in Otterthal bei Wien 1990 dul3erte der vor drei Jahren ver-
storbene slowenische Philosoph Ivan Urbanci¢ die Feststellung,
dass der politische Umbruch 1989 nicht die Leistung irgendwel-
cher intellektuellen Freidenker und Dissidenten war — es waren
hier vielmehr rein politisch-okonomische Faktoren im Spiel. Die-
se AuBerung rief im Publikum natiirlich allgemeine Missbilligung
und Argernis hervor. DreiBig Jahre spiter findet man an dieser
Feststellung nichts Problematisches mehr, ganz im Gegenteil: Sie
scheint sehr iiberzeugend. Urbanci¢ gehorte zur Gruppe von In-
tellektuellen rund um die dissidentische Kulturzeitschrift Nova
revija** und war eine der einflussreichsten Personlichkeiten im
Prozess der Demokratisierung in den 1980er Jahren. Seine Stel-
lungnahme zum politischen Umbruch 1989 wurde somit nicht aus
einer intellektuellen Distanz heraus formuliert.

Urbanci¢ wollte mit seiner Behauptung, der politische Umbruch
1989 und die Befreiung der osteuropdischen Staaten vom Joch des
Totalitarismus sei keine Leistung von Freiheitsbestrebungen der In-
tellektuellen gewesen, gewiss weder ihre Geltung noch die Freiheit
selbst als grundlegendes Attribut des europdischen Geistes infrage
stellen. Vielmehr wollte er zu verstehen geben, dass eben kein Um-
bruch im Geiste dieser Freiheit stattfand, dass die Mauer des Nihilis-
mus nach wie vor herrscht. In einem geistigen Sinne wére es eine
bloBe Hypokrisie, sich einzubilden, es sei jener Augenblick (kairos)
angebrochen, der Kontemplation (4Auge) und Kontemporalitét (Blick)
vereinigen wiirde und es als solcher allein mdglich machte, dass wir

21  https://en.wikipedia.org/wiki/Nova revija (magazine), 1.6.2019.



268 Dean Komel

heute ,, heute *“ sagen. Ohne den Zuspruch des Geistes bleibt die heuti-
ge Zeit gegeniiber allem gleichgiiltig, was fiir die Menschlichkeit und
die Welt wesentlich ist.

In diesem Zusammenhang mdchte ich zugleich erwihnen, dass
ich bei dem Symposium in Otterthal 1990 die Gelegenheit bekam,
erstmals mit Pavel Kouba und Ivan Chvatik aus Prag zusammenzu-
kommen, die als Schiiler von Jan Patocka den Samisdat seiner Ab-
handlungen unter dem Titel Pece o dusi (Sorge um die Seele) vorbe-
reiteten. Das Werk enthielt auch PatoCkas Vortrag Duchovni clovek a
intelektudl (Der geistige Mensch und der Intellektuelle).”*

Der geistige Mensch, fiir den sich Patocka einsetzt, steht im Ver-
gleich zu einem Intellektuellen nicht nur in einem Verhéltnis zur Welt,
sondern die Welt selbst, d.h. die grundlegende Art und Weise dessen,
was ist, bildet fiir ihn den geistigen Bezug. Dieses Miteinanderge-
schehen von Mensch und Welt bildet den Augenblick der tragenden
Beziehung von Kontemporalitdt und Kontemplation. Ohne das An-
brechen dieses Augenblicks kann Europa keine Welt sein, auch wenn
es sich geschichtlich den ganzen Planeten als Zone seiner Weltexpan-
sion unterworfen hat. Oder mit Patocka:

Doch in jedem Augenblick sagt uns die Welt etwas: unser Handeln ist nichts
anderes als eine Antwort darauf, dass uns die Welt etwas sagt, dass die Dinge
fiir uns eine Bedeutung haben, dass sie uns zu irgendetwas herausfordern und
wir ihnen antworten. Und wenn wir diesem Negativen, das sich auf einmal
meldet, wirklich folgen wiirden, wenn wir ihm konsequent nachgingen, wiir-
de uns nichts mehr etwas sagen, wiirde uns nichts zu irgendeinem Handeln,
zu irgendeiner Reaktion oder Aktivitdt herausfordern, und als Resultat des-
sen wiirden wir in einem luftleeren Raum bleiben, wiirden in einer Art Leere
vergehen. Darin ldsst sich nicht leben! Und doch liegt hier der Beginn eines
geistigen Lebens.?

22 Patocka, Jan: ,,Duchovni ¢lovék a intelektual®. In: ders.: Péce o dusi VI. Kacirské
eseje o filosofii déjin a texty k Charté 77. Chvatik, Ivan und Pavel Kouba (Hrsg.).
Samizdat: Prag 1988, 197-212.

23 Patocka, Jan: ,,.Der geistige Mensch und der Intellektuelle”. In: ders.: Texte —
Dokumente — Bibliographie. Hagedorn, Ludger und Hans Rainer Sepp (Hrsg.).
Verlag Karl Alber / Oikumene: Freiburg/ Miinchen/ Prag 1999, 106.



Ein Jahrhundert der Krise 269

Bibliographie

Dahrendorf, Ralf: Der Wiederbeginn der Geschichte. Vom Fall
der Mauer zum Krieg im Irak. Reden und Aufsdtze. C. H. Beck:
Miinchen 2004.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie — Zwei
Essays zu Europa. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1992.

Derrida, Jacques: Vom Geist. Heidegger und die Frage. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 1988.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des
Rechtes. Werke 7. Suhrkamp: Frankfurt am Main 1986.

Heidegger, Martin: ,,Brief iiber den Humanismus®, In: ders.: Weg-
marken. GA 9. Klostermann: Frankfurt am Main 2004.

---: ,,Die Sprache im Gedicht. Eine Erdrterung von Georg Trakls Ge-
dicht.” In: ders.: Unterwegs zur Sprache. GA 12. Klostermann:
Frankfurt am Main 1985.

Husserl, Edmund: Die Krisis des europdischen Menschentums und
die Philosophie. Mit einer Einfiihrung von Bernhard Waldenfels.
Beltz: Weinheim 1995.

Jancar, Drago und Michnik, Adam: /m Disput. Hrsg. von Niko Jez.
Klagenfurt: Wieser 1992.

Jinger, Ernst: An der Zeitmauer. Ernst Klett Verlag: Stuttgart 1959.

Komel Dean. Den Nihilismus verwinden. Ein slowenisches Postscript
zum 20. Jahrhundert. Traugott Bautz: Nordhausen 2012.

---: ,,Europas Kontemporalitit“. In: Komel, Dean und Mira
Miladinovi¢ Zalaznik (Hrsg.): The faces of Europe / Die Gesichter
Europas / Les visages de [’Europe. Phainomena 18, 68/69. Feno-
menolosko drustvo v Ljubljani / InStitut Nove revije: Ljubljana
2009, 81-90.

---: Kontemplationen. Entwiirfe zur phinomenologischen Hermeneu-
tik. Traugott Bautz: Nordhausen 2014.

---: Tradition und Vermittlung. Der interkulturelle Sinn Europas. Ko-
nigshausen und Neumann: Wiirzburg 2005.



270 Dean Komel

Nielsen, Cathrin: ,,Martin Heidegger: Evropa in zahod,* Phainomena
13 (2004), 49/50, 19-38.

Patocka, Jan: ,,.Der geistige Mensch und der Intellektuelle®. In: ders.:
Texte — Dokumente — Bibliographie. Hagedorn, Ludger und Hans
Rainer Sepp (Hrsg.). Verlag Karl Alber / Oikumene: Freiburg/
Miinchen/ Prag 1999, 103—-123.

---: ,,Duchovni C¢lovék a intelektual®. In: ders.: Pece o dusi VI
Kacirske eseje o filosofii déjin a texty k Charté 77. Chvatik, Ivan
und Pavel Kouba (Hrsg.). Samizdat: Prag 1988,. 197-212.

Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Anaconda Ver-
lag: Koln 2017.

Valéry, Paul: ,,Die Krise des Geistes®. In: ders.: Frankfurter Ausgabe
in sieben Bdnden. Bd. 7. Bliither, Karl-Heinz und Jiirgen Schmidt-
Radefeldt (Hrsg.). Insel: Frankfurt am Main 1990.

---:,,Notes sur la grandeur et la décadence de I’Europe®. In: ders.: Re-
gards sur le monde actuel e autres essais. Gallimard: Paris 2016,
27-33.

Vattimo, Gianni: Das Ende der Moderne. Philipp Reclam: Stuttgart
2003.

Internetquellen

Habermas, Jirgen und Derrida, Jacques: ,,Unsere Erneuerung. Nach
dem Krieg: Die Wiedergeburt Europas®. In: Frankfurter Allge-
meine Zeitung, 31.5.2003. In: https://www.faz.net/aktuell/feuil-
leton/habermas-und-derrida-nach-dem-krieg-die-wiedergeburt-
europas-1103893-p3.html?printPagedArticle=true#pagelndex 2.,
1.6.2019.

Kosovel, Srecko: ,,Europa stirbt“. In: Srecko Kosovel — Hundert Ge-
dichte. Auswahl und Ubersetzung Jozej Strutz. Projekt Edition
Rapial: Klagenfurt 1999. In: http://kosovel.edvart.com/ged 94.
htm#slovenisch,1.6.2019.

Lévy, Bernard-Henri: ,,I1 y a le feu a la Maison Europe — le ma-
nifeste des patriotes européens® / ,,Das Haus Europa brennt



Ein Jahrhundert der Krise 271

— Manifest europdischer Patrioten®. In: Libération, 25.1.2019. In:
https://www.liberation.fr/planete/2019/01/25/il-y-a-le-feu-a-la-
maison-europe-le-manifeste-des-patriotes-europeens 1705305,
1.6.2019.

Valéry, Paul: ,,La Crise de I’esprit“. In: https://fr.wikisource.org/wiki/
La Crise_de 1%E2%80%99esprit, 1.6.2019.

Zizek, Slavoj: Talk Europe #offenegesellschaft. 3. Veranstaltung
am 3.4.2019 in Wien, Wiener Marxpalast. In: https://partei.jetzt/
talkeurope-03/, 1.6.2019.






The Crossroads of Politics, Power, and Authority

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritdt






ERHARD BUSEK

Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritat
Die Basis fiir Europa heute und fiir die Zukunft

Abstract: The position of Europe is under a challenge! This is not a question of a
Eurocentric viewpoint anymore. We have to look at globalization and raise the ques-
tion, which role and contribution can Europe offer? We are confronted with a lot of
egoism, such as “America first,” which are changing our possibilities today. This is
by no means a Doomsday for Europe, but it is quite necessary to see what we can
contribute by our experiences and also the sources, which we still have. There are a
lot of problems in Europe, but also in the relation to the neighborhood of Europe. We
also discuss what is to do internally, especially concerning our social responsibility,
because otherwise I think it might come to tensions, which can arrive even at a war.
There exists a certain primitivism, against which we have to fight, because it is a real
danger for the future of our beloved continent.

Keywords: Europe, future, neighbors, democracy, Brexit

Als ein langjéhriger Politiker bin ich ein Anhénger von Prozessen und
Loésungen. Wir haben gegenwirtig geniigend ausgezeichnete Analy-
sen und die Welt ist voll von think tanks. Was aber in Wirklichkeit
fehlt, sind do tanks. Die academia ist notwendig, aber es muss dann
durch Anwendung zu Ergebnissen fithren. Das Problembewusstsein
zur Situation Europas existiert, die Konsequenzen werden von der
Politik nicht gezogen, allerdings auch nicht von den gesellschaftli-
chen Gruppen nachgefragt.

An sich hat Europa nach 1945 und mit dem Integrationsprozess
sehr viel erreicht. War es zunéchst die Sicherung der westlichen Hdlf-
te gegeniiber der Herausforderung der Sowjetunion, so ist dann im
Wesentlichen eine Politik entstanden, die versucht hat, nicht nur die



276 Erhard Busek

wirtschaftlichen Voraussetzungen und die Lebenssituationen in Eu-
ropa zu verbessern, sondern auch die Qualitdten von Europa selbst
wieder zu entdecken. Gegenwartig muss allerdings kritisch bemerkt
werden, dass man sich {iber die Herausforderung der Globalisierung
nicht im Klaren ist. Es ist eine Konzentration in den einzelnen Staaten
eingetreten, wobei diese selbst im Mittelpunkt stehen und eigentlich
keine Riicksicht auf ihre Nachbarn oder das gesamte Europa nehmen.
Es gibt in meinem Land einen wunderschonen Spruch: Jeder denkt an
sich, nur ich denke an mich. Das ist die Wirklichkeit der Politik und
leider auch der gesellschaftlichen Offentlichkeit, die dazu fiihrt, dass
wir eine Reihe von konsequenten Abwandlungen von Donald Trumps
America first bekommen. Es ist eine Art Wirklichkeitsverweigerung,
die hier stattfindet, wobei offensichtlich das Bildungs- und Informati-
onssystem unseres Kontinents nicht in der Lage ist, ein gemeinsames
Bewusstsein zu erzielen. Im Gegenteil: man muss kritisch anmerken,
dass die Gemeinsamkeiten weniger werden, die Versuche, Trennun-
gen herbeizufiihren, ja, Mauern zu errichten, stirker. Damit wird aber
kaum der Kontinent Europa iiberleben kénnen — er muss sich seiner
Situation mehr bewusst werden. Das gilt nicht fiir einzelne Staaten
und Regierungen, sondern das gilt fiir uns alle!

Dazu einige grundsitzliche Bemerkungen: die Bevolkerung von
Europa sind etwas mehr als 7 % der globalen, wir haben einen Anteil
von mehr als 20 % an der wirtschaftlichen Leistungskraft des Globus,
allerdings 50 % genieBlen wir in den sozialen Bereichen, wobei die
Frage der Ungleichheit als eine Wurzel der Spannungen vollig klar
ist. Wir haben daher eine grundsitzliche Frage zu beantworten: Wird
Europa weiter in Wirklichkeit existieren und eine gewisse Selbstin-
digkeit haben oder schrittweise zu einem Blinddarm von Asien wer-
den? Konzepte dieser Art existieren zum Beispiel von Seiten der Rus-
sen mit Furasien, aber auch der Tiirken und nicht zuletzt durch das
Reich der Mitte, ndmlich China, das schrittweise Linien der Verbin-
dung und der Ankoppelung von Europa an seine Ausrichtung durch-
fithrt. Die Vereinigten Staaten von Amerika werden weiter bedeutend
sein, weil sie mit den groen Konzernen wie Google, Amazon etc.



Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritdt 277

nach wie vor fithrend sind, vor allem in Wissenschaft und Forschung.

Was ist die Basis von Europa heute? Seit dem annus mirabilis
1989 konnen wir das ganze Europa gestalten. Das ist neu und ist von
uns immer noch nicht ganz begriffen. Es fehlen auch die Strategien
und die Bereitschaft, sich dem anzuschliefen. Man legt mehr Wert
auf Unterscheidung, Distanz, Eigenheit als auf das Gemeinsame. Nun
ist die Verschiedenheit aber eine der faszinierenden Talente Europas.
Sie miisste aber fiir das Gemeinsame nutzbar gemacht werden. Es
geht darum, Europa als Ganzes zu akzeptieren, indem man auch die
Unterschiede akzeptiert. Die Verschiedenheit ist eine Charakteristik
und eine Chance, denn sie erzeugt Wettbewerb und das wieder hat in
der Geschichte Europas unendlich viel erbracht. Einheit bedeutet also
auch Differenzierung.

Zunéchst aber zur Einheit: nach wie vor sind eine Reihe von Pro-
blemen in einer gesamthaften Sicht auf Europa ungeldst. Miihselig ist
der Prozess der Erweiterung, der etwa fiir den Balkan 2003 in Thes-
saloniki vom Europdischen Rat beschlossen wurde, aber letztlich nur
dazu gefiihrt hat, dass Kroatien Mitglied wurde und wir eine Reihe
von Verhandlungen mit anderen Staaten des Balkan gestartet haben.
Dazu kommt noch, dass eine Reihe von Fragen nicht geldst sind, die
fiir eine solche Integration eine Voraussetzung sind, so zum Beispiel
Kosovo, aber auch die Schwierigkeiten rund um Mazedonien mit den
Griechen. Ich pléddiere dafiir, dass man in aller Schnelligkeit eine In-
tegration durchfiihrt und nicht darauf wartet bis alle Bedingungen er-
fiillt sind. In Wahrheit sind auch in den bestehenden Mitgliedstaaten
nicht alle Bedingungen erfiillt, wenn ich etwa an Siiditalien oder Siid-
spanien denke. Man konnte einmal das System wechseln: vielleicht
ist eine Integration in die EU ein starkerer Antrieb, die Konditionen
hier zu erreichen, weil man sonst nicht an den Dingen selbst teilhaben
kann, die die EU bringt. Alle Losungen, die hier vorgeschlagen sind,
sind problematisch: das Europa der verschiedenen Geschwindigkei-
ten, die Teilung in Nord und Siid, aber auch alle méglichen Zwischen-
stufen, wie man sie etwa mit dem Europdischen Wirtschaftsraum ver-
sucht hat. Man konzentriert sich darauf, mehr festzustellen, was die



278 Erhard Busek

Unterschiede sind, wer wo hintennach hinkt als dass wir uns bemii-
hen, zum Gemeinsamen so rasch als moglich zu kommen. Da wire
es vor allem auch notwendig festzustellen, wo wir Europa brauchen.
Ich habe immer wieder kritisiert, dass etwa fiir Bildung und Kultur
es keine ausgesprochene Kompetenz des gemeinsamen Europas gibt.
Gerade aber hier sind die konstitutiven Elemente fiir eine gemeinsa-
me Zukunft zu sehen.

Europa steht aber auch fiir das Wissen im Bereich der Forschung,
des Studierens und der Erziehung. Es sei mir eine kritische Anmer-
kung erlaubt. Die Européische Union ist im Wege der Kommission
fiir vieles zustindig, leider nicht fiir Erziehung und Kultur. Das war
zu Beginn der Integration versténdlich, es ist eine Nachkriegsfolge,
ist aber fiir die Zukunft nicht mehr akzeptabel. Wir miissen daher in
eine Diskussion eintreten, was notwendig fiir Europa ist. Hier sind
die Kompetenzen anzufiihren, daher braucht es eine Verlagerung. Auf
vieles kann verzichtet werden, anderes wieder muss geschaffen wer-
den. Als zweites ist es auch notwendig, die verschiedenen Ebenen
der Kooperation herauszuarbeiten, ndmlich lokal, regional, national
und global. Das hat zur Voraussetzung, dass wir uns in einer Frage
einig sind. Wollen wir Europa? Generell sind die Antworten relativ
einfach, warum wir es wollen. Namlich: dkologisch, in der Kommu-
nikation und Information, natiirlich in der Erziehung und kulturell.
In der Wirtschaft haben wir es in groBerem Ausmal} erreicht, in der
Frage der sozialen Verantwortung eigentlich noch nicht. Die Frage
der Gleichheit und der Gerechtigkeit ist in der sozialen Dimension
zwar streckenweise erkannt, aber nicht realisiert.

Wir brauchen eine Sozialunion Europa, wobei es nicht darum geht
irgendwelche aus 6ffentlichen Mitteln finanzierten Wohldaten zu ver-
teilen, sondern eine stirkere Orientierung auf das Gemeinschaftliche.
Ich erinnere mich auf die Darstellung von Europa als gemeinsames
Haus, die auch Gorbatschow immer verwendet hat. Mir ist aber so-
fort eine Kritik zugekommen. Etwa der Hinweis auf die Tatsache,
dass immer dieselben in der Beletage, im Keller oder unter dem Dach
wohnen, also in Wirklichkeit kein gemeinsames Haus existiert. Un-



Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritdt 279

terschiedlichkeiten auch in den wirtschaftlichen und sozialen Dimen-
sionen wird es immer geben, wir miissen nur ein System entwickeln,
damit auszukommen. Die Tatsache, dass wir die primitivsten Dinge,
wie eine gemeinsame Wiahrung fiir den gesamten Kontinent, eine Fi-
nanz- und Bankenordnung und &hnliches nicht zustande bringen, ist
kein gutes Zeichen. Wahrscheinlich ist auch die Ebene, in der wir die
Dinge durchfiihren, nicht sehr hilfreich. Noch immer sind die Natio-
nalstaaten bestimmend, wobei natiirlich das Einstimmigkeitsprinzip
in Frage zu stellen ist. Aber selbst mit Mehrheitsabstimmungen wer-
den wir nicht weiterkommen, wenn nicht das gemeinsame Bewusst-
sein und der Wille zur Losung von solchen Fragen bestehen. Eine
grofle Soge ist, dass uns die Wirklichkeit iiberholt und uns in neue
Konflikte hineinwirft, auf die wir nicht vorbereit sind. Auch das ist
Globalisierung.

Die eigentliche Herausforderung besteht aber darin, dass wir einen
entscheidenden Beitrag leisten miissen, einen Dritten Weltkrieg zu
verhindern. Die Bedingungen fiir Frieden und Sicherheit miissen von
Europa stark herausgearbeitet werden, nicht nur weil wir die Rech-
nung zweier Weltkriege bezahlt haben, sondern weil sie auch in erster
Linie bei kommenden Auseinandersetzungen bei uns von den Rén-
dern her kommend ausgetragen werden. Wir miissen realisieren, dass
internationale Organisationen wie die Vereinten Nationen und der
Reichtum an Konferenzen wie G7, G20 etc. eigentlich in Wirklichkeit
nichts gebracht haben. Hier braucht es mehr Phantasie, aber auch vor
allem den Willen zu einer entsprechenden Kooperation mit Ergeb-
nissen. Es kann in Zukunft keine Sieger von Konferenzen geben und
Verlierer, sondern nur alle kdnnen gemeinsam siegen oder verlieren.

Angesichts der Groe oder vielmehr der Kleinheit von Europa ist
es dringend notwendig, dass es zu mehr Gemeinsamkeiten kommt.
Es ist geradezu peinlich, dass etwa im Balkan China dafiir sorgt, dass
die Eisenbahnverbindung zwischen Athen und Budapest besser wird,
sich in Serbien engagiert und Aufgaben angeht, die die Europaer
schon ldngst hitten 16sen kdnnen. Die nationalen Egoismen sind nach
wie vor stark und bestimmen die Vorgangsweisen. So aber kommt es



280 Erhard Busek

nie zu Losungen. Es ist schwer zu erkldren, warum wir nicht in der
Lage sind, statt des Brexit eine normale Losung der Gemeinsamkeit
mit dem United Kingdom zu erreichen, das Schottland-Problem zu
16sen und den Katalanen einen entsprechenden Platz zu geben. Umso
schwieriger ist es, mit den offenen Fragen etwa rund um die Ukraine
von Moldawien oder gar von Russland fertig zu werden. Russland
ist ein Teil von Europa! Es ist auch notwendig, auf die Russen zuzu-
gehen, wobei es nicht um politische Abtauschgeschéfte geht, sondern
um eine gesellschaftliche Integration. Es hat sich inzwischen ein Mit-
telstand im Reiche des Rus entwickelt, der wichtige Ansatzpunkte
bdte, um hier ndher zusammenzukommen. Es kann uns nicht egal
sein, dass etwa technologisch-wissenschaftlich die Russen hinten
bleiben, die der Versuchung erliegen, im Wege von Konfliktmanage-
ment auf sich aufmerksam zu machen. Kennen aber die verantwort-
lichen Européer iiberhaupt die Situation in Russland?

Die Schritte nach Europa miissen geografisch durchgefiihrt wer-
den, daher ist die gegenwartige Diskussion, etwa den Balkan herein-
zubringen oder nicht, einfach hirnrissig. Er ist ein Bestandteil von
Europa und im Hinblick auf das Mittelmeer von entscheidender Be-
deutung. Man kann sich immer noch bemiihen, eine entsprechende
Europareife in diesen Staaten zu erzielen, wichtig aber ist es, dass
sie herinnen sind. Die Tatsache, dass fiir den Gstlichen Teil Europas
keine Verantwortlichen ausgesucht werden oder wenig vertreten sind
in den europdischen Institutionen, erzeugt diese Stimmung, unter der
wir gegenwiirtig unter der Uberschrift Ungarn, Polen etc. leiden. Aber
auch der Brexit hat hier ganz entschieden seine Wurzeln.

Damit kommt die Demokratie in Diskussion. Wir haben sie auf
der Ebene des Nationalstaates, aber nicht in Europa. Hier braucht
man sich nur das Wahlrecht anzusehen, das immer noch national ver-
ortet ist und kaum Zeichen einer europdischen Regelung in sich tréagt.
Es gibt keine europiischen Parteien und schon gar nicht eine europdi-
sche zivile Gesellschaft, wenngleich sich viele Organisationen hier
bemiihen. Wir sind dabei wirtschaftlich ohnehin relativ gut entwickelt,
weil es eben die Notwendigkeit ist, aber die Herausforderung etwa



Die Scheidewege der Politik, Macht und Autoritdt 281

durch China, Indien etc. haben wir nicht bewiltigt. Es gibt aber Ge-
biete, wo gar nichts geschehen ist. Das ist im Bereich von Kunst und
Kultur der Fall, aber auch in der Frage der Religionen. Hier sind die
Konflikte der Zukunft verortet, wenn wir hier nicht auch eine Be-
wegung zueinander machen, die allerdings nicht in einer Einheits-
religion landen wird, sondern in Wegen der Verstindigung. Jacques
Delors hat einmal gemeint, dass man einen gemeinsamen Markt nicht
lieben kann, dass wir aber Europa eine Seele geben miissen. Wir sind
weit davon entfernt. Es gibt eigentlich nicht einmal den européischen
Politiker, sondern jeweils die nationale Verortung.

Europa hat auch einen wesentlichen Beitrag dadurch zu leisten,
dass wir die Aufklarung wiederentdecken miissen. Hier hat sie uns
in der Qualitdt des Rechts, der Wissenschaft und Kultur dorthin ge-
bracht, wo wir sind, ist aber gegenwértig durch die primitiven Ver-
einfachungen, durch Populismus und Vordergriindigkeit unendlich
gefdhrdet. Das konnen wir nicht allein der akademischen community
uberlassen, sondern brauchen es als eine offene Diskussion. Manche
behaupten, dass die Aufklarung an einem Ende ist, wir aber haben
sie wieder zu schaffen. Eine Aufforderung, die wir an uns alle richten
miissen.






JAN BROUSEK

Das Scheitern der Demokratie als Scheitern
herkommlicher Konzepte von Verbindlichkeit

Abstract: From the epistemological point of view, the currently observable phenom-
enon of growing populism and political radicalization tendencies within western de-
mocracies can be regarded as a problem of commitment of knowledge. Therefore, a
relational concept of commitment, beyond universalism and relativism, is needed as
a basis for the political practice.

Keywords: commitment, constructive realism, democracy, relationality, strangification

Prolog

Eine vage Vorstellung von einem gemeinsamen Europa klingt bereits
bei den Griechen Hippokrates, Aristoteles und Isokrates an. Im Mit-
telalter findet sich die Idee von Europa als Friedensprojekt und Ver-
teidigungswall. In der Folge hat jede historische Periode eine unter-
schiedliche Vorstellung und Deutung von Europa.

In allen Regionen dieses Kontinents sehen wir eine immense
Dichte von Kunst- und Kulturschaffen, iiber Jahrhunderte entwickelte
Féhigkeiten und Techniken, aber auch gewaltsam ausgetragene Kon-
flikte und Massenmord — das alles ist die Vorgeschichte und begleitet
das heutige (post-)moderne, demokratische Europa.

Das Gelingen demokratischer Prozesse ist deshalb auf das Engste
damit verbunden, wie man mit Konflikten umgeht. Eine lebendige
Demokratie muss daher kreative Strategien konstruktiver Konfliktbe-
arbeitung entwickeln. Zentral dafiir ist der Umgang mit dem Problem
der Verbindlichkeit von in Konflikten vorgebrachten Positionen —



284 Jan Brousek

verstanden als Sprachspiele. Deshalb kreist mein Beitrag um die Fra-
ge der Verbindlichkeit und inwiefern das Scheitern herkdmmlicher
Verbindlichkeitskonzepte mit dem Scheitern der liberalen Demokra-
tien westlichen Zuschnitts zu tun haben koénnte; oder inwiefern ein
Verbindlichkeitskonzept, das auf anderen Paradigmen beruht, einen
wichtigen Beitrag fiir das Gelingen demokratischer Diskurse und da-
fiir notwendiger Entscheidungsprozesse liefern kann.

Kontext: Die EU als Friedensprojekt und das Erstarken des
Populismus

Bei der Gestaltung Europas handelt es sich um die Umsetzung des
weltweit groBiten friedensstiftenden Projektes. Gegenwirtig ist dieses
Projekt vom drastischen Erstarken ,,populistischer Parteien bedroht.
Diese Entwicklung erlaubt eine Vielzahl an Interpretationsmoglich-
keiten. Aus ,,postmoderner* Sicht veranschaulichen derartige Ent-
wicklungen grundlegende Schwichen der — ach, so fortschrittlichen
— westlichen Demokratien und konnten, so gesehen, als Wendepunkt
des Projekts der Moderne gesehen werden; also der Punkt, an dem
die Moderne sich gegen sich selbst wendet, sich quasi selbst ad ab-
surdum fiihrt. Die Advokaten des Projekts der Moderne erkennen da-
rin wiederum vielmehr das zersetzende Gift der alles relativierenden
— und bereits in die politische Welt Einzug genommen habenden —
Postmoderne. Diese habe mit ihrem Credo, dass alles Konstruktion
oder relativ sei, den intellektuellen Nahrboden fiir die post-faktische
Politik bereitgestellt. So heillt es etwa im Scientific American, dass
Postmodernisten unwissentlich die philosophische Grundlage fiir die
Wiederkehr des Autoritarismus gelegt haben, indem sie den wissen-
schaftlichen Objektivititsanspruch unterminierten.! Laut Washington
Post sei der 2017 inaugurierte amerikanische Staatsprasident, Donald
Trump, gar die ,,ironische, selbstreferenzielle Verkorperung des post-

1 Zit. in Porksen, Bernhard: ,,Sind wir an allem schuld“? In: Die Zeit, 2.2.2017, 36.



Das Scheitern der Demokratie ... 285

modernen Wahrheitskonzepts“.? Der Philosoph Maurizio Ferraris
hat schlieBlich aus dem fiir ihn offensichtlichen Zusammenspiel von
Postmoderne, Konstruktivismus und Populismus den Schluss ge-
zogen, dass das, wovon die Postmodernen getraumt haben, von den
Populisten verwirklicht worden sei.?

Dieser Befund 16st bei jenen, die der Postmoderne und dem Konst-
ruktivismus affin gegeniiberstehen, unweigerlich schwere Irritationen
aus. Diese Denkschulen beanspruchen fiir sich einen aufklérerischen
Impetus und verstanden sich deshalb bislang vornehmlich als jene
Geistesstromungen, die — entsprechend ihrer skeptizistischen Wur-
zeln — wesentlich dazu beitrugen, die Biirgerinnen und Biirger aus der
im Kant’schen Sinne selbstverschuldeten Unmiindigkeit zu befreien.

Diese Kontroverse spiegelt ein fundamentales erkenntnistheoreti-
sches Dilemma wider. Weder auf Basis der Pridmissen der Moderne,
noch auf jenen der Postmoderne lasst sich das Problem der Verein-
barkeit bzw. Unvereinbarkeit von Verbindlichkeit auf der einen Sei-
te, und menschlicher Subjektivitdt auf der anderen, 16sen. Worin die
Apologeten der Moderne nicht Unrecht haben, ist, dass die postmo-
derne Opferung des Prinzips der Verbindlichkeit mit weitreichenden
Konsequenzen einhergeht. Von der Postmoderne zur so genannten
post-faktischen Ara, einem Zustand politischer Beliebigkeit, lassen
sich insofern Verbindungen kniipfen, als durch das Aufkiindigen der
Verbindlichkeit auch das Prinzip der Verantwortung abhandenkam,;
und das gleichermallen fiir die Wissenschaften wie fiir die Politik.
Wenn Politiker ihre Handlungen nicht mehr als verbindlich betrach-
ten, brauchen sie sich dafiir auch nicht zu rechtfertigen.

Der Umkehrschluss, dass nur unter den Pramissen der Moder-
ne, verantwortungsvolle Politik stattfinden konne, ist jedoch weder
empirisch belegbar, noch rational argumentierbar. Politik unter der
Doméne der Moderne war nur so lange verbindlich, so lange die

2 Ibid.
3 Ferraris, Maurizio: Manifesto of New Realism. Ubersetzt von Sarah De Sanctis.
SUNY Press: Albany 2014.



286 Jan Brousek

Pramissen, also die nicht reflektierten Voraussetzungen der Moder-
ne, nicht hinterfragt wurden. Die Geschichte fiihrt klar und deutlich
vor Augen, dass dies mitunter fatale Konsequenzen mit sich brach-
te. Der Holocaust als industrieller Massenmord war Kulminations-
punkt eines Denkens und Handelns in Kategorien der Absolutheit.
Paradoxerweise fithrt uns die gegenwairtige Situation vor Augen,
dass eine Welt des politischen Relativismus erneut in autoritdren
und faschistoiden Regierungsformen miinden kann. Vor diesem
Hintergrund wird deutlich, dass ein Denken und Handeln, das in
der Spannung von Moderne und Postmoderne verbleibt, keine hin-
reichenden Antworten auf die im politischen Raum aufgeworfenen
Fragen zu geben in der Lage ist. Es ldsst sich vielmehr erahnen, dass
Moderne und Postmoderne dhnlich gelagerte — epistemologische —
Schwachstellen haben.

Universalismus und Relativismus als vermeintliche Alternativen

Bei genauerem Hinsehen erscheinen Moderne und Postmoderne,
Universalismus und Relativismus bzw. Realismus und Konstruktivis-
mus und die damit einhergehenden politischen Spielformen nicht als
Alternativen, sondern vielmehr als zwei Seiten derselben Medaille.*
Wenn in der ,,postfaktischen* Ara die Position vertreten wird, dass
Alles Konstruktion, ja, Alles relativ sei, dann stellt sich unweigerlich
die Frage, wie eine solche Behauptung argumentierbar sein soll, ohne
dabei einen archimedischen oder extramundanen Punkt vorauszuset-
zen, von dem aus dies beurteilbar sein soll.

Es ist also kaum zu iibersehen, dass die Argumentation des Rela-
tivismus eine grundlegende Schwiche, mehr noch einen inneren Wi-
derspruch, aufweist (was librigens in dhnlicher Form etwa auch fiir
den Radikalen Konstruktivismus gilt; und zwar mit seinem impliziten

4 Vgl. Singer, Mona: Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissens-
soziologie und Cultural Studies. Locker: Wien 2005, 110.



Das Scheitern der Demokratie ... 287

Realismus). Der Bamberger Philosoph Heinrich Beck bringt diesen
Gedanken folgendermallen auf den Punkt:

Die relativistische Behauptung, dass alles nur ,,fiir dich” oder ,,fiir mich® gilt,
soll selbst ja nicht nur ,,fiir dich* oder ,,fiir mich®, in Abhéngigkeit von einem
menschlichen Subjekt, sondern ,,absolut* wahr sein. [...] Das heifit wohl: Eine
absolute Wahrheit wird als letzter Grund behauptet.’

Heinrich Beck zieht daraus den Schluss, dass sich ,,jeder Relativis-
mus* selbst ,,relativiert™, ,,sobald er sich ins Auge blickt®, also sobald
er die von ihm propagierte Relativitit konsequent bei sich selbst an-
wendet.® Also, ,.ein Relativismus, der sich ernst nimmt*, diirfe sich
,-als einzige Position nicht selbst verteidigen®.’

Wenn also beispielsweise ein Donald Trump von ,,fake news*
spricht, dann mag das auf den ersten Blick relativistisch oder postmo-
dern inspiriert anmuten, offenbart aber gleichermallen, dass dem ein
universalistisches Verstandnis von Wissen zugrunde liegt; denn wie
anders sollte jemand behaupten konnen, dass etwas fake sei, ohne die
eine einzige Wahrheit zu kennen.

Die Problematik der Position, dass es nur eine einzige Wahrheit
gébe, liegt darin, dass Wissenschaft und in weiterer Folge die stets auf
deren ,,Erkenntnisse” Bezug nehmende Politik zu einer demokratie-
gefdhrdenden Grofle werden kann, wenn Wissenschaftler sich darauf
berufen, dass ihre Ergebnisse nur die Wahrheit reprisentieren wiir-
den. Aber warum ist das so? Weil sie sich dadurch der Verantwortung
fiir ihre teils apodiktischen Thesen entbinden. Ein bekanntes Beispiel
dafiir ist Samuel Huntington mit seiner These vom ,,Kampf der Kul-

5 Beck, Heinrich: Dialogik — Analogie — Trinitit. Ausgewéhlte Beitrdge und Auf-
sitze des Autors zu seinem 80. Geburtstag. Mit einer Einfiihrung herausgegeben
von Erwin Schadel. (= Schriften zur Triadik und Ontodynamik — Band 28). Peter
Lang: Frankfurt am Main 2009, 10.

6  Ibid.

7 Annerl, Felix: ,,Postmoderne und Konstruktiver Realismus. Zwei Verwandte mit
dem gleichen Sorgenkind?* In: Wallner, Fritz G., Joseph Schimmer und Markus
Costazza (Hrsg.): Grenzziehungen zum konstruktiven Realismus (= Cognitive
Science — Band 4). WUV: Wien 1993, 136.



288 Jan Brousek

turen“.® Es bedarf also eines Verstdndnisses von Wissenschaft, wel-
ches Wissenschaftlern — ebenso wie Politikern — erméglicht zu verste-
hen, dass Wissen per definitionem begrenzt ist und Wissenschaft auf
Konstruktion und Deutung basiert und insofern jeder Wissenschaftler
als Konstrukteur auch verantwortlich fiir die von ihm entwickelten
Konstrukte ist.

Die Konsequenz absoluter Wahrheit: ,, alternativiose ** Politik

Aus diesem Blickwinkel betrachtet, liegt ein wesentliches Problem
demokratischer Prozesse darin, dass politische Positionen sich je-
weils auf ein Konzept absoluter Verbindlichkeit im Sinne von Ge-
wissheit berufen. Dies kommt vermutlich nirgendwo deutlicher zum
Ausdruck als in der von Politikern — nicht nur dieser Tage — immer
wieder zu vernechmenden Behauptung, dass etwas alternativios sei.
Bekanntermallen wurde alternativios unter Bezugnahme auf Angela
Merkel zum Unwort des Jahres 2010 gekiirt.!° Das auf Margret That-
cher zuriickgehende TINA — , there is no alternative* — Prinzip, also
die Behauptung, dass etwas alternativlos sei, kann wohl als probates-
tes Mittel gesehen werden, um demokratischen Prozessen entgegen-
zuwirken und somit letzten Endes Demokratie zu zerstoren.!' Der auf

8  Huntington, Samuel: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert. Goldmann: Miinchen 1998.

9 Siehe Wallner, Fritz G.: Die Verwandlung der Wissenschaft: Vorlesungen zur
Jahrtausendwende. Jandl, Martin J. (Hrsg.). Kovac: Hamburg 2002, 153 f.; so-
wie Wallner, Fritz: ,,Aspekte eines Kulturwandels. Der Bedarf nach einem neu-
en Begriff des Wissens®. In: Wallner, Fritz G. und Barbara Agnese (Hrsg.): Von
der Einheit des Wissens zur Vielfalt der Wissensformen: Erkenntnis in Philoso-
phie, Wissenschaft und Kunst (= Philosophica 14). Braumiiller: Wien 1997, 13.

10  Siche Spiegel Online vom 18.01.2011: http://www.spiegel.de/kultur/gesellschaft/
sprachkritik-alternativlos-ist-das-unwort-des-jahres-a-740096.html, 23. 8. 2018.

11 Siehe Mouffe, Chantal: Agonistik. Die Welt politisch denken. Suhrkamp: Berlin
2014, 194; vgl. Marchart, Oliver: Das unmaogliche Objekt. Eine postfundamen-
talistische Theorie der Gesellschaft. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2013, 8.



Das Scheitern der Demokratie ... 289

Jacques Ranciere'? zuriickgehende Begriff der Postpolitik nennt das
damit einhergehende Problem beim Namen: es ist der Versuch, etwas,
das ureigentlich politisch ist, als nicht politisch, also unverhandel-
bar und alternativlos darzustellen; es also der Sphére des Politischen
zu entziehen."” Wer sich auf absolute Gewissheiten beruft, braucht
sein Handeln nicht mehr zu rechtfertigen. Seien es die alternativlosen
Rettungen der ,,notleidenden Banken®,'* die alternativlose EU-Mit-
gliedschaft oder etwa die auch wieder in Osterreich aufkommende
Behauptung, dass Impfen alternativlos sei. Was dabei irritiert, ist we-
niger die Tatsache, dass es womdoglich gute Griinde flir diese oder
jene politische Entscheidung gegeben haben mag bzw. gibt, sondern
vielmehr die Art und Weise des Umgangs bzw. des im Keim Ersti-
ckens von diesbeziiglichen Diskursen. Es bedarf also keiner Argu-
mente mehr. Wer sich fiir den Austritt aus der EU, gegen Bankenret-
tungen, fiir Alternativmedizin oder gegen das Impfen ausspricht, ist
vermutlich ungebildet, jedenfalls naiv und wahrscheinlich sogar irre
im Sinne von irrational.

Die Konsequenz daraus ist jener politische Zustand, der von Co-
lin Crouch mit dem Begriff der Postdemokratie umschrieben wurde.
Postdemokratie besagt, dass zwar nach wie vor Wahlen abgehalten
werden, die relevanten Entscheidungen allerdings nicht mehr auf Ba-
sis politischer Diskurse gefallt werden, sondern hinter verschlossenen
Tiiren — quasi unter Ausschluss der Offentlichkeit.'’

Vor diesem Hintergrund kann man nun mit Colin Crouch provo-
kant fragen, ob oder inwiefern der Aufstieg der Populisten im Allge-
meinen und der Rechtspopulisten im Besonderen nicht etwa als Aus-

12 Siehe Rancicre, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Suhrkamp:
Frankfurt am Main 2002; sowie Ranciers, Jacques: Zehn Thesen zur Politik. Dia-
phanes: Berlin 2008.

13 Vgl. Blithdorn, Ingolfur: Simulative Demokratie: neue Politik nach der post-
demokratischen Wende. Suhrkamp: Berlin 2013.

14, Notleidene Banken* wurde 2008 zum Unwort des Jahres gewéhlt, sieche online:
http://www.unwortdesjahres.net/index.php?id=113, 3. 8. 2018.

15  Siehe Crouch, Colin: Postdemokratie. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2008.



290 Jan Brousek

druck eines demokratischen Anliegens gelesen werden kann. Damit
sei nicht gesagt, dass Rechtspopulisten eine demokratische Agenda
hitten, ich meine aber, dass sie der alternativliosen — zumeist von
neoliberalen Stromungen dominierten — ,,Politik™ wieder (vermeint-
liche?) Alternativen gegeniiberstellen wiirden.'® In meiner Wahr-
nehmung ist dies ein wesentlicher Grund, der Wihler dazu bewegt,
Populisten ihre Stimme zu geben. Wie kiirzlich in einer Studie des
deutschen Thinktanks Progressives Zentrum Berlin aufgezeigt wur-
de, sind die groften Anliegen und Probleme der Wéhler — in diesem
Fall — rechtspopulistischer Parteien eher im sozial- und strukturpoli-
tischen Bereich zu verorten, und weniger in einer tiefsitzend rassisti-
schen Gesinnung;'” ebenso nicht in einer kulturellen Identitétskrise.
Der Rechtspopulismus kann insofern auch als Reaktion auf den Neo-
liberalismus gelesen werden. Die Tatsache, dass die meisten rechts-
populistisch orientierten Akteure (von Trump bis zur amtierenden
Osterreichischen Bundesregierung) erst recht wieder eine mehr oder
minder neoliberale Agenda verfolgen, kann durchaus als politisches
Paradoxon oder auch Ironie der Geschichte interpretiert werden. Aus
epistemologischer Perspektive ist jedoch noch interessanter, dass
mit dem Neoliberalismus auch der, diesem implizite Neopositivis-
mus weiter tradiert wird; also ein aus heutiger Perspektive geschei-
tertes Konzept von Wissen und Erkenntnis. Es liegt schlieSlich auf
der Hand, dass es in einer pluralistischen Gesellschaft nicht nur eine
einzige richtige oder wahre Art und Weise der Beschreibung und Er-
klarung von Welt im Allgemeinen und gesellschaftlicher Phdnomene

16  Nicht ohne Grund diirfte sich die ,,AfD®, die 2013 gegriindete, rechtspopulis-
tische Partei in Deutschland, ,,Alternative fiir Deutschland* nennen. Siehe on-
line: https://www.afd.de, 29. 8. 2018.

17 Siehe Hillje, Johannes: Riickkehr zu den politisch Verlassenen. Gespriche in
rechtspopulistischen Hochburgen in Deutschland und Frankreich. Online:
https://www.progressives-zentrum.org/wp-content/uploads/2018/03/Riick-
kehr-zu-den-politisch-Verlassenen 500-Gespréache-in-rechtspopulistischen-
Hochburgen-in-Deutschland-und-Frankreich Studie-von-Johannes-Hillje
Das-Progressive-Zentrum.pdf, 9. 8. 2018.



Das Scheitern der Demokratie ... 291

im Besonderen geben kann. Genau das wird jedoch von Seiten derer
suggeriert, die politische Fragen nicht als Fragen diskutieren, son-
dern Entscheidungen als alternativlos definieren. Wenn Narrative zu
zeitlosen Wahrheiten werden und Themen immer wieder mit dem-
selben Vokabular behandelt, dann verkiimmert die gedankliche Plu-
ralitdt und mit ihr beginnt die Demokratie zu verwelken. So gesehen
liegt das vermutlich einzig legitime Anliegen der Rechtspopulisten
darin, das Tabu zu brechen, Gegennarrative gegen den Mainstream
einzubringen. Das Besorgniserregende an den Rechtspopulisten ist
daher weniger das Aufbrechen so genannter Denkverbote, sondern
vielmehr, dass dabei, wenn liberhaupt argumentativ, dann jedenfalls
noch dilettantischer vorgegangen wird als von Seiten der bisherigen
Mainstream-Politik, deren eigene erkenntnistheoretische Naivitét
von den Rechtspopulisten auf die Spitze getrieben wird. Tatsdchlich
spiegelt deren vermeintliche Relativitdt vielmehr die Unangemessen-
heit einer Politik in Kategorien des Absoluten wider; unangemessen
fiir demokratische Prozesse, allerdings durchaus angemessen flr
autokratische Systeme. Die systematische Demontage liberaler De-
mokratien am Wege des Etablierens so genannter illiberaler Spielfor-
men von ,,Demokratie* kann in diesem Sinne als Konsequenz dessen
verstanden werden, dass unsere landldufige — in Grundziigen immer
noch abbildtheoretische — Auffassung von Welt und Wirklichkeit eine
denkbar schlechte Basis fiir demokratisch verfasste Politik ist.

Die vermeintliche — weil selbstwiderspriichliche — Alternative
eines radikalen Relativismus oder radikalen Konstruktivismus mag
zwar von normativen Zwéangen emanzipieren, was fir pluralistische
Gesellschaften durchaus ein legitimes Anliegen ist, schafft mit dem
Verwerfen des Verbindlichkeitskonzepts jedoch Desorientierung, was
wiederum ein fruchtbarer Ndhrboden fiir die von Populisten geschiir-
ten Angste ist. Der Geniestreich der Populisten liegt nun darin, dass
sie sich gewissermalen selbst als Heilsbringer fiir das Problem des
Verlusts von Verbindlichkeit anbieten, allerdings unter Anwendung
desselben Paradigmas universeller Wahrheiten und damit in Zusam-
menhang stehender alternativloser und nicht verhandelbarer Post-



292 Jan Brousek

politik, gegen die sie sich urspriinglich als Ausweg angeboten hatten.
Selbst wenn dies dazu fiihrt, dass Populisten sich hédufig nicht lange
an der Macht halten, weil ihre politischen Programme nicht umsetz-
bar sind, handelt es sich um einen unbefriedigenden Prozess, weil
dieser Demokratien auf Dauer aushohlt.

Relationale Verbindlichkeit als Alternative

Die Konsequenz daraus ist, dass wir als Grundlage fiir das Wieder-
beleben demokratischer Prozesse ein alternatives erkenntnistheoreti-
sches Paradigma im Allgemeinen und ein alternatives Konzept von
Verbindlichkeit im Besonderen benétigen. In meiner Einschétzung
liefert die epistemologische Position des Konstruktiven Realismus
(CR) einen durchaus brauchbaren Ausgangspunkt fiir ein solches
Unterfangen, weil sich dieser jenseits von transzendentalphilosophi-
schen Absolutheitsanspriichen auf der einen und radikal-relativisti-
schen Positionen auf der anderen Seite positioniert.'® Der im Kontext
der hier angestellten Uberlegungen springende Punkt ist, dass sich
im Anschluss an den CR ein Konzept von Verbindlichkeit erarbeiten
lasst, welches man im Gegensatz zu einer ,,absoluten Verbindlich-
keit, die auf dem Begriff einer objektiv gedachten Wahrheit oder Ge-
wissheit beruht, ein Konzept relationaler Verbindlichkeit — auf Basis
von Verbundenheit erarbeiten lédsst.!” Wenngleich relativ und relatio-

18  Vgl. Annerl: ,,Postmoderne*, 136.

19  Siehe Brousek, Jan: Konflikt — Therapie — Verfremdung. Der Konstruktive Rea-
lismus als epistemologische Grundlage interkultureller Konfliktbearbeitung. Dis-
sertation: Universitdt Wien 2017; sowie Brousek, Jan: “Constructive Realism as
epistemological basis for Intercultural Conflict Transformation”. In: Wallner, Frie-
drich, Fengli Lan, und Jan Brousek (Hrsg.): Chinese Medicine and Constructive
Realism (Reihe: Culture & Knowledge, Vol. 25) Peter Lang Verlag: Wien 2019. Im
Erscheinen; vgl. Wallner ,, Verwandlung®, 90; und Wallner, Fritz G.: ,,Die Rolle der
Lebenswelt fiir die wissenschaftliche Erkenntnis®. In: Wallner, Fritz G. und Joseph
Schimmer (Hrsg.): Wissenschaft und Alltag. Symposionsbeitrige zum konstrukti-
ven Realismus (= Philosophica 12). Braumiiller: Wien 1995, 13.



Das Scheitern der Demokratie ... 293

nal von einer etymologischen Verwandtschaft gekennzeichnet sind,
ist relationale Verbindlichkeit jenseits der Alternativen universal und
relativ zu verorten.

Das bedeutet keineswegs, dass mit einem solchen Konzept von
Verbindlichkeit der Erkenntnisanspruch von Wissenschaft geschwécht
wiirde — ganz im Gegenteil, die (absolute) Relativierung von Erkennt-
nis beruht ja, wie gezeigt wurde, auf der impliziten Annahme, dass es
einen absoluten Standpunkt gibe, von dem aus sich beurteilen lief3e,
dass tatsachlich alles relativ sei. Da dies aber genauso wenig plausi-
bel erscheint, wie der Absolutheitsanspruch des Objektivismus bleibt
nur die Moglichkeit, Erkenntnis durch Verbindlichkeit auf Basis von
Verbundenheit zu begriinden. Nur ist hier keineswegs im Sinne einer
Inferioritdt gegeniiber einer anderen Begriindungsform zu verstehen,
sondern im Sinne der einzigen Moglichkeit, tiberhaupt von Erkennt-
nis sprechen zu koénnen. Erkenntnis kann demnach weder absolut
noch relativ sein, sondern nur relational erarbeitet werden.

Friedrich Wallner zufolge wird man dem Anspruch auf Erkenntnis
in einer Wissenschaft dann gerecht, wenn ,,strukturelle Einsichten in
einen Wirklichkeitsbereich geboten* werden, die —und das ist zentral
im CR — immer ,,auf bestimmten Voraussetzungen beruhen®.?° Dar-
aus folgert Wallner wiederum, dass es sich bei der ,,Voraussetzung-
shaftigkeit dieser strukturellen Einsichten* um ,,die Bedingung der
Erkenntnis* handelt, ,,was auch bedeutet, dass es ohne Voraussetzung
keine Wissenschaft gibt*.?!

Die Kunst des Herstellens von Verbindlichkeit als Verbundenheit
liegt nun genau darin, am Wege des — interdisziplindren — In-Bezie-
hung-Setzens von wissenschaftlichen Satzsystemen die Voraussetzun-
gen offen zu legen, die den jeweiligen Satzsystemen zugrunde liegen.
Zentral dabei ist das epistemologische Verfahren der Verfremdung.

Der dem Verfahren der Verfremdung zugrundeliegende Gedanke
ist, in Ankniipfung an Wittgensteins Philosophische Untersuchungen,

20  Wallner: ,,Verwandlung®, 63.
21 Ihid.



294 Jan Brousek

dass sich ein Sprachspiel nicht aus sich selbst heraus verstdndlich ma-
chen kann:

Wenn ich ein Sprachspiel spiele, kann ich mir innerhalb des Sprachspiels nicht
klar machen, was ich tue. Ein Sprachspiel strukturiert die Welt in irgendeinem
Sinn, es strukturiert die Welt, die Realitit, oder was immer wir wollen, es kann
aber nicht verstanden werden. Es kann von sich aus nicht verstanden werden.??

Das Verstehen eines Sprachspiels kommt erst dadurch zustande,
dass Aussagen dieses Sprachspiels in einen anderen Kontext, also in
ein anderes Sprachspiel iibertragen, sprich verfremdet werden. Da-
durch ergeben sich Konfusionen oder Sinnwidrigkeiten, deren Auf-
klarung die Voraussetzungsstruktur, also unartikulierte Vorentschei-
dungen oder Grundannahmen, der verfremdeten Aussage offenbart;
und genau das ist der interessante Ankniipfungspunkt fiir die Sphére
der Politik.

Wir konnten feststellen, dass ein grundlegendes Problem politi-
schen Agierens in der behaupteten Alternativlosigkeit bestimmter
politischer Positionen, verstanden als Sprachspiele, liegt. In Ankniip-
fung an den Gedanken, dass Sprachspiele sich nicht aus sich selbst
heraus verstandlich machen konnen, stellen die von Populisten vor-
gebrachten — alternativen — Sprachspiele geradezu die Bedingung
der Moglichkeit fiir Akte der Verfremdung dar. Dadurch kénnen die
Voraussetzungsstrukturen von Sprachspielen offengelegt, und somit
auch die Frage beantwortet werden, unter welchen Bedingungen ein
Sprachspiel als sinnvoll erscheint. Wenn man den Sprachspielen der
Populisten jede Sinnhaftigkeit abspricht, erscheint ein Verweis auf
Paul Feyerabend und die von ihm propagierte Methode der Kontrain-
duktion aufschlussreich. Der Wissenschaftsphilosoph Feyerabend
(an)erkennt, ebenso wie der CR, die Notwendigkeit eines fremden
Kontexts, oder kontextfremder Elemente, um implizite Vorausset-
zungen von Satzsystemen offenzulegen. Feyerabend zufolge erkennt
man die ,,wichtigsten formalen Eigenschaften einer Theorie nicht

22 Wallner: ,,Aspekte®, 26.



Das Scheitern der Demokratie ... 295

durch Analyse, sondern durch Kontrast®, wofiir er die Methode der
Kontrainduktion vorschlagt, mittels derer Antiregeln oder logische
Unvertraglichkeiten erzeugt werden sollen:?

Man braucht einen dufleren Mafstab der Kritik, ein System alternativer Annah-
men, oder, da diese Annahmen sehr allgemein sind und gewissermafien eine
ganze Gegenwelt konstituieren: man braucht eine Traumwelt, um die Eigen-
schaften der wirklichen Welt zu erkennen, in der wir zu leben glauben [...]**

Wenngleich uns so manch populistische Idee weniger als Traum, son-
dern eher als Albtraum erscheint, kann sie vor dem Hintergrund der
hier angestellten Uberlegungen als Kontrastmittel eingesetzt werden,
um dadurch die Voraussetzungen politischer Sprachspiele freizu-
legen. Das Explizit-Machen dieser meist nicht reflektierten Voraus-
setzungen dient wiederum dazu, den Geltungsbereich dieser Sprach-
spiele offenzulegen. Wir erlangen dadurch Erkenntnis im Sinne von
Kenntnis iiber die Voraussetzungen der eigenen und fremden Posi-
tionen bzw. Sprachspiele. Das schafft Handlungsfreiraume fiir Ent-
scheidungen und fordert somit den politischen Diskurs, was bedeutet,
dass darin durchaus ein probates Mittel gesehen werden kann, um
den aktuellen Herausforderungen der Krise demokratischer Systeme
zu begegnen. Gleichermalflen bildet es wohl eine magebliche Ingre-
dienz fiir ein Rezept eines Europas, auf Basis des Verstehens und der
Koexistenz kultureller und sprachlicher Differenzen, eine Balance
von Vielfalt und Einigkeit zu schaffen.

23 Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Suhrkamp: Frankfurt am Main
2014, 34.
24 Ibid., 37.



296 Jan Brousek

Bibliographie

Annerl, Felix: ,,Postmoderne und Konstruktiver Realismus. Zwei
Verwandte mit dem gleichen Sorgenkind?* In: Wallner, Fritz G.,
Joseph Schimmer und Markus Costazza (Hrsg.): Grenzziehungen
zum konstruktiven Realismus (= Cognitive Science — Band 4).
WUV: Wien 1993, 120-139.

Beck, Heinrich: Dialogik — Analogie — Trinitdt. Ausgewéhlte Beitrige
und Aufsitze des Autors zu seinem 80. Geburtstag. Mit einer Ein-
fithrung herausgegeben von Erwin Schadel. (= Schriften zur Triadik
und Ontodynamik — Band 28). Peter Lang: Frankfurt am Main 2009

Brousek, Jan: ,,Constructive Realism as epistemological basis for In-
tercultural Conflict Transformation®. In: Wallner, Friedrich, Feng-
li Lan und Jan Brousek (Hrsg.): Chinese Medicine and Construc-
tive Realism (Reihe: Culture & Knowledge, Vol. 25). Peter Lang
Verlag: Wien. Im Erscheinen. (2019)

---: Konflikt — Therapie — Verfremdung. Der Konstruktive Realismus
als epistemologische Grundlage interkultureller Konfliktbearbei-
tung. Dissertation: Universitdt Wien 2017.

Crouch, Colin: Postdemokratie. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2008.

Blithdorn, Ingolfur: Simulative Demokratie: neue Politik nach der
postdemokratischen Wende. Suhrkamp: Berlin 2013.

Ferraris, Maurizio: Manifesto of New Realism. Ubersetzt von Sarah
De Sanctis. SUNY Press: Albany 2014.

Feyerabend, Paul: Wider den Methodenzwang. Suhrkamp: Frankfurt
am Main 2014.

Huntington, Samuel: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der
Weltpolitik im 21. Jahrhundert. Goldmann: Miinchen 1998.

Marchart, Oliver: Das unmdgliche Objekt. Eine postfundamentalisti-
sche Theorie der Gesellschaft. Suhrkamp: Frankfurt am Main 2013.

Moufte, Chantal: Agonistik. Die Welt politisch denken. Suhrkamp:
Berlin 2014.

Porksen, Bernhard: ,,Sind wir an allem schuld?* In: Die Zeit, 2.2.2017,
Printausgabe No. 6/2017, 36.



Das Scheitern der Demokratie ... 297

Ranciére, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Suhr-
kamp: Frankfurt am Main 2002.

---: Zehn Thesen zur Politik. Diaphanes: Berlin 2008.

Singer, Mona: Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wis-
senssoziologie und Cultural Studies. Locker: Wien 2005.

Wallner, Fritz G.: ,,Aspekte eines Kulturwandels. Der Bedarf nach ei-
nem neuen Begriff des Wissens®. In: Wallner, Fritz G. und Barbara
Agnese (Hrsg.): Von der Einheit des Wissens zur Vielfalt der Wis-
sensformen: Erkenntnis in Philosophie, Wissenschaft und Kunst
(= Philosophica 14). Braumiiller: Wien 1997, 11-27.

---1,,Die Rolle der Lebenswelt fiir die wissenschaftliche Erkenntnis®.
In: Wallner, Fritz G., Joseph Schimmer (Hrsg.): Wissenschaft und
Alltag. Symposionsbeitrdige zum konstruktiven Realismus (= Phi-
losophica 12). Braumiiller: Wien 1995.

---: Die Verwandlung der Wissenschaft: Vorlesungen zur Jahrtau-
sendwende. Jandl, Martin J. (Hrsg.). Kovac: Hamburg 2002.

Internetquellen

Alternative fiir Deutschland. Online: https://www.afd.de, 29. 8. 2018.

Hillje, Johannes: Riickkehr zu den politisch Verlassenen. Gesprdche
in rechtspopulistischen Hochburgen in Deutschland und Frank-
reich. Online: https://www.progressives-zentrum.org/wp-content/
uploads/2018/03/Riickkehr-zu-den-politisch-Verlassenen 500-
Gesprache-in-rechtspopulistischen-Hochburgen-in-Deutschland-
und-Frankreich_Studie-von-Johannes-Hillje Das-Progressive-
Zentrum.pdf, 9. 8. 2018.

Spiegel Online vom 18.1.2011: http://www.spiegel.de/kultur/ge-
sellschaft/sprachkritik-alternativlos-ist-das-unwort-des-jahres-
a-740096.html, 23. 8. 2018.

Unwort des Jahres. Online: http://www.unwortdesjahres.net/index.
php?id=113, 3. 8. 2018.






MIHAEL BREJC

Policy Requires Good and Capable People

Abstract: There are too many bad and incompetent people in politics. Why is that so?
How to draw the right people into politics? What kind of professional profile does a
modern society need, and what is the role of the humanities in this field? These are
the questions I will try to answer in this paper.

Keywords: politics, professional profile of politicians, the humanities

Is Politics Still a Place of Decision-Making?

Today, politics is detached from people even in the most developed
democracies, and public opinion is also turning against it. What hap-
pened to politics that gave it such a bad name in the public sphere,
even though it is clear to everyone who knows at least a little about
the functioning of society and the state that politics is an important
factor of social development? Having studied a number of sources,
and based on my many years of experience in politics, | argue that
politics is progressively less of a decision-making place and more
of a space where decisions that have been taken somewhere else are
passed. So who has the biggest influence on politics?

Among the most important influencing factors are corporations
and large business systems which, through direct meetings with key
politicians or through lobbyists, influence government and parliamen-
tary decisions and authorities of the EU. In 2000, 1,138 organizations
were registered in the Commission and the European Parliament; by
July 2017, there were 11,327 organizations with 82,096 lobbyists. In
17 years, the number of lobbying organizations and lobbyists in EU



300 Mihael Brejc

institutions has increased tenfold. Most of the lobbyists are based in
Belgium, followed by Germany, Great Britain, France, and Italy.'

These lobbying organizations devote considerable resources. Most
of the lobbyists (74%) spend less than 100,000 euro per year, while
the largest lobbyists (Google, Facebook) spend more than four mil-
lion euros. The most “besieged” areas in 2017 were the environment,
research and technology, the internal market, and energy.

Corporations offer employment to Commissioners, MEPs, and EU
senior officials. Since 2009, Google has hired 23 lobbyists who were
previously employed by EU institutions. Google is followed by Uber,
which has increased spending on lobbying sevenfold since 2015. “All
accredited lobbyists working for [Uber| have previous experience
from EU institutions,” a Transparency International report said.? The
most notable case was the appointment of the former Commission
president Barroso at Goldman Sachs and his informal and unreported
meetings with Commission Vice-President Katainen.

In the Member States, it is not a rare occurrence that the prime
minister, after the expiry of the mandate, is employed in the leader-
ship of a corporation or a major financial organization. As a former
prime minister, he has access to key people in politics and can thus
influence the decisions of current politics. The focus of the lobbyists
is not only the EU authorities, but also the governments of the largest
members, and sometimes also the governments of smaller members
if they play a deciding role; here, I especially emphasize the govern-
ment of the presiding EU country. Lobbying is more or less norma-
tively regulated only in 12 EU member states.

Many authors note that different interests are encountered and
coordinated in parliaments, although the power to resolve them lies
largely outside parliament. Holders of economic power are also gain-

1 European Parliament, Transparency Register: Who Is Lobbying the EU? (Jan-
uary 9, 2018), europarl.europa.cu (accessed September 1, 2019).

2 Raphaél Sergueno, “The Uber-Lobbyists: How Silicon Valley Is Changing Brus-
sels Lobbying,” (Transparency International EU, May 4, 2017), https://transpa-
rency.eu/uber-lobbyists/ (accessed September 1, 2019).



Policy Requires Good and Capable People 301

ing political power, which is becoming an increasingly important fac-
tor in economic performance.

Due to his complete economic dependence on the satisfaction of
his superiors, the position of a Member of Parliament is similar to the
position of a civil servant. There are plenty of examples that prove
that Members are becoming tools of corporate interest. At the be-
ginning of the twentieth century, the then-US President T. Roosevelt
wrote about this, estimating that at least a third of the New York legis-
lature were bought by corporations and voted as was dictated to them
when he sat there in the 1880s. “The corruption was not what it had
been in the days of Tweed, when outside individuals controlled the
legislators like puppets.”™

In the former socialist countries, in addition to the above, the prob-
lem is also the dominant influence of the old forces and their descen-
dants in all important areas of social life. Despite the establishment of
political pluralism and democratic institutions, all new democracies
have retained many features of the communist regime. Real socialism
collapsed because it was not in accordance with human nature, but it
still left deeply ingrained traces, which now make transitioning to a
normal society difficult. As Kasparov says, “the Berlin Wall and the
Soviet Union are gone, but the enemies of freedom who built them
are not.”* The former rulers have preserved or even increased their
economic power and thus their decisive influence on politics, whereas
in the public, old values are still in effect and hinder the actual demo-
cratic transformation of society.

It is particularly worrying if criminal organizations have an impact
on politics. Examples such as when the American mafia finances the
campaigns of governors and senators, or when the Italian *Ndragheta
finances the election of a deputy of the Northern League, or when,
in the case of Slovakia and Malta, investigative journalists who dis-

3 Theodore Roosevelt, Theodore Roosevelt: An Autobiography (Amazon Kindle
e-book, 2011), 49.

4 Garry Kasparov, Winter is Coming: Why Viadimir Putin and the Enemies of the
Free World Must Be Stopped (New York: PublicAffairs, 2015), xxiv.



302 Mihael Brejc

covered a link between criminal groups and the prime minister, are
murdered, speak for themselves.

The most senior civil servants also have a significant influence on
politics, as they tell the ministers more or less clearly and decisively
which of their ideas are acceptable and which ones are not. If the
minister does not know the functioning of the state administration, if
he has not had any experience in this field, he is very likely not to im-
plement his campaign promises, except for those that are acceptable
to the top of the state administration. Inexperienced ministers are easy
prey for experienced bureaucrats. The government and the parliament
continue to decide in accordance with their respective competencies
and procedural rules, but the above examples—which could be ex-
panded—are sufficient to establish that politics has become merely a
place where social power holders enact their interests and ensure that
policy suits them.

Why Are There Not More Good, Capable, and Wise People in Politics?

Regardless of what was said in the previous section, I am convinced
that politics plays an important role in the development of society.
If today we find that the power of money has prevailed in political
processes, this does not mean that we have come to terms with it
and have given up on politics. The proper role of politics can only be
restored by the people. The only antidote to the dominant power of
money is the power of organized people.’

We want people with good, capable, trustworthy, and wise person-
alities in important political positions. Corporations of all kinds, sci-
ence, health, education, and so on, would also like to have such peo-
ple. But human resources are limited and scattered all over the world.
Everywhere, there is a shortage of excellent and very good people.

5 Parker J. Palmer, Healing the Heart of Democracy: The Courage to Create a
Politics Worthy of the Human Spirit (San Francisco: Jossey-Bass, 2011).



Policy Requires Good and Capable People 303

Every individual wants a job and a working environment where he
can best develop his potential and where his personality will express
itself. For the most capable people, the path to such environments is
mostly open, but less able people could not succeed in environments
where real results are required, and they are therefore employed in
less demanding jobs and in politics. If politics is an environment of
the less capable, where corruption, arrogance, intolerance, and ag-
gression are parts of everyday life, then it is repulsive for excellent
individuals.

When Theodore Roosevelt decided to join the Republicans in one
of New York’s districts, his colleagues mocked him

that politics were “low”; that the organizations were not controlled by “gen-
tlemen”; that I would find them run by saloon-keepers, horse car conductors,
and like, and not by men with any of whom I would come in contact outside;
and moreover, they assured me that the men I met would be rough and brutal
and unpleasant to deal with. I answered that if this were so it merely meant
that the people I knew did not belong to the governing class, and that other
people did—and that I intended to be one of the governing class [...] There
were prominent lawyers and business men who belonged, but they took little
part in actual meetings.®

In this context, his next thought is interesting:

When I entered politics there were, as there always had been—and as there
always will be—any number of bad men in politics who were thoroughly effi-
cient, and any number of good men who would like to have done lofty things in
politics but who were thoroughly inefficient. If I wished to accomplish anything
for the country, my business was to combine decency and efficiency [...].7

Successful individuals, who have high reputations and a bright career
ahead of them, usually do not opt for active politics. Because they are
well educated and clever, they also see where the real power levers
are. And if they are in such a position, it does not occur to them to

6 Roosevelt, Theodore Roosevelt, 40-41.
7 Ibid., 63.



304 Mihael Brejc

consider trading a reputable position with a major influence on pol-
itics for an environment which the public does not view favourably.
If such a person enters the slippery field of politics, the decision is
probably driven by the desire to try to get things done better than they
were done before or by a deceptive image of glory.

Excellent individuals who say what they think is right are sur-
prised when they are disqualified by the media simply because they
dare to say things that the holders of social power do not like. Most
of the top candidates find it difficult to accept party hierarchy and the
logic of political action. A party, in which the president’s word is law,
where meetings of the party’s management are merely the confirma-
tion of the president’s ideas, which are then carried out at all lower
levels: such an environment discourages independent and thoughtful
personalities, and if they are already in the party, they will sooner or
later leave it. Such people also find it difficult to tolerate the presi-
dent’s sycophants and the cult of personality, and when they see that
the same sycophants are gaining power in the party—the so called
“yes men” who, on top of everything, are known for their primitive
language and intolerance towards different thinking—the path out of
politics is easier. And so the majority of people in political parties
remain those who have failed to realize their ambitions in the profes-
sional field and see politics as a means of providing them with a good
salary and possibly even some glory. Negative personnel selection in
the parties then continues, when a party takes power and places inad-
equate people in important places in state institutions. The public can
then see that such people in important positions do not care about the
functioning of the institution they lead, but merely how the president
of the party evaluates their work. Whereas those rare individuals who
think that they still have to act differently, embark on the difficult path
of setting up a new political party.

Excellent candidates also do not want to be exposed in elections,
because too often they are not elected, but rather people who are
much worse than them. Why does the electorate behave this way?
Because the electorate is a crowd, and the crowd is characterized by



Policy Requires Good and Capable People 305

being stupid, its stupidity growing with its size (Cicero). The crowd is
more sympathetic towards candidates they can identify with or whose
physical appearance, voice, or entertaining performance attract them,
and less towards people who stand out from the average.

Charles Wright Mills® was interested in the question of why an in-
dividual opts for politics. In his research, American politicians asserted
that they did not compete for the position to rule, but to serve. Mills is
convinced that politics is one big struggle for power and that people
who choose politics are attracted to electoral battles, reputable jobs, and
honorary positions, in short, the desire for social reputation and power.

To summarize, a number of circumstances, social and personal, af-
fect the individual’s decision to engage in political processes. Unfor-
tunately, it is apparent everywhere that there are not enough capable
people in politics, that excellent candidates avoid political engagement,
and that the lack of good politicians threatens the development of so-
ciety and the state. The rare excellent individuals who opt for politics
are often disappointed by the lack of awareness that politics is service
and not a place for arbitrariness and corruption. Managers can be found
in abundance, but there is a shortage of good politicians, especially
leaders. Such a trend, as observed in young democracies, contributes to
the marginalization of politics and thus deters proper candidates from
politics. Therefore, it is important that great individuals still persist in
politics: people who really want to work for the benefit of the commu-
nity, who feel responsible for everything that is happening in society,
and who care about what will happen to the country in the future.

Let Us Restore Politicians to Their True Role

The political profession is mostly underappreciated and politicians
are close to the bottom in opinion polls, but despite this, there are
more than enough candidates for politics—unfortunately, they are

8 Charles Wright Mills, Elita oblasti [ The Power Elite] (Ljubljana: DZS, 1965).



306 Mihael Brejc

mostly those who see politics primarily as an opportunity for person-
al promotion.

It may sound contradictory, but politics is perceived as a bad thing
particularly in young democracies. We would expect that after de-
cades of communist dictatorship, in a new, democratic environment,
people would want the state to be run by the most competent. This
is not the case. In Slovenia, the long-time communist leader and the
last president of the Communist Party Milan Ku¢an became the pres-
ident of the republic and was easily re-elected. In practice, all the
key positions in the economy, the public sector, and the media were
retained by the former political elite. The new faces in politics were
inexperienced, often very clumsy; there was also too much intoler-
ance towards different thinking, and the extremists only exacerbat-
ed the reputation of the new politicians. Among the leaders of the
new political parties there were many intellectuals who did not have
enough knowledge or experience of politics. Whoever acted against
the old forces, which had adopted new names in the meantime, was
sooner or later stigmatized. Many have quit, some have adapted, and
only a few persevere. In the centers of social power, however, there
remained crackerjacks who took care of themselves, and only cared
for the state when it benefited them. And so it is no wonder that there
is a lack of capable politicians in young democracies. Inexperienced
and weak politicians are easy prey for the old boys, lobbyists, and
media. If we want real changes in politics, political parties and their
leaders, as well as the media, have to change significantly.

The largest share of responsibility for this situation goes to po-
litical parties, where a key part of political socialization takes place.
Namely, it is a process of acquiring knowledge, behavioral patterns,
and other specific factors that are typical for a particular party. The
party has its own political program in which it emphasizes its own
values, ideological foundations, and key courses of action.

A party fighting for democracy must first introduce it into its own
ranks. Only then will it be able to develop a democratic political cul-
ture at all. This is where young democracies particularly struggle. If



Policy Requires Good and Capable People 307

the state of mind in society is full of the remnants of the previous
regime, this is also the case in political parties. Some party leaders,
especially if they were formerly members of the Communist Party,
display elements of authoritarianism and intolerance towards the dif-
ferently-minded, and they reject, humiliate, and ridicule all who do
not conform to their opinions. If the president of the party behaves
this way, the membership also does so, and imitates him in parlia-
mentary debates and in public, to show its affiliation clearly. Party
newcomers and the youth wing just repeat what they see and hear.
And so the political party does not consolidate a democratic political
culture but preserves old patterns, typical of communist dictatorship.

Political parties change very slowly, and immature democracy
ripens slowly. A different approach is needed in the procedures for
attracting new members, as well as in the selection procedures for
political functions. Of course, a political party cannot be compared
to a company or any other organization, but it would be wrong if
we did not use human-resources knowledge, which has proven to be
useful in all other areas. Before deciding on a particular candidate,
companies thoroughly review all of their documentation and check
their capabilities in the selection process. Of course, they can afford
this because there are always more candidates than job vacancies. Po-
litical parties, however, are delighted by anyone who wants to join. It
is therefore understandable that they are lenient when admitting new
members. But from here on, we should heed the requirements of the
professional profile of a politician, that is, his capabilities (competen-
cies). For now, we can say that no profession gives so much power
and influence, and at the same time requires such minimal qualifica-
tions as politics does.

If we connect theoretical resources with experience, we can note
some key competencies required of a politician. First of all, we expect
that every politician has his own profession; he has to be properly
educated, knowledgeable; his life experience is important; in short,
we are talking about the personal integrity of the individual, about his
maturity to understand the situation in society and his position in it.



308 Mihael Brejc

Then come political skills such as empathy, ability to communicate,
loyalty, the ability to distinguish between the essential and the insub-
stantial, logical thinking, and, of course, wisdom.

In politics, the physical characteristics of the candidate are also
important: their way of dressing, their voice, their smile, etc. The
ideal would be a combination of competencies and external charac-
teristics. But even such an ideal combination does not mean that the
candidate will be elected.

How to enforce the stated requirements in choosing candidates for
political functions is a complex question. The parties’ presidents could
do the most in this regard. With their authority, they could change the
current bad practices or at least begin to change the youth wing, then
the local branches, and finally the top. The logical sequence would
be the reverse, but it is less likely. It is unlikely that the presidents
of the parties would take into account Machiavelli’s advice, which
states that the ruler must appreciate ability and give shelter to talented
people,’ and it is quite probable that they would not believe the re-
cords of Suleiman the Magnificent (1494—1566), who is said to have
carefully analysed the candidate’s abilities when appointing people to
important positions. Wealth, family ties, position on the social ladder,
recommendations, and popularity, all of this was irrelevant to the sul-
tan. The character, characteristics, and dispositions of the candidate
were the basis for appointments. People advanced only on the basis
of their abilities. '

Finally, let me mention the extremely important role of the media
in the political life of society. This is an extensive and complex topic
that goes beyond the purpose of this paper. Therefore, I would just
like to express the expectation that the media should recognize quali-
ty candidates and give them proper attention, unlike today, when they

9 Niccolo Machiavelli, Politika in morala [Politics and Morals] (Ljubljana: Slo-
venska matica, 1990), 82.

10 Amir Muharemi, Turska: Uvod u povijest, unutarnju i vanjsku politiku [ Turkey:
Introduction to Its History, Domestic and Foreign Policy] (Zagreb: Novi Liber,
2012), 49.



Policy Requires Good and Capable People 309

follow the orders of their owners and elevate the average or even the
sub-par, and do not even mention quality candidates. The blush that
covers even national media damages democracy and reflects the low
political culture of the media. Usually, political culture and media
culture overlap.

The Humanitarian Deficit

We live in a world dominated by technology and the market, with little
room for humanism, as everything is based on utility and efficiency.
Human freedom is constrained by the interests of the holders of social
power. Economic growth is a fundamental condition of social devel-
opment; everything else must be subject to its functioning. Modern
society, as well as politics, places great emphasis on developing new
technologies that will enable economic growth and much less on the
consequences of new technologies. There are also exceptions. The
Global Risks Report, 2017, published by the World Economic Forum
(WEF), mentions for the first time that economic growth is no longer
the first goal, and underlines the promotion of greater solidarity and a
more long-term-oriented market capitalism. The WEF notes that the
rising wave of populist protests against the establishment shows that,
with economic growth alone, it will probably no longer be possible
to repair cracks in society; the reform of market capitalism should
also be added to the list of tasks.!' Furthermore, it finds that artificial
intelligence and robotics are those new technologies that most need
more effective social regulation and management, even more urgently
than biotechnologies.

Gigantic databases store everything about an individual, while ar-
tificial intelligence analyses his behaviour and suggests to him how
to decide on individual things. Those who manage these technologies
can easily manipulate people. If we add these tools to genetic engi-

11 World Economic Forum, The Global Risks Report 2017 (Davos, 2017), 11.



310 Mihael Brejc

neering, which increases the power of humanity against the forces
of nature like no previous technology, it is clear that humanity faces
challenges.

The economic and political forces that will control the planet’s genetic resourc-
es will have immense power over the future world economy, just as in the in-
dustrial age, access to and control over fossil fuels and precious metals decided
who would control the global markets.'?

The new technologies of genetic engineering trigger one of the most agonizing
political issues in the entire history of mankind: Who in this new age will be en-
trusted with the authority to decide which gene is good and will therefore need
to be added to the gene pool, and which is bad and will have to be eliminated?**

Those who consider economic growth to be the most important are
in opposition with the others who believe that the key problem of so-
ciety is not economic growth or the financial institutions, but that the
most difficult problems of our time come from the spiritual realm. If
the task of politics in the modern world is to create a new paradigm, a
new development model, a new social contract, it is clear that politics
cannot do it alone, but only together with everyone else. And in this
sense, many new challenges for the humanities have arisen. A modern
society needs more humanity, and with the affirmative support of pol-
itics, the humanities are shown to be an important factor in creating
a more humane society. The issue is, therefore, not just a democratic
deficit, but also a humanitarian deficit, as we see a lack of humanity
in all areas of life.

The humanities help to develop personal awareness and a sense
of social responsibility, and they promote autonomous thinking and a
critical distance to social phenomena. They should, therefore, have a
greater impact in modern society. We have already said that we need
wise, educated, experienced, and credible people in politics because

12 Jeremy Rifkin, Stoletje biotehnologije [ The Biotech Century] (Ljubljana:
Krtina, 2001), 55 (my translation).
13 Ibid., 209 (my translation).



Policy Requires Good and Capable People 311

there are more than enough signs that the current form of democracy
does not suit the current situation in society. We need people who will
be able to overcome current conflicts of interest and promote changes
in society. We need politicians who will understand the spirit of time
and the need for change, and who will be able to see through partial
interests and understand that they will not be able to do this on their
own. Democracy is weakened when we only talk with people who
share our mindset.!* In order to achieve something, it is necessary to
involve people across the entire political spectrum, from the left to
the right, and also the non-affiliated. If we are worried today about the
spiritual state of society, if we see how easy a prey a crowd is for var-
ious manipulations, the humanities and politics must do everything
that contributes to the maturity of the electorate. Developing a dem-
ocratic political culture is everyone’s task, from family, education,
science, and the media to politics. The content of these efforts can,
above all, be enriched by the humanities.

Bibliography

European Parliament. Transparency register: who is lobbying the
EU? (January 9, 2018). europarl.europa.eu (accessed September
1,2019).

Kasparov, Garry. Winter is Coming: Why Viadimir Putin and the Ene-
mies of the Free World Must Be Stopped. New York: PublicAffairs,
2015.

Machiavelli, Niccolo. Politika in morala. Ljubljana: Slovenska mat-
ica, 1990

Mills, Charles Wright. Elita oblasti. Ljubljana: DZS, 1965.

14 Palmer, Healing the Heart of Democracy.



312 Mihael Brejc

Muharemi, Amir. Turska: Uvod u povijest, unutarnju i vanjsku politi-
ku. Zagreb: Novi Liber, 2012.

Palmer, Parker J. Healing the Heart of Democracy: The Courage
to Create a Politics Worthy of the Human Spirit. San Francisco:
Jossey-Bass, 2011.

Rifkin, Jeremy. Konec dela. Krtina, Ljubljana 2007.

---. Stoletje biotehnologije. Ljubljana: Krtina, 2001.

Roosevelt, Theodore. Theodore Roosevelt: An Autobiography. New
York: Charles Scribner’s Sons, 1920 (first published by Macmil-
lan, 1913). Amazon Kindle e-book, 2011.

Sergueno, Raphaél. “The Uber-Lobbyists: How Silicon Valley Is
Changing Brussels Lobbying.” Transparency International EU,
May 4, 2017. https://transparency.ecu/uber-lobbyists/ (accessed
September 1, 2019).

World Economic Forum (WEF). The Global Risks Report 2017. Da-
vos, 2017.



Oh, Europe!

Ach, Europa!






ANDRZEJ WIERCINSKI

Learning toward Understanding the Tradition that We
Are

Abstract: Hermeneutics as the art of being in the world promotes an interpretive
approach to the phenomenon of education and educational processes. Understanding
hermeneutics as an educational experience opens new paths to the reinterpretation
of hermeneutics and its potential impact on education. The risk of education is a
challenge and an outstanding experience that can change our educational practice.

Keywords: hermeneutics of education, phronetic education, risk, unpredictability,
poetic discourse'

In the Statesman, 268 d, Plato addresses the need for being flexible
whenever we engage the Other in a conversation: “mTdAwv Toivov £§
GAANG apytg 0el xkab’ Etépav 660V Topevdfvai tva.” “Therefore,
we must begin again from a new starting point and travel by a dif-
ferent road.” Thus, taking a different road, £tepog 036¢, becomes a
mode of hermeneutic thinking which acknowledges that everything
can be seen differently, and that, in fact, “we understand in a differ-

1 This paper is a revised and extended version of a paper published in Polish:
“Ryzyko edukacji: zyciowe wyzwanie,” in Ryzyko jako warunek rozwoju:
Transformatywne aspekty hermeneutyki edukacji, ed. Klaudia Wee and Andrzej
Wiercinski (Torun: Wydawnictwo Adam Marszatek, 2016), 415-29. The author
is grateful to the publisher for permission to reuse the copyrighted material for
this publication.

2 “VISITOR: Then we must travel some other route, starting from another point.”
Plato, “Statesman,” in Plato: Complete Works, ed. John M. Cooper and D. S.
Hutchinson (Indianapolis: Hackett Publishing Co. Inc., 1997), 310.



316 Andrzej Wiercinski

ent way, if we understand at all.”® To understand what wants to be
understood, we need to recognize that we cannot escape from the
past: The salvific turn to the past allows for a deeper understand-
ing of the “tradition that we are.” The necessity for, and the pro-
ductivity of, tradition (Uberlieferung) and language (Sprache) for
human thinking disclose the essential mode of understanding as the
way of being a human being in the world. The hermeneutic call for
our attentiveness and responsiveness to the “tradition that we are”
inspires us to see (un-cover) things in their Wirkungsgeschichte.
Learning is looking “beyond what is close at hand—not in order
to look away from it but to see it better, within a larger whole and
in truer proportion.”® We learn always differently, if we learn at all.

Understanding ourselves means that we understand ourselves
as “the tradition that we are.” We do not possess the tools for ac-
cessing this understanding, not because we cannot arrange for
some means to achieve this purpose, but because such tools are
neither possible nor, in fact, desirable. Rather, when we under-
stand ourselves, today, as having arrived at some crossroads, we
need to thematize what it means to us, and for us, to stand at these
crossroads. Instead of tools, we need a readiness for taking on and
experiencing new experiences. As Gadamer says, an experienced
person is not someone who has accumulated the greatest number
of experiences, but someone who is genuinely ready for a new
experience:

The truth of experience always implies an orientation toward new experience.
That is why a person who is called experienced has become so not only through
experiences but is also open fo new experiences. The consummation of his ex-
perience, the perfection that we call “being experienced,” does not consist in
the fact that someone already knows everything and knows better than anyone
else. Rather, the experienced person proves to be, on the contrary, someone

3 Hans-Georg Gadamer, Truth and Method, trans. Joel Weinsheimer and Donald
G. Marshall, 2nd rev. ed. (New York: Continuum, 2004), 296 (italics omitted).

4 Ibid., 363.

5 Ibid., 304.



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 317

who is radically undogmatic; who, because of the many experiences he has had
and the knowledge he has drawn from them, is particularly well equipped to
have new experiences and to learn from them. The dialectic of experience has
its proper fulfillment not in definitive knowledge but in the openness to expe-
rience that is made possible by experience itself.®

If we understand that the task we have before us at the crossroads
is to untangle a cultural and educational problem, then we need to
thematize what culture and education mean for us. When we speak of
the mortal threat of a general political impasse in our time, we might
indeed be well advised to turn back to Heidegger and the old threats
of the Cold War that were leading us toward nuclear annihilation.
Heidegger was unequivocal about the cultural, political, educational,
and social situation of that time. The greatest danger he sensed in
those times, lay in the calculative way in which we live our lives. In
Gelassenheit, where he criticizes instrumental rationality, he makes
a distinction between contemplative thinking (besinnliches Denk-
en), which gives sense to being and action, and calculative thinking
(berechnendes Denken), which is, technically, an exploitation of the
knowledge we possess. This distinction becomes fundamental for the
understanding of human existence.” The modern human being avoids

6  Ibid., 350. “If it is characteristic of every phase of the process of experience that the
experienced person acquires a new openness to new experiences, this is certainly
true of the idea of being perfectly experienced. It does not mean that experience
has ceased and a higher form of knowledge is reached (Hegel), but that for the first
time experience fully and truly is. In it all dogmatism, which proceeds from the
soaring desires of the human heart, reaches an absolute barrier. Experience teach-
es us to acknowledge the real. The genuine result of experience, then—as of all
desire to know—is to know what is. [...] Real experience is that whereby man
becomes aware of his finiteness. In it are discovered the limits of the power and
the self-knowledge of his planning reason. [...] Genuine experience is experience
of one’s own historicity. Our discussion of the concept of experience thus arrives
at a conclusion that is of considerable importance to our inquiry into the nature of
historically effected consciousness.” Ibid., 351.

7  Martin Heidegger, Discourse on Thinking, trans. John M. Anderson and E. Hans
Freund (New York: Harper & Row, 1966), 46.



318 Andrzej Wiercinski

thinking by following safe paths with his/her thinking, without notic-
ing that these do not engage anyone’s thinking. On the contrary, ab-
sorbed in their calculation, people are fascinated by the fact that their
instrumental, technical thinking is easily verifiable and brings them,
in consequence, to tangible benefits very quickly. Heidegger draws
attention to the fact that the human being is his/her own greatest en-
emy. Calculative thinking alienates a human being from himself/her-
self and obscures one’s self-understanding.® The drama of alienation
is magnified by the fact that we live in a world for which instrumental
rationality, effectiveness in action, and social verification have be-
come the decisive aspects of valuing human activity. Yet, distancing
oneself from the world and its expectations does not mean, in itself, a
(recommended) withdrawal from all activity; it is not an escape from
the world, but a meditative involvement in the matters of the world.’
Heidegger also reminds us that an ability to remain at a distance to
oneself, to others, to things, and to the world, needs to be accompa-
nied by an openness to mystery. Reflection on oneself and the world,
the development of contemplative thinking, skepticism toward in-
strumental rationality, and the acceptance of radical responsibility for
one’s integral development characterize the human being who is con-
scious of his/her own human condition. The conditio humana is the
condition of a human being rooted in the world, i.e., a human being
who poses questions about himself/herself and others, and who does
not give in to stagnation and self-satisfaction due to having achieved
successes, but who asks creatively, constantly, and in a new way the
question regarding one’s mode of being. With that we understand an
integrally developing existence within the horizons of the truth of
struggling for one’s life as a life struggle and concrete experience.

8  Cf. Gary B. Madison, On Suffering: Philosophical Reflections on What it Means
to be Human (Hamilton: Les Erables Publishing/McMaster Innovation Press,
2009).

9  Cf. Hannah Arendt, The Human Condition (Chicago: University of Chicago
Press, 1998).



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 319
The Risks of Education: A Lifetime Challenge

The world (Umwelt), which is the environment of one’s life, is the
source of being exposed to having to live through constant challeng-
es. It is the challenge (Herausforderung) to be ready to give an an-
swer (re-spondere), to situate ourselves in this environment in accord
with our understanding of the duty we have toward the voice that
calls us to accountability (re-sponsibility, Ver-antwortung). To have
an understanding of this challenge means taking the following triad
seriously: listening, reflecting, and acting. An inner listening to this
voice, an attempt to understand its message, and the uniqueness of
this existential challenge do lead to acting, to taking a stand vis-a-vis
the challenge. It is a responsibility for us, in the deepest sense of an
existential engagement. To collide with the world, to cope with life,
are the biggest tasks facing a human being. It represents a human be-
ing’s mission in the world and for the world.

An understanding of this mission and its implementation are the
central tasks of education, which cannot be narrowed down to the
transmission of information, or to the mastering of some particular
technique. Zbigniew Herbert rendered what is involved in all this
quite excellently in a letter to Czestaw Milosz dated February 17,
1966:

I am more and more convinced that the source (of understanding,) which can
be so easily hidden away, pulses (with life) because of certain spiritual qualities
in the author, and not because of his/her mastery of a technique or language.

I will write about it against the blowhards from the avant-garde. The necessary
qualities are: Selflessness, an ability to contemplate, a vision of a lost paradise,
courage, goodness, compassion, a certain mixture of despair and humor. Never
write because you suddenly realize that you have “to close” an era, “to summa-
rize;” or to move forward into another phase. The development must follow
naturally and not be forced. An acceptance of one’s limitations, as the wise Chi-
nese say: “search for talent in your deficiencies” And also, for an agreement
between the hand and the soul.”

10 Zbigniew Herbert and Czestaw Mitosz, Korespondencja, ed. Barbara Torunczyk



320 Andrzej Wiercinski

Education, for Herbert, means “selflessness, an ability to contemplate,
a vision of a lost paradise, courage, goodness, compassion, a certain
mixture of despair and humor.” How is one to adopt such a vision as
one’s own? How is one to learn to accept it, and how should one teach it
to others? Poetry, as with everything that is existentially important, can
help here. Instead of promoting a shortcut, it invites us to exercise our-
selves in patience on our way to understanding (gpunvevtikr wéxvn)."

Zbigniew Herbert
The Path"?

It was not a path of truth but just a path
with a red root across pine needles on the side
the forest full of berries and airy-fairy spirits

it was not a path of truth because it suddenly
lost its cohesion henceforth in life
our goals are unclear

There was a wellspring on the right

and if you choose the spring you would go up some stairs of dark
the touch leads blindly into increasingly deeper darkness

to the mother of elements worshiped by Tales

to reconcile in the end the damp heart of things

with the dark grain of the cause

(Warsaw: Fundacja Zeszytow Literackich, 2006), 57. My translation.

11 “The subject, [ asserted, does not know itself directly but only through the signs
deposited in memory and in the imagination by the great literary traditions.”
Paul Ricoeur, “Intellectual Autobiography,” in The Philosophy of Paul Ricoeur,
ed. Lewis E. Hahn (Chicago: Open Court, 1995), 16. See Andrzej Wiercinski,
“Hermeneutics and the Indirect Path to Understanding,” in The Task of Inter-
pretation: Hermeneutics, Psychoanalysis, and Literary Studies, ed. Edward
Fiata, Dariusz Skorczewski, and Andrzej Wiercinski (Lublin: Katolicki Uniw-
ersytet Lubelski, 2009), 11-44.

12 Zbigniew Herbert, “Sciezka,” from the volume Napis, in idem, Wiersze zebrane
(Krakow: Wydawnictwo a5, 2008), 325. My own translation.



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 321

There was a hill on the left

it radiated peace and revealed a good view

the forest border its dark mass

with no leaves on wild berries’ stems

a calm in-the-know that this forest is one in the many

Is it not possible then to have all at once

the clear spring and the hill of ideas and a leaf
and convey multitude without fiendish furnace
of dark alchemy of too bright an abstraction

To reach understanding means to search for a path that is our
own; it is about the courage to take a definite risk. This courage
seems to be a necessary condition to get to know oneself and to
develop as a person on an ever-growing basis. It is something
that differs from a mere spirit of rebellion or pure resistance; it
is, rather, this readiness to take a risk, to transform oneself cre-
atively. In this sense, education as an expansion of one’s own
horizons is transformation. It means awareness and becoming
aware that it is worthwhile to work on one’s self (trans-forma-
tion is always formation). When Herbert writes about the wise
Chinese, searching for “talent in their deficiencies,” it is impos-
sible not to refer to St Paul and his 2 Cor 12:9-10:

The Lord has told me: “My grace is enough for you. For the strength perfects
itself in one’s weaknesses.” So, I will gladly boast of my weaknesses so that
Christ’s power will dwell in me. That is why I am pleased with my weaknesses,
insults, insufficiencies, persecutions, oppression because of Christ. For when-
ever [ am weak, [ am strong.

This is not the glorification of weaknesses for their own sake,
but an opening to a different understanding of oneself: One’s
strength perfects itself in weakness, dUvaug év dacBeveiq
teheltor. We can understand it as a juxtaposition of the memory
of the past, painfully experienced through weakness, with the



322 Andrzej Wiercinski

reality of the present; a present that is shaped by the strength
that comes to us. It is a departure from concentrating on one’s
own limitations in favor of the discovery and appreciation of the
gift (Gabe), with which a specific task (Auf-gabe) is integrally
connected. The strength hidden in the gift is always greater than
our powerlessness. The art lies in seeing this gift, understanding
it, and using it. The more one is open to the gift, the stronger one
becomes. It is also impossible not to recall here the voluntary
humiliation of Christ mentioned in Phil 2:7, “[he who] emptied
himself” (6ALQ 0010V Ekévarcey poperv dovAov). This kenotic
(kévmoig) vision is a real antidote to the intrinsically imprudent
human dreams of power and greatness. It is easy to be deceived
by empty words and promises (Opdg dmatdtm Kevoig Adyolg o1d,
Eph 5:6). The kenotic understanding of education offers a real
grasp of its inherent strength by giving up dominance, by ceas-
ing to exercise power and control over others, in order to truly
serve human beings and accompany them on the paths of their
lives. Education, when understood as a personal gift, is not a
recipe for cooking up a measurable success in any particular
field, but an invitation to discover perspectives, including those
that lie on the border of almost impossible possibilities.'
Education is also a reflection on what, how, and why we can learn.
On the educational path, we discover what kind of people we are, as
well as what we want to become, or can indeed become. The readi-
ness to take the risk of education is testimony to the recognition of
the necessity for transformation, which results from a profound con-
viction that we do not have some finite vision of ourselves, no matter
what moment of life we find ourselves in, as human beings. An un-
derstanding that everything can, and could, be different, is fundamen-

13 Cf. Andrzej Wiercinski, “Educative Encounter as a Meeting of People in Need,” in
idem, ed., Hermeneutics-Ethics-Education (Minster: LIT Verlag, 2015), 491-504.



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 323

tal to education as a transformation. The sentimental and stubborn
persistence in the belief that this is already the case and cannot be
otherwise, is equivalent to our consent to stagnation. Everything that
is creative and beautiful in life is variable, dynamic, unfinished, and
always on the way of becoming.'

“Just a path” is a very personal way of looking at a human being,
which marks out a specific route for one’s individual choices, a route
that is often not entirely transparent or understandable to oneself. It
can be a very complicated path, but at least it is one’s own; a path
that is unmistakable among other paths, full of uncertainties, turns, or
even life dramas. Education is a matter of seeing various aspects of
the route, and of finding one’s self on different paths at the same time.
“Just a path” is not an easy route for any human being; it is the way of
living one’s life chosen by a person who does not hesitate to deal with
ethical anxieties, who inquires, seeks, and does not succumb to sche-
matic arrangements, especially with regard to the problematic nature
of choices and potential threats. This route is the slow, difficult, and
dangerous one, quite unpredictable, and full of risk and insecurity in
connection with getting to know oneself. It is the path of our particu-
lar decisions; the path on which the drama of the individual, the one
and only existence, is essentially incommunicable in its very unique-
ness and unrepeatability.

Going along this path requires constant concentration and an
awareness that we are radically responsible for our choices, and hence
getting the courage to go through with it. “Radically” means that even
when nobody else can understand those choices, that is, what is being
done. This radicality is the readiness to take a risk, above all because
we cannot be content with the norms which are obligatory on the path
of truth. The level of generality and abstractness on this path can-

14 Ricoeur places all human creativity within the horizon of incompleteness—un-
finished, insatiable, unfulfilled: “Under history, memory and forgetting. / Under
memory and forgetting, life. / But writing a life is another story. / Incomple-
tion.” Cf. Paul Ricoeur, Memory, History, Forgetting, trans. Kathleen Blamey
and David Pellauer (Chicago: University of Chicago Press, 2003), 506.



324 Andrzej Wiercinski

not satisfy us. An awareness of the uniqueness of our own existence
makes us go on and choose in our own way, which does not mean
that we necessarily take liberties, but that we make very personal de-
cisions. The apparent, and actually rather problematic, nature of such
choices lies in the virtual impossibility of their social verification,
because in their deepest sense they occlude such verification. Nobody
is able to make those personal, individual choices for us, hence no one
is able to capture what is their innermost structure and most ours in
them. This is the deepest dimension of the risk we take in the making
of choices, both on the side of the human being taking a risk and on
the side of that human being’s environment. All dilemmas related to
such choice-making remain within the horizon of tension; both the
internal tension experienced by that human being, and that related to
society at large. The tension lends a specific color to human existence,
which is always, in its essence, an ethical existence.'® In the reflection
on human action, the ethical motifis not an added element but is the
most fundamental dimension of our being-in-the-world. Human life
relies on searching and struggling, and not on following an established
path.'® And it concerns not only more or less justified introspection,
but the constant exercising of one’s capacity for seeing a human be-
ing in the other, regardless of whether, and perhaps especially when,

15 Cf. Andrzej Wiercinski, “Hermeneutic Existence as a Phronetic Existence: Rad-
icality of Human Responsibility,” Kwartalnik Pedagogiczny 236, no. 2 (2015):
204-28.

16 A human being who tries to understand himself/herself, an other, or the text,
discovers not only the world that reveals itself to one, but dis-covers oneself
in the world which unfolds before one. “[... U]nderstanding is not just one of
the possible behaviors of the subject but the mode of being of Dasein itself.
It is in this sense that the term ‘hermeneutics’ has been used here. It denotes
the basic being-in-motion of Dasein that constitutes its finitude and historicity,
and hence embraces the whole of its experience of the world. Not caprice, or
even an elaboration of a single aspect, but the nature of the thing itself makes
the movement of understanding comprehensive and universal.” Gadamer, Truth
and Method, xxvii.



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 325

one of them is or seems to be unfamiliar and foreign to us.'” The risk
of education is the source experience, the primordial dimension of
human creativity, which is not satisfied with ready-made arguments,
but casts out feelers for its most eloquent expression. It is not a mere
striving to be unique, but a recognition of the need for a radical re-
sponse to the gift and task which human existence has received and
requires. In education, this radical responsibility is the readiness for
a creative transformation. Education as transformation takes place on
the path in search of truth, investigating it, struggling for its where-
abouts. Education is not so much a matter of giving one’s consent to
possible dangers and dilemmas that may arise; rather, it is a conscious
approval of the risk of making a choice which cannot be reduced to a
lesser choice by any decisions relatable to a system as such. The inev-
itability of dilemmas is not an unfortunate coincidence, but the source
of living and of creative experience for a human being, in their deep-
est sense. An ability to take risks is, above all, the fundamental hu-
man capability as somo capax.'® Education is the readiness to modify

17 It is difficult not to recall here the words spoken by Max Frisch—especially in
the context of the painful migration-immigration experiences in the most re-
cent history of Europe and the world: “Ein kleines Herrenvolk sieht sich in Ge-
fahr: man hat Arbeitskrdfte gerufen, und es kommen Menschen. Sie fressen den
Wohlstand nicht auf, im Gegentelil, sie sind fiir den Wohlstand unerldsslich.” [A
small sovereign population smells danger: they have summoned workers, and
lo, human beings came instead. They do not devour the general prosperity; on
the contrary, they prove indispensable to the general prosperity.] Max Frisch,
“Vorwort,” in Alexander J. Seiler, Siamo italiani—Die Italiener: Gesprdiche mit
italienischen Arbeitern in der Schweiz (Zirich: EVZ Verlag, 1965).

18  Cf. Andrzej Wiercinski, “Paul Ricoeur’s Anthropological Hermeneutics of the
Person as [’homme capable,” Analysis and Existence 19 (2012): 161-76. With
reference to Gabriel Marcel, Ricoeur understands a human as homo capax.
L’homme capable and [’homme agissant are synonyms for him. Fundamen-
tal human capacities (capacités)—speaking, acting, narrating, sensitivity to
the Other, and taking responsibility—have their counterpart in vulnerabilities
(vulnérabilités). See Paul Ricoeur, Oneself as Another, trans. Kathleen Blamey
(Chicago: The University of Chicago Press, 1992), also Boyd Blundell, Paul
Ricoeur Between Theology and Philosophy.: Detour and Return (Blooming-



326 Andrzej Wiercinski

one’s life creatively. This existential dynamics makes us aware that
education does not focus on measurable results, but on making a hu-
man being more sensitive to the need to take responsibility for his/her
own development, for shaping the mind, will, emotions, body, and the
relationships with others and with the surrounding world. The drama
of education is concentrated in not making the huge creative poten-
tial that lies within every human being go unnoticed. But formalized
education not only risks frequently an acceptance of mediocrity and a
lack of quality: It even promotes these, often even quite consciously.

Education does not mean safer, more predictable, and risk-free
formal arrangements: Sometimes it is a way of finding oneself strand-
ed between promise and hope. This promise applies to a vision of
life which everyone entertains differently. And everyone is radical-
ly responsible for the development of this vision. No one can take
this responsibility from a human being, even where the human being
would be very happy to be rid of this incubus. The promise cannot
be predicted on the basis of results taken from the past. The promise,
émoyyeAia, is what reveals itself to us. Its biggest enemy is calcula-
tion, spiritual parsimony. And its greatest friends are uncertainty, con-
sent to risk-taking, talent, and determination. The promise of educa-
tion is not an anticipation of, and a calculation for, future results, but
an invitation to courageously clash with life as a task, to look into the
future which cannot be determined by our desires and expectations
alone. The risk of education is the danger of not noticing the potential
that lies in development as a human being, an inability to imagine the
almost unlimited personal possibilities of maturing and growth. Ed-
ucation is not the multiplication and accumulation of the information
that gathers momentum around a human being and in its living envi-
ronment, but a constant growth of the human being as a human being
(Zuwachs an Sein, an increase in Being).!” The focus on development

ton, Ind.: Indiana University Press, 2010), as well as Gaglle Fiasse, ed., Paul
Ricoeur: De I’homme faillible a I’homme capable (Paris: Presses Universitaires
de France, 2007).

19 “That the picture has its own reality means the reverse for what is pictured, name-



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 327

and growth becomes a way of being that makes education possible.
This way of being, despite an apparent weakness, uncertainty, and
unpredictability in itself, not only allows a human being to reach his/
her self, but also represents the chance of opening oneself to the other.
The hermeneutics of education, understood in this way, becomes at
the same time the hermeneutics of hospitality. It is an invitation to
take the risk of education on the chin bravely. In this sense, the risk is
not a deficiency (defectum), but a way of discovering life, which is a
constant challenge and call issued to all individual persons.

Transformation is the main task of education. It is the shaping of an
understanding of oneself as a human being in-the-world, who capably
determines conscious and free choices. An ability to make free choices,
and a willingness to take responsibility for them, cannot be achieved
through the mere transmission and checking of information about a hu-
man being and one’s own environment. Education is more like a school
of life; the school of being an attentive and sensitive human being in
love with the world, and compassionate about the world. The transfor-
mation of a person is the goal of education and its ultimate fulfillment.
The key to such an understanding of education is the belief that educa-
tion is self-education (Erziehen ist Sich-Erziehen).*

The task of the hermeneutics of education is to reflect on what
is happening to us, and in us, when we learn from others or when

ly that it comes to presentation in the representation. It presents itself there. It does
not follow that it is dependent on this particular presentation in order to appear.
It can also present itself as what it is in other ways. But if it presents itself in this
way, this is no longer any incidental event but belongs to its own being. Every
such presentation is an ontological event and occupies the same ontological level
as what is represented. By being presented it experiences, as it were, an increase
in being. The content of the picture itself is ontologically defined as an emanation
of the original.” Gadamer, Truth and Method, 135 (emphasis in original).

20 Hans-Georg Gadamer, “Education is Self-Education,” Journal of Philosophy of
Education 35, no. 4 (November 2001): 529-38. See also Hans-Georg Gadamer,
Hans-Georg Gadamer on Education, Poetry, and History: Applied Hermeneu-
tics, ed. Dieter Misgeld and Graeme Nicholson, trans. Lawrence Schmidt and
Monica Reuss (Albany, NY: SUNY Press, 1992).



328 Andrzej Wiercinski

we teach others. Any educational reforms that merely concentrate on
structural problems, and decisions about these, are doomed to failure,
but not only because they do not see some, or even the most import-
ant elements to do with the system being investigated. Their failure
is due to their calculative orientation, which makes it impossible to
reflect on what is most important in education: the human person.
Education cannot forget about itself (Selbstvergessenheit). Forgetting
about what education really means, in its deepest and most rooted
sense, is also its greatest drama, despite its undoubted advancements
in the transmission and accumulation of information about the world.
The contemporary human being possesses an impressive knowledge
and does, at the same time, and quite disproportionately, lack an abil-
ity to understand and thus to interpret what is happening in and with
himself/herself in the educational process. A critical and involved
presence in the world allows us to look calmly upon the attacks on
education, which are regularly thrown at it from various sides. It is
clear that education deals well with those attacks, and with the urges
of various political forces to have an influence on it. One can even
say that political attacks on education often immunize and strengthen
it. Yet a lack of reflection on itself inevitably leads education to get
somewhat lost, almost as if it were on an aimless track and going off-
road.

Education as transformation is a formation, which is the formation
of the person in the stance of his/her ability to learn. Learning is the
shaping of the learner’s awareness, of the determination and readiness
to discover the unknown. It is the courage to face difficulties, which
involves the transgression of oneself, allows one to discover one’s
own limitations, and to look for ways of dealing with them. Educa-
tion is self-confidence; it is an understanding that to learn is good and
that one can do it. Learning is also the taking of the risk that we can
actually succeed in something concrete. An educational failure is not
a matter of not mastering some particular section of the material or a
failure in an exam: It is an inability to take responsibility for self-de-
velopment, for the need to think, to understand, to talk to oneself



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 329

and to others. An engagement in thinking is, existentially, one of the
most demanding and perhaps most difficult challenges of education.
It is also an understanding that there is no access to oneself without
the mediation offered to us by understanding that which is different,
unknown, austere, and practically ascetic.?! Education means to learn
to overcome distance, and to come closer to oneself and to the other.

The risk of education is a beautiful risk.?> The beauty of this risk
is conditioned by the beauty of education. It is the beauty of reaching
out to ourselves and discovering the richness that awaits us in the
world. Like in Zbigniew Herbert’s poetry:

The Prayer of Mr. Cogito—Traveler®

Thank you Lord for creating a beautiful and very varied world
and for allowing me in your unfathomable goodness to visit places
that were not places of everyday anguish

—that in Tarquinia I lay at night in the square by the well

with the swinging voice of a bell which reverberated your wrath or forgiveness
and when a little donkey in Corcyra on the island of Corfu

sang out from its bellowing lungs the melancholy wedded to the landscape

and in the ugly city of Manchester I discovered people good and wise
nature repeated its reasonable tautologies:

the forest was a forest the sea was the sea the rock was a rock and the
stars circled overhead and all was just as it ought

—Iovis omnia plena—forgive me that I thought only of myself

21  “There is no self-understanding that is not mediated by signs, symbols, and
texts; in the last resort self-understanding coincides with the interpretation giv-
en to these mediating terms.” Paul Ricoeur, From Text to Action: Essays in
Hermeneutics, 11, trans. Kathleen Blamey and John B. Thompson (Evanston,
I11.: Northwestern University Press, 1991), 15.

22 Gert Biesta, The Beautiful Risk of Education (Boulder, Co.: Paradigm Publish-
ers, 2013).

23  Zbigniew Herbert, “The Prayer of Mr. Cogito—Traveler,” from the volume
Raport z oblgzonego miasta i inne wiersze, in idem, Wiersze zebrane (Krakow:
Wydawnictwo a5, 2008), 454-56. My own translation.



330

Andrzej Wiercinski

while the lives of others cruelly irreversible turned around me
like the great astrological clock of St Pierre in Beauvais
that I was lazy distracted too timid in labyrinths and caves

and forgive me I did not fight like Lord Byron for the happiness of conquered
peoples
and only treasured the risings of the moon and museums

—I thank you that the works created for your glory have let me partake in your
mystery and

in my conceit I could envision

that Duccio van Eyck Bellini painted also for me

and the Acropolis which I never really understood
did patiently reveal its mutilated body to me

—Please reward the gray-haired old man
who offered me graciously the fruit from his garden
on the sun-drenched native island of the son of Laertes

and also Miss Helen from the misty island of Mull in the Hebrides
for being hospitable Greek style and asking me to leave

a lit lamp in the window overlooking Holy Iona each night

so that the earth’s lights would send greetings to each other

and also all those who showed me the way saying kato kyrie kato

that you would look after Mother Spoleto and Spiridion of Paxos

the good student from Berlin who saved me from oppression and when
unexpectedly met up

in Arizona took me to the Grand Canyon

which is like a hundred thousand cathedrals turned upside down

—Lord let me not think of my foolish moist-eyed gray stalkers
when the sun goes down in the truly indescribable Ionian Sea

so that I might understand other people other tongues other pain
and above all let me be humble

one who desires the wellspring

thank you Lord for creating a world beautiful and so varied



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 331

and if this is your seduction I am seduced
for good and no regrets

Herbert is quoted both at the beginning of my paper and at the end;
just like the motif of beauty is in Gert Biesta’s book, entitled The
Beautiful Risk of Education, and in the “Appendix.”* The power of
poetry is the power of beauty, thanks to which we experience the joy
of life and the joy of education. It is the joy and pain of struggling for
oneself, taking risks; it is the transgression and transformation of a
person as the subject and object of education. It is just a path which
gets tangled up, like everything in life, and is full of silence and ten-
sion; the path that seduces “for good and no regrets.”

The experience of education as an event (Ereignis) is an ability
to experience some specific existential tension that accompanies our
constant discovery of the beautiful and very varied world. Hence, this
is a rudimentary experience, in the deepest philosophical sense, be-
cause it keeps a human being suspended in a state of astonishment
at the mystery of Being. The experience of education is above all a
creative experience, and not just an imitative one.” Education is an
event that keeps a human being in the state of readiness for constant
transformation.

The risk of education is the risk taken on by maturing and noticing
the problem one has with oneself and the world; it is an understanding
that one has to deal with this problem in a way which every one of

24 “Appendix: Coming into the World, Uniqueness, and the Beautiful Risk of Edu-
cation: An Interview with Gert Biesta by Philip Winter,” in Biesta, The Beautiful
Risk of Education.

25  “Not just occasionally but always, the meaning of the text goes beyond its author.
That is why understanding is not merely a reproductive but always a productive
activity as well. Perhaps it is not correct to refer to this productive element in
understanding as ‘better understanding’ [ ...] Understanding is not, in fact, a better
understanding, either in the sense of superior knowledge of the subject because of
clearer ideas or in the sense of fundamental superiority of conscious over uncon-
scious production. It is enough to say that we understand in a different way, if we
understand at all.” Gadamer, Truth and Method, 296.



332 Andrzej Wiercinski

us needs to discover as their own way of life.”® Are we ready to take
the risk of education regardless of how much we feel trapped in the
existing educational structures?

Education is a conversation.?” And every conversation is a slow
and difficult path that does not promise us quick learning outcomes.
It rather invites us to think about the sense lurking in the question of
effects and their measurability. It teaches sensitivity, the finesse of
thinking, creativity, virtuosity, restraint, and an awareness of dilem-
mas. Like Aristotle, it teaches us to be good by learning from others
who are good. It encourages everyone to practice goodness. Phronetic
education is a clear alternative to systemic education, which is aimed
at developing specific skills, competencies, and capabilities, and is,
above all, an alternative to the predictability of education.?® Educa-
tion is movement, dOvaug; it is the search for the path of truth. It is
the patient training to find oneself, the constant growing up, becom-
ing, and reworking of all that is complicated, confusing, and difficult
(Freudian Durcharbeiten).”

The world we live in is beautiful in its diversity. Education is the
creative way of being-in-the-world, an incessant and generous use
we make of the richness which is laid out before us. It is relishing
the beauty of the world. It is virtuosity that helps us to understand the
inexhaustibility of our limitedness. Education teaches us to be hum-
ble in the face of the overwhelming nature of this world, and, in its
essence, is grateful. The complexity, diversity, richness, and beauty

26  See David W. Hall, Paul Ricoeur and the Poetic Imperative: The Creative Ten-
sion between Love and Justice (Albany, NY: SUNY Press, 2007).

27  Cf. Andrzej Wiercinski, “The Primacy of Conversation in Philosophical Herme-
neutics,” in Gadamer s Hermeneutics and the Art of Conversation ed. Andrzej
Wiercinski (Miinster: LIT Verlag, 2011), 11-33.

28 Andrzej Wiercinski, “Phronesis as the Mediation between Logos and Ethos:
Rationality and Responsibility,” in The Hermeneutic Rationality/La rational-
ité herméneutique, ed. Maria Luisa Portocarrero, Luis Umbelino, and Andrze;j
Wiercinski (Miinster: LIT Verlag, 2012), 73-86.

29  Cf. Martha C. Nussbaum, Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, and
Justice (Oxford: Oxford University Press, 2016).



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 333

of the world call for gratitude. The meditative way of being-in-the-
world is gratitude: “Thinking is gratitude,” Denken ist Danken.’® Ed-
ucation teaches us this very attitude of gratitude (edyapiotém). And
thus, education as a risk to be taken on melds into gratitude.

Bibliography

Arendt, Hannah. The Human Condition. Chicago: University of Chi-
cago Press, 1998.

Biesta, Gert. The Beautiful Risk of Education. Boulder, Co.: Paradigm
Publishers, 2013.

Blundell, Boyd. Paul Ricoeur Between Theology and Philosophy:
Detour and Return. Bloomington, Ind.: Indiana University Press,
2010.

Fiasse, Gaélle, ed. Paul Ricoeur: De [’homme faillible a ["homme ca-
pable. Paris: Presses Universitaires de France, 2007.

Frisch, Max. “Vorwort.” In Alexander J. Seiler, Siamo italiani—Die
Italiener: Gesprdiche mit italienischen Arbeitern in der Schweiz.
Ziirich: EVZ Verlag, 1965.

Gadamer, Hans-Georg. “Education is Self-Education.” Journal of
Philosophy of Education 35, no. 4 (November 2001): 529-38.

---. Hans-Georg Gadamer on Education, Poetry, and History: Ap-
plied Hermeneutics. Edited by Dieter Misgeld and Graeme Nich-
olson, translated by Lawrence Schmidt and Monica Reuss. Alba-
ny, NY: SUNY Press, 1992.

30 Martin Heidegger, What is Called Thinking, trans. Jesse Glenn Gray (New York:
Harper & Row, 1968). See Dietmar Koch, “Warum kann das Denken ein Danken
sein? Zu einer Bestimmung im Denken des Ereignisses im Werk Martin Heideg-
gers,” in Im Garten der Philosophie: Festschrift fiir Hans-Dieter Bahr zum 65.
Geburtstag, ed. Oya and Dietmar Koch (Miinchen: Fink, 2005), 131-40.



334 Andrzej Wiercinski

---. Truth and Method. Translated by Joel Weinsheimer and Donald
G. Marshall. 2nd rev. ed. New York: Continuum, 2004.

Hall, David W. Paul Ricoeur and the Poetic Imperative: The Creative
Tension between Love and Justice. Albany, NY: SUNY Press,
2007.

Heidegger, Martin. Discourse on Thinking. Translated by John M.
Anderson and E. Hans Freund. New York: Harper & Row, 1966.

---. What is Called Thinking. Translated by Jesse Glenn Gray. New
York: Harper & Row, 1968.

Herbert, Zbigniew, and Czestaw Milosz. Korespondencja. Edited
by Barbara Torunczyk. Warsaw: Fundacja Zeszytéw Literackich,
2006.

Herbert, Zbigniew. Wiersze zebrane. Krakow: Wydawnictwo a5,
2008.

Koch, Dietmar. “Warum kann das Denken ein Danken sein? Zu einer
Bestimmung im Denken des Ereignisses im Werk Martin Heideg-
gers.” In Im Garten der Philosophie: Festschrift fiir Hans-Die-
ter Bahr zum 65. Geburtstag, edited by Oya and Dietmar Koch,
131-40. Miinchen: Fink, 2005.

Madison, Gary B. On Suffering: Philosophical Reflections on What it
Means to be Human. Hamilton: Les Erables Publishing/McMaster
Innovation Press, 2009.

Nussbaum, Martha C. Anger and Forgiveness: Resentment, Generos-
ity, and Justice. Oxford: Oxford University Press, 2016.

Plato. “Statesman.” In Plato: Complete Works, edited by John M.
Cooper and D. S. Hutchinson, 294-358. Indianapolis: Hackett
Publishing Co. Inc., 1997.

Ricoeur, Paul. From Text to Action: Essays in Hermeneutics, I1. Trans-
lated by Kathleen Blamey and John B. Thompson. Evanston, Ill.:
Northwestern University Press, 1991.

---. “Intellectual Autobiography.” In The Philosophy of Paul Ricoeur,
edited by Lewis E. Hahn. Chicago: Open Court, 1995.

---. Memory, History, Forgetting. Translated by Kathleen Blamey and
David Pellauer. Chicago: University of Chicago Press, 2003.



Learning toward Understanding the Tradition that We Are 335

Oneself as Another. Translated by Kathleen Blamey. Chicago:
The University of Chicago Press, 1992.

Wiercinski, Andrzej. “Educative Encounter as a Meeting of People

in Need.” In idem, ed., Hermeneutics-Ethics-Education, 491-504.
Miinster: LIT Verlag, 2015.

“Hermeneutic Existence as a Phronetic Existence: Radicality
of Human Responsibility.” Kwartalnik Pedagogiczny 236, no. 2
(2015): 204-28.

. “Hermeneutics and the Indirect Path to Understanding.” In The

Task of Interpretation: Hermeneutics, Psychoanalysis, and Liter-
ary Studies, edited by Edward Fiata, Dariusz Skoérczewski, and
Andrzej Wiercinski, 11-44. Lublin: Katolicki Uniwersytet Lubel-
ski, 2009.

. “Paul Ricoeur’s Anthropological Hermeneutics of the Person as

[’homme capable.” Analysis and Existence 19 (2012): 161-76.

. “Phronesis as the Mediation between Logos and Ethos: Rational-

ity and Responsibility.” In The Hermeneutic Rationality/La ratio-
nalité herméneutique, edited by Maria Luisa Portocarrero, Luis
Umbelino, and Andrzej Wiercinski, 73—86. Miinster: LIT Verlag,
2012.

. “Ryzyko edukacji: zyciowe wyzwanie.” In Ryzyko jako warunek

rozwoju: Transformatywne aspekty hermeneutyki edukacji, edit-
ed by Klaudia We¢e and Andrzej Wiercinski, 415-29. Torun: Wy-
dawnictwo Adam Marszatek, 2016.

. “The Primacy of Conversation in Philosophical Hermeneutics.”

In idem, ed., Gadamer’s Hermeneutics and the Art of Conversa-
tion, 11-33. Miinster: LIT Verlag, 2011.






ToN CoPOERU

Is European Constitutionalism an Answer to the
Problem of Violence?

Abstract: A hundred years after the Great War, could we disregard the role of violence
in the constitution of the core values of Europe? Taking into account recent contribu-
tions on the phenomenology of violence, I will in this paper examine to what extent
the European Union’s constitutional order is able to fulfill the double exigency of
enhancing freedom and preventing violence. In the final part, I will discuss the pos-
sibility and the desirability of a “post-state constitutionalism.” More than to the need
for socio-economic interdependence, the European project has to be related to the
(moral, political, philosophical) imperative to avoid “the worst violence.” European
integration may be considered, therefore, the outcome of a “constitutionalist ethos.”

Keywords: European Union, constitutionalism, post-state, violence, meaning, the
worst violence, Michael Staudigl, Leonard Lawlor!

A hundred years after the Great War, could we disregard the role of
violence in the constitution of the core values of Europe? Could we
have forgotten the amplitude of the violence and the role it played in
our lives? In fact, this is what Anton Blok suggests when he states, in
his analysis of modern societies, that in these societies the means of
violence have long since been monopolized by the state and any form
of violence outside that of the state appears therefore as irrational, as
an antithesis of “civilization.”

1 This paper is an outcome of the project The Structures of Conflict: A; Phenome-
nological Approach to Violence, Grant Number: PN-III-P4-IDPCE-2016-0273,
carried out at the Research Institute of the University of Bucharest (ICUB).

2 Anton Blok, “The enigma of senseless violence,” in Meanings of Violence: A



338 Ion Copoeru

We can already notice that the modern state is using violence
against violence. However, the nature of these two forms of violence
has not been investigated sufficiently. What does it mean to use vi-
olence against violence? Is the state able to address violence when
one form is replaced by another, when one mode of violence is only
pushing the other outside the realm of the “rational”?

Constitutional crises have abruptly irrupted in the last years in
some European countries, like Poland, Hungary, and Romania, rais-
ing questions over the foundations of the European political setting.
Are these crises a manifestation of a weakening of fundamental val-
ues and principles, or just a matter of the compliance of some state
with EU fundamental rights and values? In any case, there is a sense
of urgency about answering these challenges of democratic society.?
Authors still wonder “whether it is possible to target the crises of Eu-
ropean constitutionalism without addressing and clarifying the mean-
ing of the term itself [...].”

The first question I try to answer in the following paper will be:
How could we describe violence phenomenologically? I will then dis-
cuss violence in connection with the sphere of experience and mean-
ing. If it is intrinsic to the structure of experience, can we still see
it as irreducible? The second question cannot be but: Which is the
appropriate answer to violence? Keeping violence away or fighting
violence with violence? By this path, I will arrive at the idea of a
(transcendental) conversion of violence, in connection with that of
the affect.

Cross Cultural Perspective, ed. Goran Ajimer and Jon Abbink, 23-38 (Oxford:
Berg, 2001), 23, https://hdl.handle.net/11245/1.192914.

3 Armin von Bogdandy and Pal Sonnevend, eds., Constitutional Crisis in the Eu-
ropean Constitutional Area: Theory, Law and Politics in Hungary and Romania
(Oxford: Hart Publishing, 2015).

4 Katarina Sipulova, review of Constitutional Crisis in the European Constitu-
tional Area, ed. von Bogdandy and Sonnevend, Strredoevropské politické studie
/ Central European Political Studies Review 18, no. 1 (2016): 101-9 at 108,
https://journals.muni.cz/cepsr/article/viewFile/6018/5185.



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 339

In the second section of the paper, I will briefly answer the question:
Is Europe—as a political, cultural, and juridical (constitutional) project—
able to address the fundamental problem of violence? My answer will
be generally affirmative, but we still have to show how this project can
fulfill its aim. Again, should violence be actively kept away? Should it be
fought with more violence? Or should we rather think about converting
violence, and keep in mind the concept of vulnerability?

Describing Violence Phenomenologically

One major way in which the experience of violence can be analysed is
that of phenomenology. However, it seems that the experience of vi-
olence takes phenomenology beyond its common understanding, to-
wards an approach which goes from the mere description of violence
to the uncovering of fundamental aspects pertaining to responsivity.

From the standpoint of classic phenomenology, there is no vio-
lence per se.” We can speak of violence only in the sense that “there
are (historically and culturally) constituted—and thus irreducibly
contingent—orders, within which the meaning ‘violence’ is ascribed
to a given social event.”® The advantage of this view—at least appar-
ently—is that it allows us to define and to debate what a violent event
is and what not. But does it allow us to really negotiate with violence,
to address its core? Finally, we have to admit that the analysis of the
orders of violence pertains to the “sovereign,” who is the one who
defines what violence is and what not. But the figure of the sovereign
is rather an obstacle to bringing violence to light, and also withdraws
from individuals the right and the capacity to deal with it.

5 Michael Staudigl, “Introduction: Topics, Problems, and Potentials of a Phenom-
enological Analysis of Violence”, in Phenomenologies of Violence, ed. Michael
Staudigl, Studies in contemporary phenomenology 9 (Leiden and Boston: Brill,
2014), 1-32.

6 Ibid, 1.



340 Ion Copoeru

The constructivist view of violence, apparently endorsed by clas-
sic phenomenology, fully acknowledges a variety of orders of vio-
lence which are in fact cultural variations on our understanding of
violence, but it fails to understand the experience of violence as such,
which is relegated to the marginalized status of “brute fact of ‘phys-
ical violence.”””

Can we do that while the explicit aim of the phenomenological in-
vestigation is the development of a phenomenology of violence suf-
fered, as in the studies of Delhom,? for example, or an analysis of vio-
lence in terms of being “destructive of sense”?’ Staudigl is undoubtedly
right when he questions the capacity of the perspectival approach to
bring the phenomenon of violence to the fore,'’ but he eventually refus-
es to see it as anything but a break in our inter-subjective fabric.

It would in fact be difficult for a phenomenological approach to
move away from the idea that the subject has to be at the center of a
theory of violence. Subject-centric approaches are not only dominant
in the phenomenological literature on the topic of violence, but also
grounded in the core concepts and theories of phenomenology. It is
obvious that the understanding of violence requires the description of
the levels of experience and of the layers of meaning that are consti-
tutive for it. However, as Michael Staudigl acknowledges, that should
not forbid us to “place ourselves in a position to articulate as violence
something that in a given context has not yet been (or is not any lon-
ger) acknowledged as violence.”!!

7 Ibid., 2. Staudigl takes the expression from Maren Lorenz, “Physische Gewalt—
ewiggleich? Historische Korperkontexte contra absolute Theorien,” Wiener Zeit-
schrift zur Geschichte der Neuzeit 4, no. 2 (2004): 9-24.

8  Pascal Delhom, “Verletzungen,” in Gewalt. Strukturen. Formen. Reprisenta-
tionen, ed. Mihran Dabag and Bernhard Waldenfels (Munich: Fink, 2000),
279-96.

9 James Mensch, Embodiments: From the Body to the Body Politic (Evanston, Il1.:
Northwestern University Press, 2009), 72.

10 Michael Staudigl, “Towards a Relational Phenomenology of Violence,” Human
Studies 36, no. 1 (2013): 43—66.

11 Staudigl, “Introduction,” 2.



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 341

Nevertheless, Staudigl takes the different path of building a phe-
nomenological theory of violence, one that I would call “descriptive.”
In describing the multifaceted phenomenon of violence in a detailed
manner, he hopes to find the “subtle ways—beyond the physically
tangible or visible—in which violence makes its way into human life
forms, shaping them and settling in these, oftentimes undetected.”'?
This approach entails a preliminary decision on what counts as vio-
lence or not, i.e., on the meaning of violence. That decision led him to
emphatically state that “violence exists (but not violence fout court)
and that it must always be considered within the horizon of its partic-
ular orders.”"?

Summing up the position of Staudigl, violence is an irreducible
social phenomenon, in the sense that we are not allowed to interpret
it as a non-social phenomenon. Violence is therefore the most out-
standing form of a “negative sociality”'* and, as such, it has to be
eliminated or reduced.

But what if we adapted the phenomenological method so that it per-
tained to a region beyond the construction of meaning? The epoché
would instead lead us to “a ‘field of experience’ that is neither strictly
subjective nor strictly objective.”’® As Leonard Lawlor put it, at this
level, which he calls “transcendental immanence,” we shall necessarily
encounter “the foundation of the problem of the worst violence.”!®

Thereby, we realize that violence is not only describable as the
socially irreducible integrality of the levels and layers of meaning,
but also—and this is its most striking and paradoxical aspect—as a
trans-individual trans-subjective phenomenon. Its embeddedness in
the fabric of sociality can hardly be denied.

12 Staudigl, “Towards a Relational Phenomenology of Violence,”46.

13 Ibid.

14 Christian Sternad, review of Phdnomenologie der Gewalt, by Michael Staudigl,
Studia Phaenomenologica 17 (2017): 422-6.

15  Leonard Lawlor, From Violence to Speaking Out: Apocalypse and Expression in
Foucault, Derrida and Deleuze (Edinburgh: Edinburgh University Press, 2016), 5.

16 Ibid.



342 Ion Copoeru

The term “worst violence,” as well as “transcendental violence”
or “fundamental violence,” was introduced by Derrida in his famous
paper on Levinas from 1964."” Fundamental violence is located right
in the foundation. As Derrida shows, in order for me to experience
a being, it has to enter my sphere of experience and thus to be en-
dowed with a meaning. Accordingly, when anything new enters into
my sphere of experience, it has to be connected with past experiences
in order to be understood. If a person enters my sphere of experience,
she/he can be understood only through my prejudices and formed
ideas. The use of language already constitutes a form of violence. As
Lawlor synthesizes this situation, “transcendental violence is funda-
mental because it appears in the fundamental structure of experience”
and it “cannot be eliminated.”"®

This does not mean that we cannot in fact try to eliminate it. A
complete (and reiterated) phenomenological epoché will suspend
not only “the world” (for the subject), but also the mundane reaction
(of the subject), particularly her/his attempt to reject violence. What
motivates such a renewed suspension is the fact that we would be
required to use “more and more violence to repress and control what
is fundamental in experience.”"” This is what Lawlor calls “the worst
violence.”

We receive this new insight on the worst violence as a painful
discovery. In fact, the phenomenological method, in the radical sense
used here, helps us to uncover a level of affectivity in the description
of violence.?® This new level will prompt us to effectuate a conversion

17 Jacques Derrida, “Violence and Metaphysics,” in Writing and Difference, trans.
Alan Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1978; Bloomington: Indiana
University Press, 1992), 79-102.

18  Leonard Lawlor, From Violence to Speaking Out, Xi.

19  Ibid.

20  For the relationship between violence and affectivity, see Cristian Ciocan, “Vi-
olence and Affectivity,” Human Studies (2019), https://doi.org/10.1007/s10746-
019-09507-5. Ciocan underlines that “the affectivity is differently constituted
each time, depending on the various situations of symmetrical and asymmetrical
violence that the third witnesses.”



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 343

and to open the path for a phenomenology of non-violence.?! In Law-
lor’s terms, a new mode of existence, i.e., an ethics for humans, will
consist in the reversal of the idea of the worst. This reversal comes
about through the emergence of the idea of transcendental power-
lessness.”? We are powerless in the face of violence, yet we maintain
a special kind of power: the power of letting the other be free. The
problem will then be that of minimizing the irreducible violence. For
that, we have to produce a speech act that is concomitantly an actual-
ity and a potentiality.?

The irreducible violence, which can be found in the fundamental
structure of experience, motivates reactions. One of these reactions is
that of using more and more violence to repress and control the funda-
mental in experience. The problem with this reaction is that it is more
violent than the fundamental violence that it tries to eliminate. Once
we recognize that the worst violence is a reaction, we are able to rec-
ognize its nihilistic character: “it wills the end as such.”* However,
the “phenomenological reasons imply that the end is always the end
as something other than the end. The end is always related to some-
thing that remains. Even when we approach the end of something,
there is always something heterogeneous to the end.”®

Therefore, Lawlor proposes that we should think of a reaction to
“the least violence.”” In the footsteps of Derrida, he outlines a “new
way of speaking,” a friendlier way of speaking. Moving from the con-
cepts of reversal and overcoming of violence to that of conversion of
violence requires, on the one hand, a deeper understanding of the idea

21 See Robert J. S. Manning, “Emmanuel Levinas and René Girard: Religious
Prophets of Non-Violence,” The Philosophical Journal of Conflict and Violence
1, no. 1(2017): 22-38.

22 Leonard Lawlor, “A New Possibility of Life: The Experience of Powerlessness
as a Solution to the Problem of the Worst,” Studia UBB. Philosophia 53, no.
1-2 (2008): 17-28.

23 Lawlor, From Violence to Speaking Out, 6.

24 Tbid., xi.

25  Ibid., xi.

26  1Ibid,, 3.



344 Ion Copoeru

of subject and, on the other hand, a critical re-examination of order. A
phenomenological inquiry will lead us to the order before the order, to
the pre-constitutive (passive) “order” of the genesis of the politico-le-
gal order, both in the historical-constitutive and the transcendental
perspectives. Against the reification of a particular political-juridical
order, we may recognize the advent of a new one, not one which rein-
forces violence, but a truly “friendlier” one.

Addressing Violence: Is That Enough?

Mainstream constitutionalist theories have barely taken violence into
account. In the best case, we can find a reference to domestic vio-
lence.”” In the light of the preceding section, it is legitimate to ask
ourselves: Is the European “constitutionalist ethos™ able to convert
fundamental violence and provide an adequate answer to the prob-
lem of worst violence? The draft of an answer that we present in this
section of the paper hypothesizes that the European constitutionalist
ethos needs to be widened.

Since constitutionalism is founded on the idea of justice, an ade-
quate approach to the current crisis of European (constitutional) values
should re-consider and eventually enlarge the scope of justice. Given
the particularity of the European Union, this approach has to take into
account both the supranational and the national components. The cur-
rent approach focuses on the latter ones, on the grounds of the urgency
of the crisis and the idea that this crisis is due to the lack of compliance
by the member states.”® However, if we take into account the mid- and
long-term-perspective, the “supranational” component will probably

27  This may in fact be highly significant. We may speculate that domestic violence
is the only way in which fundamental violence emerges in contemporary society.

28  Dimitry Kochenov, “On Policing Article 2 TEU Compliance—Reverse Solange
and Systemic Infringements Analyzed,” Polish Yearbook of International Law
33(2013):145-70 at 153.



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 345

prevail. In the following lines, I will briefly discuss some proposals for
the strengthening of the “supranational” level, paying attention to the
ways in which they tackle the problem of violence.

Jan-Werner Miiller acknowledges that the starting point of the
European construction has not been the need for socio-economic
interdependence, but the imperative of avoiding political violence.
After the political collapse before the World War II, European states
found a way of avoiding unrestrained parliamentary power. They hit
on the idea of delegating the national (sovereign) power to nation-
ally unelected actors and to supranational bodies in order to prevent
authoritarianism. As a response to fragile nation-state democracies,
“co-guardians” of human rights were created. They took the form of
“supranational” components of constitutionalism. Something like a
conceptual impossibility emerged, namely the idea of a “post-state
constitutionalism.”?

The European Union already represents, for some authors, a new
model of constitutional rule. Turkuler Isiksel, for example, proposed
the term “functional constitutionalism.”® Besides democratic self-
rule and individual liberty, it appears that the authority of the Europe-
an Union is based on a logic of effective government, which consists
in the delegation of governance tasks to supranational institutions as
a way of responding to policy challenges and systemic imperatives to
which individual member states would not have an adequate answer.

Another attempt to articulate the jurisprudential foundations of the
state in a way that accommodates the supranational component is that
of making domestic constitutionalism a welcoming host to cosmo-

29  Jan-Werner Miiller, “Three Constitutionalist Responses to Globalization,” in The
Limits of Constitutional Democracy: Festschrift for Walter Murphy, ed. Jeffrey
K. Tulis and Stephen Macedo, The University Center for Human Values Series
(Princeton: Princeton University Press, 2010), 239-55.

30  Turkuler Isiksel, Europe’s Functional Constitution: A Theory of Constitutional-
ism Beyond the State (Oxford: Oxford University Press, 2016), Oxford Schol-
arship Online, https://www.oxfordscholarship.com/view/10.1093/.



346 Ion Copoeru

politan attitudes and sensibilities.’! Vlad Perju finds traces of these
foundations in constitutional adjudication. He mentions Lawrence v.
Texas, which is a decision about the right of adults to engage in ho-
mosexual conduct. On that occasion, Justice Kennedy referred clearly
to a supranational dimension of law when he wrote that the right the
petitioners sought in this case was an integral part of human freedom
in many other countries.

Constitutional pluralism is another trend of today’s constitutional
theory which enlarges the constitutional ethos. It recognizes that there
exists “a range of different constitutional sites and processes config-
ured in a heterarchical rather than a hierarchical pattern.”2

The “supranational” constitutional law risks renewing and reiter-
ating features of the national one. A better approximation to a type
of constitutional authority, which is not necessarily connected with a
nation-state, i.e., with a holder of a monopoly on violence, is Trans-
national Constitutional Law (TCL), which emerged out of constitu-
tional law in a transnational legal context.* Based on Zumbansen’s
concept of Transnational Law as a methodological framework, TCL
reassesses basic concepts such as the rule of law, equality, and access
to justice in an attempt to engage lived experiences of constitutional
law in local and transnational contexts.

In the same vein of enlarging our sensibilities, both toward vio-
lence and toward justice, Samuel Moyn takes into account the idea of
distributional fairness.** Indeed, equality may require much more of

31 Vlad Perju, “Cosmopolitanism and Constitutional Self-Government,” Interna-
tional Journal of Constitutional Law 8, no. 3 (July 2010): 32653, https://doi.
org/10.1093/icon/moq028.

32 Neil Walker, “The Idea of Constitutional Pluralism,” EUI Working Paper LAW
2002/1 (Florence: European University Institute, 2002), http://hdl.handle.
net/1814/179.

33 Peer Zumbansen and Kinnari Bhatt, “Transnational Constitutional Law,” Legal
Studies Research Paper Series 2018-05 (London: King’s College London Dick-
son Poon School of Law, 2018), https://ssrn.com/abstract=3117352.

34 Samuel Moyn, Not Enough: Human Rights in an Unequal World (Cambridge,
Massachusetts: Belknap Press, 2018).



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 347

generosity than human rights. Majorities usually defend the rights of
others in a satisfactory manner, at home or abroad, only if they feel
that the entire society is a fair one. For them, human rights are not
enough if not connected to an egalitarian agenda.

It may belong to these new sensibilities, as well as to a post-mod-
ern imaginary, that sovereignty, together with cosmopolitanism and
the rule of law, are in fact preambles to nihilism.** Being manifes-
tations of nihilism, the considerable violence they still wield makes
them unsuitable to a fair society. In a nihilistic society, violence is
not “constitutive” of the political, as embedded partisanship, but is
directed towards the members of the same political body. As such, it
is a reaction rather than a constitutive component of society. This kind
of violence is different from any modern form of politics, where the
state has a monopoly on the legitimate use of violence.

But what is a “good” reaction to violence? That would arise from
a new kind of sensibility, a sensibility which would not negate pain
actively (the pain produced by violence), but which would be power-
ful enough to tolerate it. It would be a passive reaction which would
transform pain from entry to exit. This passive reaction, according to
Lawlor’s reading of Nietzsche, “is strong enough to allow an injury
to happen without seeking vengeance. And if it seeks anything, the
passive reaction seeks to give itself over to those others who enter in
and those others who escape. It seeks generosity.”*

35 Itamar Mann, “What is a ‘Manifestly Illegal’ Order? Law and Politics after
Yoram Kaniuk’s Nevelot”, in The Politics of Nihilism, ed. Roy Ben-Shai and
Nitzan Lebovic, 177-204 (Bloomsbury, 2014), 177, https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract 1d=2410744.

36 Leonard Lawlor, “Vulnerability and Violence: On the Poverty of the Remainder
(or Beyond Kant)”, Journal of the British Society for Phenomenology (2018),
https://doi.org/10.1080/00071773.2018.1434967.



348 Ion Copoeru
Conclusion

I noted at the beginning of this paper that the modern state uses vi-
olence against violence and that this new form of violence has not
been investigated sufficiently. The fact of using violence against vio-
lence is a good indicator that the state is not able to address violence.
Starting from the philosophical problem of violence, which ultimate-
ly takes the form of the transcendental violence and of the worst vio-
lence, I went on to focus on the constitutional crises that have irrupt-
ed in the last years in Central and Eastern European countries. They
raise questions regarding the foundations of the European political
setting, since they appear to be the manifestation of a weakening of
fundamental values and principles of the European political-juridical
project.

My answer to the question from the title of this paper is affirma-
tive, but only if the analysis extends to the “fundamental violence”
and the problem of the worst (violence) is raised. Should violence
be fought with more violence? My answer to this question will be,
with Leonard Lawlor: certainly not. Ways of converting violence are
still waiting to be found. In the light of these considerations, I think
that, more than to the need for socio-economic interdependence, the
European juridical project has to be related to the (moral, political,
philosophical) imperative to avoid “the worst violence.” Therefore,
only in these conditions may European integration be considered the
outcome of an authentic “constitutionalist ethos.”

Bibliography

Blok, Anton. “The enigma of senseless violence.” In Meanings of
Violence: A Cross Cultural Perspective, edited by Goran Ajimer
and Jon Abbink, 23-38. Oxford: Berg, 2001, 23-38. https://hdl.
handle.net/11245/1.192914.



Is European Constitutionalism an Answer to the Problem of Violence? 349

Bogdandy, Armin von, and Sonnevend, Pal, eds. Constitutional Cri-
sis in the European Constitutional Area: Theory, Law and Politics
in Hungary and Romania. Oxford: Hart Publishing, 2015.

Ciocan, Cristian. “Violence and Affectivity.” Human Studies (May
2019). https://doi.org/10.1007/s10746-019-09507-5.

Delhom, Pascal. “Verletzungen.” In Gewalt. Strukturen. Formen.
Reprdsentationen, edited by Mihran Dabag and Bernhardt Walden-
fels, 279-296. Munich: Fink, 2000.

Derrida, Jacques. “Violence and Metaphysics.” In Writing and Dif-
ference, translated by Alan Bass, 79-102. Chicago: University
of Chicago Press, 1978; Bloomington: Indiana University Press,
1992.

Isiksel, Turkuler. Europe s Functional Constitution: A Theory of Con-
stitutionalism Beyond the State. Oxford: Oxford University Press,
2016. Oxford Scholarship Online, https://www.oxfordscholarship.
com/view/10.1093/.

Kochenov, Dimitry. “On Policing Article 2 TEU Compliance—Re-
verse Solange and Systemic Infringements Analyzed.” Polish
Yearbook of International Law 33 (2013):145-70.

Lawlor, Leonard. “A New Possibility of Life: The Experience of
Powerlessness as a Solution to the Problem of the Worst.” Studia
UBB. Philosophia 53, no. 1-2 (2008): 17-28.

---. From Violence to Speaking Out: Apocalypse and Expression in
Foucault, Derrida and Deleuze. Edinburgh: Edinburgh University
Press, 2016.

---. “Vulnerability and Violence: On the Poverty of the Remainder (or
Beyond Kant).” Journal of the British Society for Phenomenology
(2018). https://doi.org/10.1080/00071773.2018.1434967.

Lorenz, Maren. “Physische Gewalt—ewiggleich? Historische
Korperkontexte contra absolute Theorien.” Wiener Zeitschrift zur
Geschichte der Neuzeit 4, no. 2 (2004): 9-24.

Mann, Itamar. “What is a ‘Manifestly Illegal’ Order? Law and Politics
after Yoram Kaniuk’s Nevelot.” In The Politics of Nihilism, edited by
Roy Ben-Shai and Nitzan Lebovic, 177-204. New York: Bloomsbury,
2014. https://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract 1d=2410744.



350 Ion Copoeru

Manning, Robert J. S. “Emmanuel Levinas and René Girard: Reli-
gious Prophets of Non-Violence.” The Philosophical Journal of
Conflict and Violence 1, no. 1 (2017): 22-38.

Mensch, James. Embodiments: From the Body to the Body Politic.
Evanston, IIl.: Northwestern University Press, 2009.

Moyn, Samuel. Not Enough: Human Rights in an Unequal World.
Cambridge, Massachusetts: Belknap Press, 2018.

Miiller, Jan-Werner. “Three Constitutionalist Responses to Globaliza-
tion.” In The Limits of Constitutional Democracy: Festschrift for
Walter Murphy, edited by Jeffrey K. Tulis and Stephen Macedo,
239-55.The University Center for Human Values Series. Prince-
ton: Princeton University Press, 2010.

Perju, Vlad. “Cosmopolitanism and Constitutional Self-Govern-
ment.”, International Journal of Constitutional Law 8, no. 3 (July
2010): 326-53. https://doi.org/10.1093/icon/moq028.

Sipulové, Katarina. Review of Constitutional Crisis in the Europe-
an Constitutional Area; Theory, Law and Politics in Hungary and
Romania, edited by Armin von Bogdandy and Pal Sonnevend.
Stredoevropské politické studie / Central European Political Stud-
ies Review 18, no. 1 (2016): 101-9.

Staudigl, Michael. “Introduction: Topics, Problems, and Potentials of
a Phenomenological Analysis of Violence.” In Phenomenologies
of Violence, edited by Michael Staudigl, 1-32. Studies in contem-
porary phenomenology 9. Leiden and Boston: Brill, 2014.

---. “Towards a Relational Phenomenology of Violence.” Human
Studies 36, no. 1 (2013): 43-66.

Sternad, Christian. Review of Phdnomenologie der Gewalt, by Mi-
chael Staudigl. Studia Phaenomenologica 17 (2017): 422—6.

Walker, Neil. “The Idea of Constitutional Pluralism.” EUI Work-
ing Paper LAW 2002/1. Florence: European University Institute,
2002. http://hdl.handle.net/1814/179.

Zumbansen, Peer, and Kinnari Bhatt. “Transnational Constitution-
al Law.” Legal Studies Research Paper Series 2018-05. London:
King’s College London Dickson Poon School of Law, 2018.
https://ssrn.com/abstract=3117352.



WERNER WINTERSTEINER

»Europa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen
sein. Oder es wird nicht sein.*
Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft

Abstract: This paper critically examines some historically important concepts of Eu-
rope. The focus is to identify experiences and impulses for a contemporary sustai-
nable and peaceful Europe. In conclusion, this “post-colonial” vision is outlined in
eight points.

Keywords: peace power Europe, cosmopolitanism, imperial mode of living, postco-
lonialism, sustainability

1. Von Vegetariern und Fleischfressern

Es ist iiblich geworden, von der Krise zu sprechen, wenn man von
Europa spricht. Der Aufstieg rechtsnationalistischer Parteien in ganz
Europa wird als die eigentliche und einzige Gefahr hingestellt. Doch
auch viele, die an Europa festhalten, verteidigen de facto nicht mehr
die Europdische Idee. Die EU ist inzwischen Vorreiterin der business
globalization statt Schutz vor ihr. Sie hat den Begriff Sicherheit, lan-
ge Zeit synonym fiir soziale Sicherheit, militarisiert und die Abwehr
der Migration zu ihrem A und O gemacht. Zudem treten fiithrende
PolitikerInnen fiir ein Europa ein, das sich politisch und militérisch
weltweit ,,engagiert. So argumentierte der damalige deutsche Au-
Benminister Sigmar Gabriel auf der Miinchner Sicherheitskonferenz
im Februar 2018: ,,Als einziger Vegetarier werden wir es in der Welt
der Fleischfresser verdammt schwer haben. EU-Kommissionspra-
sident Jean-Claude Juncker ergénzte: ,,Wir waren lange Zeit nicht



352 Werner Wintersteiner

weltpolitikfahig. Die Umstidnde bringen es mit sich, dass wir uns um
Weltpolitikfahigkeit bemiithen miissen.*!

Diese Metapher verdient eine genauere Betrachtung, ganz ab-
gesehen davon, dass der Vergleich Vegetarier — Fleischfresser zwar
anschaulich, aber trotzdem recht ungliicklich gewéhlt war. Der Ge-
danke dahinter ist jedenfalls problematisch: Die nobelpreiszertifizier-
te ,,Friedensmacht* Europa miisse leider selbst unfriedlich werden,
weil sie von kriegerischen Nachbarn umstellt sei. Sie konne sich nicht
auf sich selbst beschrianken, denn in Zeiten der Globalisierung miisse
man nolens volens ,,weltpolitikfahig™ sein. Wer sich weiterhin begnii-
ge, auf die ,,Friedensmacht* Europa zu setzen, liefere die Union hilf-
los den duBleren Bedrohungen aus. Damit stellt Gabriel freilich keine
neuen Weichen. Er rechtfertigt nur eine Politik, die lingst in Gang
gesetzt wurde. Europa schickt sich an, zum global player alten Stils
zu werden.

Denn hinter der Vegetarier-Metapher ist unschwer eine weitere
klassische Denkfigur erkennbar: die kolonial-imperialistische Idee
von der kulturellen und moralischen Uberlegenheit Europas und sei-
ne daraus abgeleitete zivilisatorische Mission. In der von Gabriel ab-
gewandelten Form ist nun die Aufgabe der ,,Vegetarier nicht mehr,
die wilden ,,Fleischfresser zum Vegetarismus zu bekehren, sondern
sie miissen sich, trotz ihrer hehren Gesinnung, der Logik des Fleisch-
fressertums anpassen und — selbst zu Fleischfressern werden.

Mein Ziel ist es, genau dariiber nachzudenken, woriiber nachzu-
denken der Metapherngebrauch der beiden Politiker offenbar ver-
hindern wollte — ndmlich iiber Alternativen zu einer neo-imperialen,
euphemistisch ,,weltpolitikfahig® genannten Orientierung der Euro-
paischen Union. Dazu untersuche ich einige historisch wichtige Euro-
pa-Konzepte, auch solche, die sich realpolitisch nicht durchgesetzt
haben. Denn gerade sie bieten wichtige Anst6e, um daraus die Um-
risse fiir ein nachhaltiges, friedliches und zukunftsfdhiges Europa ab-

1 http://www.spiegel.de/politik/ausland/muenchner-sicherheitskonferenz-die-eu-
der-vegetarier-unter-fleischfressern-a-1194085.html, 12.2.2019.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 353

zuleiten, unabhéngig davon, ob diese Ideen gegenwirtig bereits poli-
tisch realisierbar sind oder nicht.

2. ,,Europa als Friedensmacht? “ — Ein kritischer Riickblick
2.1. ,,.Der Tag wird kommen ...“ — Victor Hugo und sein Erbe

Die Rede Victor Hugos beim Pariser Friedenskongress 1849 gilt als
eine der frithesten (modernen) Europavisionen. In leidenschaftlichem
Ton und rhetorisch geschliffener Sprache verbindet Hugo Pazifis-
mus mit der Vision der Vereinigten Staaten von Europa. Die besse-
re Zukunft, die Hugo beschwort, setzt auf technischen Fortschritt,
wirtschaftliche Expansion, demokratische Spielregeln und soziale
Gerechtigkeit sowie auf Losung aller Streitfragen nicht durch Waf-
fengewalt, sondern durch Schiedsgerichtbarkeit: ,,Der Tag wird kom-
men, an dem es keine weiteren Schlachtfelder mehr geben wird, aul3er
dem sich dem Handel 6ffnenden Markt und dem sich den Ideen 6ft-
nenden Verstand.“? Hinter der idealistischen Phrase steckt allerdings
ein imperial-kolonialistisches Programm zur Eroberung des ,,Rests
der Welt“: ,,Anstatt Revolutionen zu machen, wiirde man Kolonien
griinden! Anstatt die Barbarei der Zivilisation zu bringen, wiirde man
die Zivilisation der Barbarei bringen.*®

Hier finden sich bereits alle Ideologeme des aufkommenden Impe-
rialismus: die Uberlegenheit der europdischen ,,Zivilisation* gegen-
iiber der ,,Barbarei” der anderen; die daraus abgeleitete christliche
Missionsverpflichtung; die als friedlich imaginierte Ausbreitung Eu-
ropas iiber den gesamten Erdball usw. Den kithnen Visionen Hugos
ist somit eine Ambivalenz eingeschrieben zwischen demokratischem

2 Hugo, Victor: ,,Eroffnungsrede beim Pariser Friedenskongress 1849¢. In:
https://ifor-mir.ch/eroffnungsrede-von-victor-hugo-beim-pariser-friedenskon-
gress-1849/,10.7.2018.

3 Ibid.



354 Werner Wintersteiner

Fortschritt und imperialem Herrschaftswillen, zwischen sozialem
Ausgleich im eigenen Land und der Griindung von Kolonien, die
diesen Ausgleich finanzieren, zwischen Menschenrechten und Pazi-
fismus als ethischen Maximen und einem Universalismus, der diese
Maximen anderen aufzwingt.

Hugos Ideen waren schon zu seiner Zeit nicht unumstritten. Etwa
im Kommunistischen Manifest, ein Jahr vor Hugos Rede, wird be-
schrieben, wie der ,,sich dem Handel 6ffnenden Markt* und dieses
sich ,,friedlich tiber die Erde Verteilen* ein bereits stattfindender Pro-
zess ist, der aber nicht Frieden, sondern soziale Ungleichheit, Reich-
tum auf der einen, Not und Elend auf der anderen Seite hervorbringt
und erbitterte Klassenkdmpfe nach sich zieht. Es ist auch die Grund-
lage der Europa-Ideen der Arbeiterbewegung.

2.2. Vereinigte Staaten Europas oder Européische Aktiengesellschaft

Es gibt eine heute fast vergessene Tradition eines Europa-Denkens
der Arbeiterschaft, an die der Historiker Willy Buschak erinnert:

Fiir die europdische Integration sprachen sich der franzosische Sozialist Jean
Jaurés und der deutsche Sozialdemokrat Max Cohen schon Ende des 19. Jahr-
hunderts aus. [...] Europa war die Hoffnung aller Kriegsgegner in den Jahren
des Ersten Weltkrieges. [...] Europa als Muster fiir eine andere Globalisierung,
fiir die Steuerung transnationaler Konzerne, fiir eine internationale Regulie-
rung des Zugangs zu Rohstoffen, flir eine gerechte Verteilung der Reichtii-
mer — das findet sich bei dem franzdsischen Gewerkschafter Léon Jouhaux,
dem Vorsitzenden der CGT, schon unmittelbar nach Kriegsende 1919. [...] mit
Konzepten, die reichhaltiger und umfassender waren, die weiter gingen, als
alles, was die Europdische Kommission heute anzubieten hat.*

Das Buch des niederldndischen Gewerkschafters, Sozialisten und Pa-
zifisten Edo Fimmen Vereinigte Staaten Europas oder Europdische

4 Buschak, Willy: Die Vereinigten Staaten von Europa sind unser Ziel. Essen: Klar-
text 2014, 7 und 8.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 355

Aktiengesellschaft wurde zu einem internationalen Bestseller. Dort
entwickelt er eine Strategie, die Spaltungen innerhalb der europii-
schen und internationalen Gewerkschaftsbewegung zu iiberwinden
und einen transnationalen Zusammenschluss zu erreichen. Seine Ana-
lyse aus den 1920er Jahren liest sich wie ein heutiger Text, der etwa
die Motive mancher Brexit Befiirworter der Labour Party ausdriickt:

In allen Landern vermischt sich das einheimische mit dem ausldndischen Ka-
pital immer mehr oder verbiindet sich mit ihm zur Ausbeutung kapitalarmer
Lénder und fernster Kolonien. Der Begriff des ,nationalen Kapitals‘ und der
,nationalen Industrie‘ 16st sich immer weiter auf und der schone Traum von
den ,Vereinigten Staaten Europas® konnte fiir lange Zeit in der Verzerrung
einer ,Europa A.-G.* eine grausame Verwirklichung finden.’

Der sozialistische Beitrag zur Europaidee reduziert die Europafrage
nicht auf die Opposition Nationalstaat versus iibergreifende Gemein-
schaft, sondern stellt die soziale Dimension in den Vordergrund. Eu-
ropa wird als die Realisierung einer gerechteren Gesellschaft gedacht,
als dies auf nationaler Ebene moglich ist. Diese Idee ist heute von
besonderer Relevanz, wo eine neoliberale Wirtschaftspolitik in der
gesamten Union die Europa-ldee zu desavouieren droht und nationa-
listische Stromungen in den Mitgliedslandern sich als Verteidiger der
sozialen Rechte der Bevélkerung aufspielen konnen.®

Insgesamt war aber das Verhiltnis der Linken zu Europa keines-
wegs ungebrochen. Es gibt bis heute eine europaskeptische bis ableh-
nende Haltung von links, und das trotz einiger Europakonzepte, die
im Gefolge des Zweiten Weltkriegs entwickelt wurden.

5 Fimmen, Edo: Vereinigte Staaten Europas oder Europdische Aktiengesellschaft.
Jena: Thiiringer Verlagsanstalt 1924, 8.

6  Vergleiche dazu: Fattmann, Rainer: Das Europa der Arbeiter. Leitbilder ge-
werkschaftlicher Europapolitik bis in die Mitte der 1970er Jahre. STUDY der
Hans-Bockler-Stiftung Nr. 387. Diisseldorf 2018.



356 Werner Wintersteiner

2.3. Ein dritter Weg? — Alternative Ideen im Gefolge des Zweiten
Weltkriegs

1941 verfassten die auf der Insel Ventotene festgehaltenen Antifa-
schisten Ernesto Rossi und Altiero Spinelli das Manifesto de Vento-
tene fiir ein freies und vereinigtes Europa. Es besticht durch einen
scharfen analytischen Blick, der sich in Bezug auf die Moglichkeiten
einer europdischen Vereinigung allerdings als zu optimistisch erwie-
sen hat. Die Autoren schitzen die Ambivalenz des Nationalstaates
sehr treffend ein, weil sie die nationale Idee nicht isoliert, sondern in
Zusammenhang mit der Okonomie des Kapitalismus betrachten:

Die Ideologie der nationalen Unabhingigkeit wurde zu einem hochst wirksa-
men Sauerteig des Fortschrittes. Sie iiberwand die engstirnige Kirchturmpoli-
tik zugunsten einer weiter gefassten Solidaritit im Kampf gegen fremde Unter-
driicker. Sie entfernte zahlreiche Hindernisse auf dem Weg zur ungehinderten
Bewegungsfreiheit der Menschen und Waren. Sie dehnte innerhalb des neuge-
schaffenen staatlichen Raumes die Institutionen zivilisierterer Gesellschafts-
ordnungen auf unterentwickelte Bevolkerungsschichten aus. Sie barg jedoch
in sich die Keime des kapitalistischen Imperialismus, den unsere Generation
ins Riesenhafte wachsen sah, bis zur Bildung totalitirer Staaten und dem Aus-
bruch zweier Weltkriege.’

Daraus schlieflen sie, dass die wichtigste Aufgabe in einem vom Fa-
schismus und Nationalsozialismus befreiten Europa ,,die endgiiltige
Beseitigung der Grenzen, die Europa in souverdne Staaten aufteilen,
sein miisse.® Damit konnten viele unlosbar scheinende Probleme, wie
Grenzziehungen in Gebieten mit gemischter Bevolkerung, iberhaupt
Rechte von Minderheiten, der Zugang zum Meer fiir Binnenlénder,
die Balkan- oder die Irlandfrage relativ leicht geldst werden. Die

7 Spinelli, Altiero und Ernesto Rossi: Das Manifest von Ventotene. Roma: As-
sociazione italiana per il Consiglio dei Communi d’Europa (AICCE); Centro
italiano di Formazione europea (CIFE); Movimento federalista europeo (MFE),
Provincia di Latina, 1981. In: http://www.cvce.eu/obj/das_manifest von_ven-
totene 1941-de-316aa96c-e7ff-4b9e-b43a-958e96afbecc.html, 19.8.2018, 2.

8  Ibid, 8.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 357

Schaffung einer europdischen Fdderation, ,,ein freies und geeintes
Europa®, sei aber nicht das Endziel, sondern nur die wichtigste
Voraussetzung fiir eine soziale Revolution, die in der Umbruchsphase
nach dem Weltkriege moglich sein sollte. Die Autoren sprechen sich
fiir einen Sozialismus aus, grenzen ihn aber scharf vom sowjetischen
Totalitarismus ab.

Spinellis und Rossis Europakonzept ist ein weitsichtiger Vor-
schlag, der vor allem durch die Verbindung von sozialer und natio-
naler Frage sowie durch den demokratischen Ansatz besticht. Der
Kolonialismus wird aber seltsamerweise nur so thematisiert, dass
vorgeschlagen wird, ,,sich auf eine européische Regelung des Kolo-
nialbesitzes zu einigen®.’

Andere Autoren, wie Aldo Capitini, sind da viel weiter gegangen.
Er verortet Europa als Alternative zur amerikanischen Machtpolitik
wie zum sowjetischen Kollektivismus, das sich fiir weltweite Abriis-
tung und gegen jeden (Neo-)Kolonialismus einsetzt. Er schldgt eine
direkt gewihlte gesamteuropdische Versammlung der Biirgerlnnen
fiir den Frieden vor, als eine Art reprisentative Lobby-Organisa-
tion flir den Frieden, die sowohl die Politik der europdischen Staa-
ten beeinflussen als auch als regionale Auspriagung der UNO oder
der UN-Prinzipien gesehen werden konnte.'” Zwanzig Jahre spiter,
nach dem Fall des Eisernen Vorhangs und dem Sturz der kommunisti-
schen Diktaturen, werden diese Ideen weitergefiihrt und variiert, oder
es werden zumindest sehr dhnliche Konzepte neu entwickelt. Diese
Europavisionen gehen weit iiber die heutigen Diskurse hinaus. Ein
Beispiel ist die unter der Patronanz von Prisident Vaclav Havel ins
Leben gerufene transnationale NGO Helsinki Citizens Assembly HCA
(1989). Das Besondere an der HCA war der Anspruch, Europa von
unten aufzubauen, durch neue soziale Beziehungen und neue Dia-
logforen, in denen die Zivilgesellschaft Einfluss auf die Regierungen

9  Ibid., 8.
10 Capitini, Aldo: L educazione aperta. Vol. 1. Firenze: La nuova Italia, 1967, vor
allem Kapitel ,,I1 posto dell’ Europa nel mondo*.



358 Werner Wintersteiner

nehmen konnte.!! Hier wurde die europdische Demokratie anders und
radikaler gedacht als je zuvor, und es gab auch, mit der Schaffung
der neuen — Europa umspannenden — Organisationsform, Ansétze zur
praktischen Verwirklichung. Der Krieg in Jugoslawien stoppte jedoch
sehr bald den Elan. Einzelne Anliegen sind aber in die Programme
neuer Parteien wie der Griinen und in Aktionen pazifistischer Organi-
sationen eingeflossen.

2.4. Das kosmopolitische Europa

Ulrich Becks und Edgar Grandes Formulierung Das kosmopolitische
Europa ist sowohl die Feststellung einer Tatsache wie ein Pliddoyer.
Die Autoren zeigen, dass sich Europa ,,kosmopolitisiert” hat, aller-
dings ohne sich dessen bewusst zu sein. Daraus resultieren eine ,, Ver-
weigerung weltpolitischer Perspektiven® (294), ein Mangel an stra-
tegischem Denken und eine Parteinahme fiir den status quo. Europa
stelle sich nicht den Herausforderungen der ,,Weltrisikogesellschaft®.
Sie pladieren hingegen fiir die Stiarkung der européischen Zivilgesell-
schaftund den Aufbau einer postnationalen Demokratie mit einer tra-
genden Rolle der BiirgerInnen. Sie sehen Europa als treibende Kraft
eines Kosmopolitismus, der nicht nationale Differenzen authebt, son-
dern sie als gleichwertig anerkennt.'?

Im Gegensatz zum vorherrschenden politischen Realismus be-
tonen sie, dass ,,der Kampf gegen zivilisatorische Gefadhrdungen zu
einem Grund legitimer globaler Herrschaft* werde.!* Die Ambivalenz
dieser Feststellung wird von den beiden Autoren allerdings nicht dis-
kutiert. Sie sehen nur die positive menschenrechtliche Seite der Me-

11 The 1990 Prague Appeal: Let Us Found a Helsinki Citizens Assembly. In: http://
www.connexions.org/CxLibrary/Docs/CX4002-PragueAppeal.htm, 22.8.2018.

12 Beck, Ulrich und Edgar Grande: Das kosmopolitische Europa. Suhrkamp: Frank-
furt 2004, 338 ff.

13 Ibid., 377. (Hervorhebung im Original.)



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 359

daille und hoffen, Europa konne globalpolitisch ,,seiner historischen
Erfahrung, wie aus Feinden Nachbarn werden, Geltung verschaffen,
das heif3t der Prioritét einer politischen gegeniiber einer primér milita-
rischen Weltrisikopolitik seine Stimme leihen und sich in der Politik
und Kunst des Ubersetzens iiben.“* So ist es keine Wunder, dass sie
fiir auf die andere Seite der Medaille, die Militdrmacht Europa — und
sei sie menschenrechtlich legitimiert, also das ,,Fleischfressertum
statt dem ,,Vegetarismus® — nach eigenem Eingestidndnis keine Lo-
sung haben. !

2.5. Die Konzepte im Vergleich

Dieses Spektrum an Europa-Positionen zeigt, dass einige entschei-
dende Fragen immer wieder auftauchen: die Uberwindung des Na-
tionalismus zugunsten einer gemeinsamen Europa-Identitét; die Ver-
fasstheit eines politisch geeinten Europas und seiner demokratischen
Strukturen;'® die Frage des Wohlstands und der sozialen Rechte;
Okologische Themen treten erst relativ spét in den Vordergrund, das
Thema Frieden wird vor allem als Frieden zwischen den EuropéerIn-
nen verstanden; die Rolle Europas in der Welt wird unterschiedlich
stark thematisiert, der europdische Imperialismus wird dabei selten
mitgedacht. Auffillig ist jedenfalls, dass in der Vergangenheit auch
vergleichsweise konservative PolitikerInnen viel radikalere Gedan-
ken geduBlert haben, als das, was die heutigen Diskussionen domi-
niert.

Es ist aber unbedingt notig, sich mit einem weiteren ,Europadis-
kurs® zu beschéftigen, wie er durch postkoloniale Denkerlnnen aus

14 Ibid,, 383.

15 Vgl ibid., 391.

16  Dies findet sich auch in hier nicht behandelten Texten, wie etwa dem Manifest
fiir die Begriindung einer Europdischen Republik von Ulrike Guérot und Ro-
bert Menasse. In: https://diepresse.com/home/presseamsonntag/1379843/Ma-
nifest-fuer-die-Begruendung-einer-Europaeischen-Republik, 22.8.2018.



360 Werner Wintersteiner

dem globalen Siiden angesto3en wurde. Hier wird Europa von auf3en
betrachtet und vieles, was ein europdisches Selbstverstdndnis aus-
machte, infrage gestellt.

3. Die (postkoloniale und kosmopolitische) Kritik an Europa und der
Europa-Idee

Das ,,Friedensprojekt Europa* wurde als Uberwindung des Prinzips
des Nationalstaats und Beendigung der jahrhundertealten Rivalitdten
gefeiert. Was nicht thematisiert wurde, ist die Tatsache, dass vier der
sechs Griindungsstaaten auch nach 1945 noch Kolonialreiche waren:
die Niederlande, Belgien, Italien und Frankreich, das noch bis 1962
einen Kolonialkrieg gegen Algerien fiihrte. Die EWG ging offensicht-
lich nicht aus Nationalstaaten, sondern grof3teils aus Kolonial-Imperi-
en hervor. Der Griindungsidee der europédischen Staatengemeinschaft
ist das Imperium eingeschrieben. Dass dies auch nach der Entkolo-
nialisierung Mentalitdten und Politiken prégte, hat die postkoloniale
Kritik inzwischen nachgewiesen.

3.1. ,,Europa ist unhaltbar® — Von Aimé Césaire bis Anibal Quijano

Bereits 1950 hat Aimé Césaire in seiner Rede tiber den Kolonialismus
scharf mit der europdischen Zivilisation abgerechnet. Er stellt fest:
~Europa ist unhaltbar, denn die europdische Zivilisation sei ,,un-
fahig [...], die beiden Hauptprobleme zu losen, die durch ihre Exis-
tenz entstanden sind: das Problem des Proletariats und das koloniale
Problem®. Er prangert ,,die Gier und die Gewalt* an, Symptome einer
,Zivilisationsform [...], die sich zu einem bestimmten Zeitpunkt ih-
rer Geschichte von innen heraus gezwungen sieht, den Konkurrenz-
kampf ihrer widerstreitenden Okonomien iiber den ganzen Erdball



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 361

auszudehnen.“!” Er entlarvt die Heuchelei, die darin besteht, inner-
halb Europas die Menschenrechte garantieren zu wollen, an die man
sich auB3erhalb — vor allem im Umgang mit den Kolonisierten — kei-
neswegs zu halten gedenkt.

Die Vertreter der zweiten Welle des Postkolonialismus gingen noch
einen Schritt weiter und stellten das Selbstverstdandnis Europas infrage,
demzufolge es seine beherrschende Stellung in der Welt aus eigener
Kraft erreicht hétte. Sie weisen nach, dass erst die Eroberung und Aus-
beutung der Kolonien die Herausbildung von Kapitalismus und Natio-
nalstaat ermdglicht habe. Sie sehen daher Europa als eine Ko-Kons-
truktion, die auch von den Vélkern des Siidens geschaffen wurde.

Mehr noch, sie nehmen auch Griindungsmythen der eurozentri-
schen Weltsicht aufs Korn, ndmlich die Vorstellung von Europa als
Kulminationspunkt der menschlichen Entwicklung und die Vor-
stellung, dass die Unterschiede zwischen Europa und dem Rest der
Welt natiirlich und nicht das Ergebnis von Machtstrukturen seien. '8
Sie kritisieren den damit verbundenen Universalismus, der zu einem
»epistemischen Rassismus* fithre, und betonen, dass Europa nicht die
einzige Zivilisation und das einzige Entwicklungsmodell auf der Welt
sei. Grosfoguel bezeichnet diesen Universalismus als ,,provinziell,
da er nur auf eine Weltgegend, Europa, fixiert sei und sie zum Maf3
alle Dinge nehme."” Demgegeniiber versuchen die Postkolonialisten
ein Denken zu entwickeln, das den Universalismus zuriickweist, aber
weder in Beliebigkeit zuriickfallt noch die ,,Subalternen des Siidens
heroisiert. Diese Ansitze sind auch eine Chance fiir EuropéerInnen,
Europa neu zu denken. Und unter den europdischen Intellektuellen
gibt es auch eine starke Resonanz darauf, etwa bei Edgar Morin oder
Jacques Derrida.

17  Césaire, Aimé: Uber den Kolonialismus. Alexander Verlag: Berlin 2017, 25.

18  Quijano, Anibal: “Eurocentrism as the hegemonic perspective of knowledge”.
In: Nepantla. Views from South (2000), Volume 1, Issue 3, 533—580.

19 Grosfoguel, Ramén: “Decolonizing Western Uni-versalisms: Decolonial Plu-
ri-versalism from Aimé Césaire to the Zapatistas”. In: Transmodernity (Spring
2012), 88-104.



362 Werner Wintersteiner
3.2. Die europdische Ambivalenz

Der franzosische Philosoph Edgar Morin verweist ebenfalls auf die
Unmoglichkeit, ,,Europa von Europa aus zu verstehen*?° und wehrt
sich gegen jedes europdische Bewusstsein, das etwas anderes sein
mochte als die regionale Auspriagung eines planetarischen Bewusst-
seins. In seinem nicht-essentialistischen Verstindnis von Europa ist
die Demokratie ,,das letzte, zerbrechliche Produkt der européischen
Nationen, aber sie entspricht zutiefst dem von der ,Dialogik® ge-
pragten Wesen der europdischen Kultur, wo Gegensitze und An-
tagonismen sich ergédnzen konnen“.?! Zugleich diirfe man aus der
Demokratie keinen Mythos machen. Er betont die Ambivalenz
Europas, das gleichermallen von Kultur und Barbarei gepragt sei.
Einerseits habe es den Kolonialismus, Imperialismus, Nazismus
und den totalitiren Kommunismus hervorgebracht, andererseits
auch die Menschenrechte, den Humanismus und schlieBlich ein pla-
netarischen Denken. Diese Errungenschaften sieht er als Gegengift
Europas zu seiner eigenen Barbarei. Europa miisse diese beiden Di-
mensionen seiner Existenz anerkennen, um sich von der Barbarei
befreien zu kdnnen. Es miisse dazu die Barbarei in das européische
Bewusstsein integrieren.??

In dhnlicher Weise geht Jacques Derrida in seinem Text Das an-
dere Kap auf die Voraussetzungen einer zukunftsfahigen Europapo-
litik ein. Er formuliert fiinf ambivalente Prinzipien, um die Errun-
genschaften der europédischen Aufklarung zu bewahren, ohne deren
Einseitigkeiten, falsche universalistische Anspriiche oder imperiale
Arroganz mitzutragen.

20 Morin, Edgar: Europa denken. Campus: Frankfurt 1988, 26.
21 [bid, 214.
22 Morin, Edgar: Culture et barbarie européennes. Bayard: Paris 2005, 94.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 363

— Umgang mit Fremdheit: ,nicht nur, den Fremden aufzunehmen,
um ihn einzugliedern, sondern auch, ihn aufzunehmen, um sei-
ne Andersheit zu erkennen und anzunehmen®;?

— Kritik des Kapitalismus: ,,unermiidlich einen totalitiren Dog-
matismus zu kritisieren, der unter dem Vorwand, dem Kapital
ein Ende zu bereiten, die Demokratie und das europdische Erbe
zerstort hat, andererseits, die Religion des Kapitals kritisch zu
hinterfragen, die ihren eigenen Dogmatismus unter neuen Ge-
sichtern etabliert*;*

— Kritisches Denken: kritisches Denken und die ,,/dee der Kritik*
sowie ,.kritische Traditionen* zu pflegen, zugleich aber auch
diese kritische Praxis selbst zum Gegenstand der Kritik zu ma-
chen;?

— Demokratie: ,,Das — ausschliefslich — europdische Erbe der de-
mokratischen Idee anzunehmen, zugleich aber zu erkennen,
daB [...] diese Idee der Demokratie etwas [ist], was noch ge-
dacht werden muf3 und was noch im Kommen bleibt*;*

— Universalismus: ,,die Differenz, das Idiom, die Minderheit und
die Singularitidt zu achten; allerdings auch die Allgemeinheit
und Universalitdt des formalen Rechts, [...] die Eindeutigkeit,
den Widerstand gegen Rassismus, Nationalismus und Frem-
denhaf3;?’

— Vernunft. ,alles zu tolerieren und zu respektieren, was sich
nicht der Autoritdt der Vernunft fiigt*. Damit mdchte er einer-
seits dem Ideal der Aufklarung treu bleiben und andrerseits
deren Begrenztheit reflektieren, ,,um auf solche Weise an der
Aufklarung unserer Zeit zu arbeiten.?®

23

24
25
26
27
28

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei Essays zu Euro-
pa. Suhrkamp: Frankfurt 1992, 56.

Ibid., 56-57.

Ibid., 57.

Ibid..

Ibid..

Ibid., 57-58.



364 Werner Wintersteiner

Damit formuliert Derrida ein Basisprogramm, das unhintergehbar ist
fiir jedes Nachdenken iiber die Zukunft Europas.

4. Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft

Die resiimierenden acht Thesen stiitzen sich auf Derrida wie auch auf
Impulse anderer Autoren. Sie verstehen sich als ein konkretes Gegen-
programm zur gegenwartig praktizierten Politik der Union.

1. Wenn Europa nicht das Resultat einer autonomen Entwicklung
aus seinem Inneren heraus ist, wie es der Eurozentrismus nahe-
legt, sondern das Produkt vielféltiger Einfliisse von innen wie
von aullen, letztlich einer globalen Entwicklung, dann muss
sich auch jedes tragfahige Konzept von Europa immer auf die
Gesamtentwicklung des ,,Heimatlands Erde* (Morin) beziehen,
muss sich als regionalspezifischer Beitrag zu einer Weltinnen-
politik verstehen. Wer die Auf3enpolitik dem innenpolitischen
Klein-Klein unterordnet, verspielt zukiinftige Optionen.

2. Aus kosmopolitischer Perspektive ist es sinnlos, von einer
wesenhaften Identitdt Europas zu sprechen. Europa ist ein
politisches Projekt und daher immer im Werden. Darin liegt
seine Chance, aber auch die Chance, die es anderen bietet,
am Projekt Europa mitzuwirken. Das wiren gegenwartig be-
sonders Gefliichtete und Migrantlnnen, die neue Ideen und
Weltsichten in einen Dialog einbringen kdnnten: ,,Das Euro-
péische liegt im Dialog und Dissens der vielen politischen
Kulturen des ,Citoyen‘, des ,Citizen‘, des ,Staatsbiirgers®,
des ,Burgermatschappij‘, des ,Ciudadano®, des ,Obywatel‘,
,Polités*, aber auch in der Ironie, im Lachen Europas iiber
sich selbst.“%

29  Beck, Ulrich und Daniel Cohn-Bendit: ,,Wir sind Europa. Manifest zur Neu-



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 365

3. Charakteristisch fiir Europa ist seine Ambivalenz: Es ist der
Kontinent, der den Kolonialismus, den Imperialismus und
die Schoa hervorgebracht hat; ebenso wie den Humanismus
und die heutige Formulierung der Menschenrechte, die De-
mokratie und den institutionalisierten Dissens. Wir miissen
uns bewusst sein, dass auch unser Humanismus und unse-
re Demokratie selbst von dieser Ambivalenz charakterisiert
sind, und deswegen den eurozentrischen Uberlegenheitsges-
tus aufgeben und stattdessen auf die Stimmen von auflerhalb
Europas horen.

4. Diese Ambivalenz Europas ist der europdischen Einigung
von Anfang an eingeschrieben: als Zusammenschluss der
ehemaligen Gegner ein ,,Friedensprojekt™, zugleich die
Weiterfithrung von Kolonialpolitik bis in die jlingste Zeit
und heute die Fortsetzung des Kolonialismus mit anderen
Mitteln; strenge gewerkschaftliche, menschenrechtliche,
umwelttechnische Auflagen in Europa (die heute teilweise
wieder zuriickgenommen werden), aber ein ganz anderes
Verhalten europdischer Akteure in den Léndern des Siidens;
Berufung auf die europidischen Werte, die aber selbst oft
nicht eingehalten werden; Friedenspolitik im europdischen
Umfeld mit Erfolgen, die den Nobelpreis einbringen, und
zugleich Ambitionen, ein global player, eine neue Super-
macht zu werden.

5. Europa muss sich entschlielen, seine imperiale Vergangen-
heit zu tiberwinden und einen positiven Beitrag zur Ent-
wicklung des Planeten zu leisten: ,,Die Aufgabe, an der sich
heutige und kiinftige Européder zu messen haben, lautet [...],
das Prinzip Grolmacht oder Imperium selbst in einer his-

griindung der EU von unten®. In: Die Zeit, 12.6.2012. In: https://www.zeit.
de/2012/19/Europa-Manifest/komplettansicht, 14.6.2018.



366

Werner Wintersteiner

torischen Metamorphose aufs Spiel zu setzen. Der Zwang
zur groflen Politik erscheint heute in der Herausforderung,
die Imperialitit des GroBmachtgebildes selbst aufzubre-
chen und dieses zu einem Mitspieler auf der Biihne einer
kiinftigen Weltinnenpolitik zu transformieren.” Dann kann
,Europa [...] das Seminar sein, wo Menschen lernen, tiber
das Imperium hinaus zu denken®.3

Die Anderen als gleich und verschieden wahrzunehmen
heifit auch, das kosmopolitische Potential der Migration
wahrzunehmen und bewusst zu niitzen, statt dieses ,,andere
Europa®“ in einem neokolonialen Gestus von der eigenen
Geschichte abzuspalten. Das Europa der Migration ist die
Chance der bewussten inneren Kosmopolitisierung des
Kontinents und damit eine Voraussetzung fiir eine gerechte
Weltgesellschaft.

. Ein weiterer entscheidender Schritt ist die Neuregelung der

Beziehung zu den Nachbarn: eine paneuropdische Konfo-
deration, die auch Russland und die Tiirkei integrieren und
dadurch eine wirkliche Friedensordnung schaffen kann, so-
wie eine neue Gesamtarchitektur fiir den Mittelmeerraum —
Sicherheit und Wohlstand fiir die Nachbarn als unabdingba-
re Voraussetzung fiir die eigene Sicherheit und den eigenen
Wohlstand. Dieses erweiterte Europa-Modell wire Europas
geopolitischer Beitrag zu einer planetarischen Friedensord-
nung.

. Heute kumulieren sich verschiedene Herausforderungen —

die 6kologischen Gefahren, die Bedrohung des Friedens,
die Gefihrdung des Wohlstands, der Verlust der europdi-
schen Einheit, die geopolitischen Konflikte. Das heif3it

30 Sloterdijk, Peter: Falls Europa erwacht. Suhrkamp: Frankfurt/Main 1994, 48.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 367

aber auch, dass die Losungen konvergieren: Es ist heute
nicht mehr moglich, Europa als Friedensmacht zu etab-
lieren ohne eine 6konomisch wie d6kologisch vertragliche
Wirtschaftsweise; nur die Aufgabe des neoliberalen Kur-
ses und die Riickkehr zu einem sozialen Europa kann den
Verlust der Attraktivitdt der Union bei den BiirgerInnen
stoppen; und nur wenn Europa seine ,,imperiale Lebens-
weise* iiberwindet, wird langfristig die Migrationsfra-
ge 16sbar sein und auch das européische Einigungswerk
weitergehen konnen. Anders gesagt: Die notwendige so-
zialokologische Transformation bringt nicht nur ein bes-
seres Leben fiir die VerliererInnen des Neoliberalismus,
sondern ermdglicht erst den Verzicht auf postkoloniale
Beherrschung der Lindern des Siidens. Das ist auch die
Voraussetzung, dass Abriistung nicht mehr als Risiko,
sondern als 6konomische und ethische Notwendigkeit ge-
sehen werden kann und damit eine solide Friedensord-
nung moglich wird.

Dass diese Neuorientierung notwendig ist, um drohende Krisen, Kon-
flikte und Katastrophen der ,,Weltrisikogesellschaft zu vermeiden,
ist sicher. Ob sie gelingt, ist ungewiss. Dass Europa den Weg des
Friedens statt den des Imperiums geht, ist sogar unwahrscheinlich.
Aber nach allen weltgeschichtlichen Erfahrungen ist auch das Ein-
treten des Wahrscheinlichen — unwahrscheinlich. Daher konnen wir
uns vielleicht auf die Formel von Mauro Ceruti und Edgar Morin ver-
standigen: ,,Europa wird die Tochter des Unwahrscheinlichen sein.
Oder es wird nicht sein.*!

31

Ceruti, Mauro und Edgar Morin: La nostra Europa. Raffaello Cortina Editore:
Milano 2013, 166.



368 Werner Wintersteiner

Bibliographie

Beck, Ulrich und Edgar Grande: Das kosmopolitische Europa. Suhr-
kamp: Frankfurt/Main 2004.

Buschak, Willy: Die Vereinigten Staaten von Europa sind unser Ziel.
Klartext: Essen 2014.

Ceruti, Mauro und Edgar Morin: La nostra Europa. Raffaello Cortina
Editore: Milano 2013.

Capitini, Aldo: “Il posto dell’Europa nel mondo”. In: A. C. L educa-
zione aperta 1. La Nuova Italia: Firenze 1967, 285-291.

Césaire, Aimé: Uber den Kolonialismus. Alexander Verlag: Berlin
2017.

Derrida, Jacques: Das andere Kap. Die vertagte Demokratie. Zwei
Essays zu Europa. Suhrkamp: Frankfurt/Main 1992.

Fattmann, Rainer: Das Europa der Arbeiter. Leitbilder gewerkschaft-
licher Europapolitik bis in die Mitte der 1970er Jahre. STUDY
der Hans-Bockler-Stiftung Nr. 387: Diisseldorf 2018.

Fimmen, Edo: Vereinigte Staaten Europas oder Europdische Aktien-
gesellschaft. Thiiringer Verlagsanstalt: Jena 1924,

Grosfoguel, Ramon: “Decolonizing Western Uni-versalisms: Deco-
lonial Pluri-versalism from Aimé Césaire to the Zapatistas”. In:
Transmodernity (Spring 2012), 88—104.

Hugo, Victor: “Eréffnungsrede beim Pariser Friedenskongress 1849”.
Ubersetzt aus dem franzdsischen Original: “Discours inaugural du
Congres de la paix, prononcé a Paris, le 21 aotit 1849”. In: Euvres
completes, Actes et Paroles I. Paris: Hetzel 1882. In: https://ifor-
mir.ch/eroffnungsrede-von-victor-hugo-beim-pariser-friedens-
kongress-1849/, 10.7.2018.

Morin, Edgar: Culture et barbarie européennes. Bayard: Paris 2005

---: Europa denken. Campus: Frankfurt 1988.

Quijano, Anibal: “Eurocentrism as the hegemonic perspective of
knowledge”. In: Nepantla, Views from South (2000), Volume 1,
Issue 3, 533-580.



Acht Thesen fiir ein Europa der Zukunft 369

Sloterdijk, Peter: Falls Europa erwacht. Suhrkamp: Frankfurt/Main
1994.

Spinelli, Altiero und Ernesto Rossi: Das Manifest von Ventotene.
Roma: Associazione italiana per il Consiglio dei Communi d’Eu-
ropa et al. 1981. In: http://www.cvce.eu/obj/das_manifest von
ventotene 1941-de-316aa96¢-e7ff-4b9e-b43a-958e96afbecc.
html, 19.8.2018.

,Miinchner Sicherheitskonferenz. Die EU — der Vegetarier unter
Fleischfressern®. In: https://www.spiegel.de/politik/ausland/mu-
enchner-sicherheitskonferenz-die-eu-der-vegetarier-unter-fleisch-
fressern-a-1194085.html, 22.8.2018.

The 1990 Prague Appeal: Let Us Found a Helsinki Citizens Assem-
bly. In: http://www.connexions.org/CxLibrary/Docs/CX4002-Pra-
gueAppeal.htm, 22.8.2018.






TOMAZ ZALAZNIK

Die Mimikry des Verbrechens

,.Es geht um Macht, nicht Ideologie.*!

Abstract: The intention of the short historical overview of Slovenia and thereby in-
directly also of other former communist or totalitarian countries is to show, how
different political, ideological, and economical factors throughout history influence
our understanding of the contemporary world.

Keywords: freedom, justice, constitutional state, new class, deep state, media

Die Absicht des kurzen historischen Ausblicks auf Slowenien und so-
mit indirekt auch auf andere ehemalige kommunistische und totalita-
re Lander ist zu zeigen, welche Wirkungen verschiedene politische,
ideologische und wirtschaftliche Einfliisse in der Geschichte auf un-
ser Verstindnis der Gegenwart haben.

In der Nationalgalerie in Ljubljana, Slowenien, hdangt ein Bild, das
einen Eigentlimer hat, doch hat dieser Eigentiimer kein Recht auf sein
Eigentum. Wie ist das stimmungsvolle Bild einer Kaffee trinkenden,
verschmitzt ldchelnden alten Dame mit dem Titel Kofetarica, wohl
eines der bekanntesten slowenischen Bilder tiberhaupt, von der nam-
haften slowenischen Malerin Ivana Kobilca (1861-1926) gemalt, die

1 Mathé, Alexander U.: ,,,Es geht um Macht, nicht Ideologie.‘ Der niederldandische
Politologe André Krouwel im Interview iiber die Europdische Volkspartei.*
In: Wiener Zeitung, 19.6.2013. In: https://www.wienerzeitung.at/nachrichten/
europa/europaeische_union/555975 Es-geht-um-Macht-nicht-Ideologie.html,
12.3.2019.



372 Tomaz Zalaznik

in Wien, Miinchen und Paris Malerei studiert hatte, an die Wand der
Nationalgalerie gelangt?

Vor dem Zweiten Weltkrieg besal3 dieses Bild der vermdgende In-
dustrielle und Bankier Rado Hribar (1901-1944), der u.a. den Bau
der Modernen Galerie in Ljubljana und der weltberithmten Skischan-
ze in Planica finanziert hatte. Nachdem das Nazi-Deutschland am 6.
April 1941 Slowenien okkupiert hatte, gehdrte er zu jenen Menschen,
die die Partisanenbewegung unterstiitzt haben. Kommunisten bei den
Partisanen fingen nach dem Beginn des Kriegs in Jugoslawien, vor al-
lem aber nach Uberfall Hitlers auf die Sowjetunion am 22. Juni 1941,
d.h. nach der Kiindigung des Pakts Ribbentrop-Molotow, mit einer
latenten kommunistischen Revolution an. Als sie 1944 gemerkt ha-
ben, dass der Sieg bevorsteht, wurde die Revolution zu ihrem Endziel.

Parallel dazu wurden seitens der kommunistischen Partisanenfiih-
rung und des 1944 gegriindeten politischen Sicherheits-Nachrichten-
diensts der Kommunisten Ozna (Oddelek za zas¢ito naroda, Abteil
fiir den Volksschutz) Mitte 1944 bis Anfang 1945 nur in Slowenien
Listen mit tiber 17.000> Namen von Menschen erstellt, welche die
gerade vonstattengehende Revolution in irgendeiner Weise hitten ge-
fahrden konnen.

Kommunisten verfolgten das Ziel, rechtzeitig, noch vor Kriegsen-
de jene Menschen zu entfernen, welche die kommunistische Revolu-
tion wahrend des Krieges und danach hitten bedrohen kénnen. Diese
Listen wurden spéter ,,vervollstdndigt, mitunter aufgrund von Aus-
sagen der Inhaftierten und Gefolterten. Albert Svetina (1915-2008),
bis Mai 1945 stellvertretender Befehlshaber von Ozna fiir Slowenien,
gibt an, dass in Slowenien bis Ende Juni 1945 um 40.000 Menschen
liquidiert wurden.? Aleksandar Rankovi¢ (1909-1983), der damalige
jugoslawische Minister fiir Inneres und Leiter des militdrischen Nach-
richtendienstes Udba, eines Nachfolgers des Ozna, referierte Anfang

2 Magek-Matija, Ivan: Spomini [Erinnerungen]. CGP Delo: Ljubljana 1981, 230;
Svetina, Albert: Od osvobodilnega boja do banditizma [Vom Befreiungskampf
zum Banditentum]. Nova obzorja d. o. o.: Ljubljana 2011, 197-198.

3 Svetina, Od osvobodilnega boja, 205.



Die Mimikry des Verbrechens 373

Januar 1951 in der Bundesversammlung (Parlament) dariiber, dass
man zwischen Mai 1945 und Januar 1951 in Jugoslawien 568.000
Menschen getotet und 3.777.776 Menschen inhaftiert hatte.* Was fiir
einen Prozentsatz das bei einer Bevolkerungszahl von 16.397.000
Einwohnern, die bei der 1953 durchgefiihrten Volkszdhlung festge-
stellt wurde, ausmacht, ist nicht schwer auszukundschaften.

Heute weill man, dass zahlreiche Menschen bis 1952 in Lagern au-
Bergerichtlich festgehalten wurden, um danach spurlos zu verschwin-
den. Bis zu diesem Jahr wurden, obwohl in Jugoslawien am 3. August
1945 eine allgemeine Amnestie’ verkiindet wurde, das Land interna-
tional anerkannt und Mitglied der UNO war, noch Zehntausende von
Exekutionen durchgefiihrt. Eine genaue Zahl der Opfer konnte bisher
nicht ermittelt werden, da die Listen der Inhaftierten und Liquidier-
ten, die minutids gefiihrt wurden, entweder vernichtet oder sonst wie
verschwunden sind.® Bezeichnenderweise hatte sich Jugoslawien, das
sich als ein Land verstanden hatte, in dem Menschenrechte im Un-
terschied zu Léndern, wo Faschismus und Nationalsozialismus ge-
herrscht hatten, respektiert wurden, nie dazu durchringen kdnnen, die
Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (A/RES/217, UN-Doc.
217/A-(11)), bekannt als Deklaration der Menschenrechte bzw. UN-
Menschenrechtscharta der Vereinten Nationen, die am 10.12.1945
von der Generalversammlung der Vereinten Nationen in Paris ver-
kiindet wurde, zu unterzeichnen und sich daran zu halten.

Gleich nach Kriegsende verliefen in ganz Slowenien neben Exe-
kutionen auch Konfiskationen des Eigentums und der beweglichen

4 Mami¢, Tino: ,Intervju. Pohod resnice in poraz zmagovalcev. Pogovor z
Milanom Gregori¢em 26.12.2018.“ [Interview. Der Marsch der Wahrheit und
die Niederlage der Sieger. Ein Gesprach mit Milan Gregori¢ am 26.12.2018.]
In: https://www.noviglas.eu/pohod-resnice-poraz-zmagovalcev/, 12.3.2019.

S5 Ukaz o splosni amnestiji in pomilostitvi [ Befehl iiber Allgemeine Amnestie und
Begnadigung]. In: Ur. 1. Demokratske federativne Jugoslavije, Nr. 56 vom
5.8.1945. In: http:/stres.a.gape.org/VTA/sprava_ze leta 1945 UR list
ukaz_o amnestiji_in_clanka.pdf, 3.3.2019.

6  Vgl.: Svetina, Od osvobodilnega boja, 200.



374 Tomaz Zalaznik

Habe. In den Lagern des Udba wurden Berge von Mdbeln, Liistern,
Teppichen, Schmuck, Gold, anderen Gebrauchsgegenstinden und
Kunstwerken getiirmt. Verdienstvolle Revolutionire verschonerten
mit diesen Objekten ihr AuBeres, aber auch ihre neuen Unterkiinf-
te, die konfiszierten Villen und Wohnungen. Fiir ihr neues Eigentum
quittierten sie Ubernahmedokumente, auf denen nicht festgehalten
wurde, wem die erhaltenen Gegenstinde entwendet wurden.’

So wurden am 4. Januar 1944 auch der Eigentiimer des ein-
gangs erwihnten Bildes und seine Frau Ksenija (1905-1944), die
zu allem Uberfluss adelig war, wegen ihres Eigentums zu Opfern
eines revolutiondren Verbrechens. Sie wurden in der Nacht aus ih-
rem Schloss, wo sie ihre Peiniger davor bewirtet hatten, entfiihrt,
in leichter Kleidung in den Wald verschleppt, dort brutal gefoltert
und die Frau vor ihrem Mann wiederholt vergewaltigt. Sie wurden
von einer Gruppe des Oberkrainer geheimen militdrischen Sicher-
heits- und Nachrichtendienstes der kommunistischen Partei VOS
(gegriindet im August 1941 mit dem Ziel, die Gegner der Revolu-
tion zu toten®), der im Rahmen der Kokrca-Partisanen-Kompanie
wirkte, aufgesucht. Diese Gruppe bestand aus neun sehr jungen
Partisanen, die man zwei Monate fiir diese Aktion vorbereitet hat-
te. Rado und seine Frau wurden als Kriegsverbrecher und Volks-
verréter (sie waren Besitzer zweier Fabriken und eines Schlosses)
am 6.1.1944 im Wald oberhalb von Mace bei Preddvor getétet.
Die Partisanen, die alle Spuren ihres Verbrechens tilgen wollten,
haben sie im Wald eingescharrt.” Nach Kriegsende, nach der kom-

7 Vgl. Kersi¢, Marta Milena und Neza Stres (Hrsg.): Dokumenti o privilegijih
politicnih in drzavnih funkcionarjev v Sloveniji v obdobju socializma.
Ministrstvo za pravosodje Republike Slovenije: Ljubljana 2008.

8 Vgl. https://sl.wikipedia.org/wiki/Varnostno-obve%C5%A1%C4%8Devalna_
slu%C5%BEba, 19.3.2019.

9  Auf Grund dieser Geschichte hat der fiihrende slowenische Erzihler, Dramatiker
und Essayist Drago Jancar (1948) seinen Roman 7o noc¢ sem jo videl (2010)
verfasst, der 2015 in der meisterhaften Nachdichtung von Daniela Kocmut
und Klaus Detlef Olof unter dem Titel Die Nacht, als ich sie sah auf Deutsch
erschienen ist. Im Jahr 2020 wurde Jan¢ar mit dem Osterreichischen Staatspreis



Die Mimikry des Verbrechens 375

munistischen Machtiibernahme, ging das Bild Rado Hribars ins
Eigentum der Nationalgalerie {iber. Das Zuhause der beiden, das
Schloss Strmol in Oberkrain, anscheinend das einzige Schloss in
Slowenien, das wéhrend des Krieges verschont geblieben war,
wurde zur elitdren Residenz fiir die kommunistische Oligarchie.
Heute dient es als die Residenz der Republik Slowenien.

Nach dem Zerfall Jugoslawiens 1991 wurde Slowenien zu einem
neuen demokratischen Land, das sich in seiner Verfassung zur Ein-
haltung von Menschenrechten verpflichtete. Erst jetzt hétten jene
juristischen Verfahren angestrebt werden konnen, die zur Wieder-
gutmachung des Unrechts des ehemaligen totalitdren Staates gefiihrt
hétten. Doch der Ausgleich konnte nur so erreicht werden, dass die
Opfer und ihre Nachkommen die Wiedergutmachung des zugefiigten
Unrechts personlich auf gerichtlichem Wege verlangten. Der neue
Staat befolgte dabei nicht das Prinzip, das allen Opfern zugefiigte Un-
recht entweder von sich aus wieder gutzumachen oder es mithilfe von
Institutionen generell aufzuheben. Die Betroffenen bzw. ihre Nach-
kommen mussten sich selber darum kiimmern.

Das Unrecht, das revolutiondre Verbrechen, hitte im demokrati-
schen Slowenien mit einer neu verabschiedeten Gesetzgebung auf-
gehoben werden sollen und kénnen. Doch, der neue Staat, welcher
laut eigener Verfassung auf Einhaltung von Menschenrechten und
demokratischen Werten fuft, hat sich bis zum heutigen Tag von den
juristischen Grundakten der Revolution, den sog. AVNOJ-Dekreten
(Antifaschistischer Rat der Nationalbefreiung Jugoslawiens), die
auch im sozialistischen Jugoslawien ihre Giiltigkeit behielten, nicht
losgesagt. Denn, wie es in einem Gespriach im lokalen Radio Jese-
nice der damalige Landesprédsident Milan Ku¢an am 28. September
2000 formuliert hatte, dabei auf eine AuBerung des dsterreichischen
AuBenministers Wolfgang Schiissel rekurrierend, die AVNOJ-De-
krete seien ein Bestandteil der durch die Alliierten etablierten Ge-
sellschaftsordnung nach dem Krieg, also mit den Alliierten zu dis-

fiir Europdische Literatur ausgezeichnet.



376 Tomaz Zalaznik

kutieren und nicht mit deren schwéchstem Glied Slowenien.'” Dabei
wurden die AVNOIJ-Dekrete zwischen 1943—44 verabschiedet, wih-
rend des Kriegs, als es das Fdaderative demokratische Jugoslawien
der Nachkriegszeit formal-juristisch noch gar nicht gegeben hatte:
damals existierte das international anerkannte Konigreich Jugosla-
wien. Dieses wurde am 29.11.1945 seitens der gesetzgebenden Ver-
sammlung abgeschafft, worauf die Foderative Volksrepublik Jugo-
slawien ausgerufen wurde.

Die von Opfern angestrebte Wiedergutmachung des Unrechts hét-
te nach 1991 in Slowenien von Justizorganen und der 6ffentlichen
Verwaltung mit Hilfe jenes Kaders, jener Menschen zu erfolgen, die
in diesen Institutionen grofteils bereits im totalitiren Regime aus der
Zeit davor nach Sonderkriterien der politischen Eignung angestellt
wurden. Diese sah fiir Staatsanwélte und Richter gefiigige und ge-
horsame Personen, alles KP-Mitglieder, vor. Und genau diese setzten
ihre Karrieren im unabhingigen Slowenien im Gewand einer neuen
demokratischen Gesellschaft fort.

Fiir die Opfer des revolutionidren Verbrechens begann ein lang-
wieriges Verfahren, in dem sie genétigt waren, den Auserwahlten
des verflossenen verbrecherischen totalitiren Regimes zu beweisen,
dass ihnen ein Unrecht geschah und dass an ihnen eine verbrecheri-
sche revolutiondre Tat veriibt wurde. Aus gewohnlichen Menschen
verschiedener Berufe und ungleicher Bildung wurden forensische
Untersucher eines Verbrechens. Sie sahen sich mangelhaft ausgestat-
teten Archiven gegeniibergestellt, aus welchen Dokumente entweder
verschwunden waren oder mit der Absicht vernichtet wurden, jeg-
liche Spuren von Verbrechen und Verbrechern zu kaschieren. Fiir
Menschen, die auBlergerichtlich hingerichtet wurden, gibt es keine
Beweise fiir ihren Tod, oft auch keine Beweise iiber die Konfiskation
ihres Eigentums. Die angestrengten Gerichtsverfahren werden so zu

10 Gl/ts: Kucan: ,,Avnojski sklepi so del povojne zavezniske ureditve. [Die Avnoj-
Dekrete sind ein Teil der Nachkriegsordnung der Alliierten.] In: https://www.
sta.si/515161/kucan-avnojski-sklepi-so-del-povojne-zavezniske-ureditve,
19.3.2019.



Die Mimikry des Verbrechens 377

jahrzehntelangem Kampf mit der Zeit. Die Opfer sind auf Hilfe von
Advokaten angewiesen, unter ihnen gibt es auch welche, die in Pro-
zessen eine Moglichkeit der eigenen Bereicherung sehen.

Fazit: Angesichts der entstellten Gesetzgebung, dazu mithilfe des
verifizierten Kaders, wird noch immer das Verbrechen geschiitzt,
wihrend die Opfer mit einer 6ffentlichen Meinung konfrontiert wer-
den, die, so wie frither, mehrheitlich von den Main-Stream-Medien
gebildet wird. Auf Schliisselpositionen dieser Medien findet man
Redakteure und Journalisten, die unter dem Einfluss von Netzen des
ehemaligen Regimes stehen. Die Opfer werden als Individuen abge-
tan, die ehedem auf Kosten des Volkes reich geworden waren. Da-
gegen wird Uber die Verbrechen der vormaligen Machthaber in der
Offentlichkeit nicht geredet, im Gegenteil. Jene, die das Thema des
revolutiondren Verbrechens anschneiden, werden o6ffentlich diskredi-
tiert, auch mittels hinterhéltiger Drohungen.

Die Lustration als Rechtsakt zur Einschriankung des Einflusses der
ehemaligen Regimefunktiondre wurde im slowenischen Parlament
1991 nicht verabschiedet. Die parlamentarische Kommission, geleitet
Anfang der 1990er Jahre vom einstigen Dissidenten, der 7 Jahre in slo-
wenischen Gefédngnissen, davon tiber 1 Jahr in Einzelhaft, festgehalten
wurde und sein Diplom in Deutschland nachholen musste, weil ihm die
Philosophische Fakultit, Ljubljana, das erhaltene nicht ausstellen woll-
te, Prof. Dr. Joze Pucnik (1932-2003), gelang es nicht, das ehemalige
Regime zu verurteilen. Auch nach der Verabschiedung der Europarat-
Resolution 1481 zur Notwendigkeit der internationalen Verurteilung
von Verbrechen totalitdrer kommunistischer Regime (2006) und nach
der Entschlieffung des Europdischen Parlaments vom 2.4.2009 zum
Gewissen Europas und zum Totalitarismus kann sich das slowenische
Parlament zu keiner Verurteilung von Verbrechen der kommunistischen
Revolution durchringen. So ist 2020, 75 Jahre nach Kriegsende und 29
Jahre nach der Souverénitétserklarung Sloweniens, das Verhéltnis zum
revolutiondren Verbrechen immer noch das gleiche.

Nehmen wir uns wieder der Geschichte des eingangs erwéhnten
Bildes an. Peter Hribar, dem Erben des Eigentiimers, ist die Wieder-



378 Tomaz Zalaznik

herstellung des guten Namens seines Onkels und seiner Tante 2017
gelungen. Er hat in einem 20 Jahre andauernden Prozessverfahren
mittels eigener forensischer Untersuchungen den Ort des Verbrechens
an seinem Onkel und seiner Tante ausfindig gemacht. Er hat die Lei-
chen der Getoteten ausgraben, ihre Identitdt mithilfe einer DNK-Ana-
lyse zweifelsfrei feststellen und sie ins Familiengrab bestatten lassen.
Thm ist es gelungen, das Verbrechen vor dem Gericht zu beweisen.
Nach der Wiederherstellung des guten Namens von Rado und Kse-
nija Hribar erhielt er in einem anderen Prozess den Schadenersatz
fiir das nationalisierte Eigentum und das Recht auf das Eigentum am
Bild. Doch dieses Recht hat einen Fehler: Es ist ein Eigentum mit be-
schrianktem Zugang.

Einige Akteure der revolutiondren kommunistischen Verbrechen
leben noch. Thre politische, ideologische und menschliche Entwick-
lung nach dem Ausbruch der Revolution beschrieb 1957 der einstige
Kommunist und Weggefihrte Josip Broz-Titos (1892—1980) Milovan
Djilas (1911-1995) in seinem in den USA erschienen Werk The New
Class." Wegen seines Bruchs mit der Ideologie der einstigen Geféhr-
ten verbrachte der nunmehrige Dissident mehr als 20 Jahre in Ge-
fangnissen und Internierungslagern Jugoslawiens.

Die Erben dieser new class dominieren Slowenien immer noch
und gehdren zu den Nachkommen der neuen Klasse, zur zweiten
und dritten Generation. Sie sind tiberméchtig und in politischen, ju-
ristischen, Kapital- und Machtstrukturen Sloweniens fest verankert.
Die bereits im totalitdren System eingerichteten Oligarchien und die
dazugehdrigen Opportunisten geben bis zum heutigen Tag nicht zu,
dass ihre Existenz auf Verbrechen fulit. Deswegen haben sie keine
Absicht, das so vielen Menschen ihres Landes zugefiigte Unrecht im
Interesse von Menschenrechten und der Demokratie pro-aktiv wieder
gut zumachen.

11 Dijilas, Milovan: Novi razred. Analiza komunisticnega sistema. [ Die neue Klasse.
Eine Analyse des kommunistischen Systems.] Institut Nove revije, zavod za
humanistiko: Ljubljana 2014. Das Werk ist in slowenischer Ubersetzung 57
Jahre nach seinem englischen Original erschienen.



Die Mimikry des Verbrechens 379

Eine Abrechnung mit der eigenen Vergangenheit zu erwarten, ist
eine Illusion.

Hie und da tut der eine oder der andere Buf3e fiir seine Verbre-
chen, doch das ist in der Regel personliche Tat eines Einzelnen. In
der slowenischen Gesellschaft dagegen ist die BuBle nicht moglich.
Denn, wir haben es mit einer noch abartigeren Erscheinungsform
der post-revolutiondren verbrecherischen Oligarchen und Opportu-
nisten zu tun: Sie werden zu Demokraten. Sie beherrschen kapital-,
besitz- und geschiftsméBig grole Wirtschaftssysteme, Banken und
Versicherungen, so dass sie auch jene privaten Wirtschaftsorganisa-
tionen beeinflussen konnen, die nach 1991 entstanden sind. Mit ih-
rem Kapitaleinfluss gebarden sie sich als Ziehviter der Politiker aus
Nachfolgeparteien samt den dazugehorigen Jugendparteien. Wahrend
der Transition haben sie sich links von der Mitte positioniert. Heute
tragen sie Namen wie: Sozialdemokraten, liberale Sozialisten, demo-
kratische Sozialisten...

Ihre Kapital- und politische Macht wie auch ihr Einfluss offenbarten
sich in ihrer Regierungszeit. In den 29 Jahren der Republik Slowenien
sind sie mit Ausnahme von kurzen Unterbrechungen seit bald einem
Vierteljahrhundert an der Macht. Die Vertreter dieser Politik sind Mit-
glieder des EU-Parlaments, Funktionire verschiedener EU-Institutio-
nen, in die sie von Slowenien delegiert werden. Sie verwalten auch jene
Mittel, die das Land von diversen EU-Entwicklungs-Fonds erhélt.

Als Akademiker und Geschéftsleute wirken sie in internationalen
akademischen Kreisen oder schlieBen Geschéfte mit internationalen
Korporationen ab. Sie wirken an Europas Weiterbau und Vernetzung
mit, derweil sie schamlos tiber demokratische Werte, Ethik und Moral
radotieren. Gleichzeitig behaupten sie im Namen des sog. nationalen
Interesses in ihrem Land die eigenen Monopolpositionen. Diese aber
sind nichts anderes als die Errungenschaften der Revolution.

Darum ist der deep state Sloweniens eine Folge des Einflusses
von alten politischen Eliten des vormaligen totalitiren Regimes
samt dessen Netzen und Vernetzungen. Er kann am prézisesten in
der verhiillten Korruption erschaut werden. Der deep state stellt



380 Tomaz Zalaznik

eines der Hautprobleme bei der Einrichtung des Rechtsstaates und
der Demokratie dar, sowohl in Slowenien als auch in allen neuen,
ehemals kommunistischen Lédndern des Vereinten Europa. Die letz-
ten eklatantesten Beispiele seiner Macht sind im Jahr 2018: Mord
am Investigativ-Journalisten Jan Kuciak, der die Korruption in der
Slowakei untersucht hatte, und dessen Verlobten Martina Kusniro-
va, gefolgt von den dadurch ausgeldsten Protesten gegen die Regie-
rung; Proteste gegen die Korruption in Bukarest; die langjdhrige ru-
maénische Generalstaatsanwiltin, danach Leiterin der ruménischen
nationalen Anti-Korruptionsbehérde DNA Laura Codruta Kovesi,
die gegen ruménische Spitzenpolitiker ermittelte, soll die neue Eu-
ropéische Staatsanwiltin werden, wogegen sich ihr Land vehement
wehrt; die Rede des einstigen Agenten Andrej Babis, der heute Pre-
mier Tschechiens ist, anlédsslich des Pragerfriihlings. In dieser histo-
rischen Optik sollten sowohl das polnische Bewiltigen der eigenen
Geschichte als auch die Politik Viktor Orbans in Ungarn betrachtet
werden. Russland wird vom einstigen KGB-Agenten, dem autokra-
tischen Wladimir Putin regiert, der die Erhaltung und den Ausbau
des Einflusses Russlands in den ehemaligen Republiken der Sowjet-
union anstrebt. Er will Russland erneut zu einem Bindeglied jener
Staaten machen, in denen die Demokratie erst ausgebaut werden
soll.

Auch die Internationalitét der vermasselten kommunistischen Idee
hat ihren ideologischen Hintergrund nicht eingebii3t. Obwohl er die
Gerechtigkeit im Sozialismus missbraucht und die Achtung des Men-
schenlebens und die Freiheit der Schaffenskraft der Ideologie unter-
worfen hatte, gebirdet sich der Kommunismus heute in einem neuen
Gewand als demokratischer Sozialismus, was an sich eine Vernei-
nung der Pluralitit der Demokratie zum Ausdruck bringt. Dabei ist zu
beklagen, dass die geschichtliche Erinnerung an die ganzen Ausmale
des kommunistischen Terrors und dessen Opfer dem europdischen
Gewissen weiterhin verborgen bleibt.

Zu meinen, dass das demokratische Europa diesen ideologischen
Einfluss mittels historischer Erfahrung iiberholen wiirde, hiefe, das



Die Mimikry des Verbrechens 381

Schicksal Europas aufs Spiel zu setzen. Wieso? — Fast ein Drittel
der Einwohner der EU kommt aus der ehemaligen kommunistischen
Herrschaft. Thr Demokratieverstandnis ist aufgrund festgefahrener
Muster schwach oder verzerrt. Wenn man dieser Masse auch jene
Européer hinzuzéhlt, die aus verschiedenen ideologischen oder exis-
tenziellen Griinden unzufrieden sind, so erscheint die Idee vom Ver-
einten Europa heute mehr gefdhrdet als je zuvor.

Historische Interpretationen sind immer subjektiv. Doch, sie
tragen generelle Botschaften, die durch verschiedene historische
Erfahrungen unterschiedliche Vorzeichen erhalten und einzelne
Epochen und Ereignisse charakterisieren. Mithilfe von Interpreta-
tionen werden gemeinsame Werte hergestellt, die uns als Individuen
und als Gemeinschaft existenziell bestimmen. Deswegen sprechen
wir liber dynamische Prozesse der Geschichte, die sich einerseits in
verwandten Mustern perpetuieren, anderseits durch spezifische his-
torische Erfahrungen neue Erkenntnisformen erhalten.

Warum ist meiner Meinung nach ausgerechnet das Verhiltnis
zum Verbrechen eine der Schliisselfragen zum Verstdndnis sowohl
der Gegenwart als auch der Zukunft und zu unserer Stellung dazu?
Das Verbrechen, wie wir es heute auffassen, wurde frither nicht
immer als Verbrechen angesehen, und auch die Toleranz dem Ver-
brechen gegeniiber war, und ist es mancherorts immer noch, eine
andere. Die Auffassung des Verbrechens und unsere Stellung dazu
hiangen vom Glauben ab, von Ideologien und gemeinsamen Werten
innerhalb der Gesellschaften bzw. innerhalb der verbliebenen to-
talitiren Systeme. Das gilt fiir Slowenien genauso wie fiir den Rest
Europas.

Die zivilisatorische Reife und der Wert der Gesellschaften offen-
baren sich durch die Féhigkeit, die eigene Geschichte in Génze zu er-
schauen und sich in der Gegenwart im Verhéltnis dazu fiir die Zukunft
verantwortungsvoll einzubringen.

Wegen der Folgen der zivilisatorischen Regression, die Europa
des 20. Jahrhunderts erschiittert haben, ist die humanistische Uber-
legung zur Fortfiihrung von begonnenen Zivilisierungsvorgingen



382 Tomaz Zalaznik

im Reifungsprozess Europas, hervorgegangen aus einschneidenden
Entwicklungen vorangegangener Jahrhunderte, zum Stillstand ge-
kommen. Verletzt und verkiimmert sind die noblen Ideen und Kultur-
eliten, welche die gesellschaftlich-politischen Horizonte jener Zeiten
und auch der Gegenwart hétten beeinflussen konnen. Durch die Inter-
essen der Macht und der Machthaber wurden Freiheit und Schaffens-
kraft im Keim erstickt. Und sie werden es auch jetzt noch.

Europa heute bewegt sich in der Zeit unserer Geschichte. Wir sind
entweder ihre Weggefdhrten oder Akteure, welche die Ereignisse
und Entscheidungen gegebenenfalls mitprigen konnen. Dabei wer-
den wir maBigeblich von der Deklaration der Menschenrechte und
Freiheiten geleitet, die 1948 von der UNO genehmigt und verkiindet
wurde. Im Zentrum der Deklaration stehen die Freiheit, Gerechtigkeit
und Wiirde des Menschen. In Europa benétigte man ein gutes halbes
Jahrhundert, um diese Deklaration auf der Symbolebene juristisch zu
implementieren. Das bedeutet freilich nicht, dass man sie europaweit
in die Tat umgesetzt hat.

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts ist es allméhlich zu einem allge-
mein europdischen zivilisatorischen Aufschwung gekommen, der in
der EU als einem Gebilde von gleichberechtigten Staaten resultierte.
Die Angleichung an gemeinsame demokratische Standards und zivili-
satorische Werte Europas wie Freiheit, Gerechtigkeit und Rechtsstaat
wurde zum einvernehmlichen Hauptziel der Mitgliedslédnder. Dieses
wird in den EU-Landern von ihrer Fahigkeit bestimmt, ihre eigene
Geschichte zu verstehen, doch auch vom Ausgang der Auseinander-
setzung mit Machtzentren, Oligarchien und einflussreichen Interes-
sensnetzen. Deswegen miissen wir die verloren gehende Erinnerung
in unserem pragmatischen, immer mehr vom Populismus und Euro-
skeptizismus gezeichneten Europa ins Bewusstsein der Menschen
bringen, wollen wir nicht in eine Regression der zivilisatorischen
Werte zuriickfallen.



Die Mimikry des Verbrechens 383

Bibliographie

Primdrliteratur

Djilas, Milovan: Novi razred. Analiza komunisticnega sistema. Insti-
tut Nove revije, zavod za humanistiko: Ljubljana 2014.

Jancar, Drago: Die Nacht, als ich sie sah. Folio Verlag: Wien-Bozen
2015.

---: To no¢ sem jo videl. Modrijan: Ljubljana 2010.

Macek-Matija, Ivan: Spomini [Erinnerungen]. CGP Delo: Ljubljana
1981.

Svetina, Albert: Od osvobodilnega boja do banditizma. Nova obzorja
d. 0. 0.: Ljubljana 2011.

Sekunddrliteratur

Kersi¢, Marta Milena und Neza Stres (Hrsg.): Dokumenti o privilegijih
politicnih in drzavnih funkcionarjev v Sloveniji v obdobju socializma.
Ministrstvo za pravosodje Republike Slovenije: Ljubljana 2008.

Internetquellen

Gl/ts: Kucan: ,,Avnojski sklepi so del povojne zaveznisSke ureditve*.
In:  https://www.sta.si/515161/kucan-avnojski-sklepi-so-del-po-
vojne-zavezniske-ureditve, 19.3.2019.

Mamig¢, Tino: ,,Intervju. Pohod resnice in poraz zmagovalcev. Pogo-
vor z Milanom Gregori¢em 26.12.2018.“ In: https://www.novig-
las.eu/pohod-resnice-poraz-zmagovalcev/, 12.3.2019.



384 Tomaz Zalaznik

Mathé, Alexander U.: ,,,Es geht um Macht, nicht Ideologie. Der nie-
derldndische Politologe André Krouwel im Interview iiber die Eu-
ropéische Volkspartei.* In: Wiener Zeitung, 19.6.2013. In: https://
www.wienerzeitung.at/nachrichten/europa/europaeische uni-
on/555975 Es-geht-um-Macht-nicht-Ideologie.html, 12.3.2019.

Stres.a.gape.org: Ukaz o splosni amnestiji in pomilostitvi. In: Ur.
1. Demokratske federativne Jugoslavije, Nr. 56 vom 5.8.1945.
In: http://stres.a.gape.org: /VTA/sprava ze leta 1945 UR list
ukaz_o_amnestiji_in_clanka.pdf, 3.3.2019.

Wikipedia: ,,Varnostno-obvescevalna sluzba“. In: https:/sl.wi-
kipedia.org/wiki/Varnostno-obve%C5%A1%C4%8Devalna
slu%C5%BEba, 19.3.2019.



List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren

Elmar Bordfeld
Prof. h.c., lic. Theol.; Publizist und Historiker; Bonn.
ebord@me.com

Mihael Brejc

PhD, Professor Emeritus at the Faculty of Administration, University
of Ljubljana; founder of the Center for Democracy and Technology
in Ljubljana, and co-founder and president of the Slovenia-Taiwan
Friendship Association.

mihael. brejc@gmail.com

Jan Brousek

PhD, lecturer in the field of peace and conflict studies at the univer-
sities of Graz/Gradec and Klagenfurt/Celovec, as well as self-em-
ployed trainer with a focus on (intercultural) communication and
conflict transformation, de-escalation and diversity.
Jan.brousek@dial-og.at / jan.brousek@aau.at / jan.brousek@univie.
ac.at

Erhard Busek

PhD, Vizekanzler a.D., BM fiir Wissenschaft und Unterricht a.
D., Jean Monnet Professor ad personam, Vorstandsvorsitzender des
Instituts fiir den Donauraum und Mitteleuropa

e.busek@idm.at

Gertrude Cepl-Kaufmann

PhD, apl. Prof.; Leiterin des Instituts Moderne im Rheinland an der
Heinrich-Heine-Universitét Diisseldorf.
ceplg@phil-fak.uni-duesseldorf.de



386 List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren

Ion Copoeru

Prof. Dr. habil. in Philosophy, Professor of the Department of Phi-
losophy, Babes-Bolyai University, Cluj-Napoca, Romania; Senior
researcher, Institute for Research in Humanities, University of Bu-
charest, Romania

copoeru@hotmail.com

Roland Duhamel

PhD, Germanist und Kuturphilosoph, em. Professor der Universitét
Antwerpen (Belgien), Zweiter Vorsitzender des Vereins Deutsche
Sprache (Dortmund).

rolandduhamel@telenet.be

Adriano Fabris

PhD, Full Professor of Moral Philosophy at the University of Pisa
(Italy), where he also teaches Communication Ethics. At the Theolog-
ical Faculty of Lugano (Switzerland) he directs the ReTe (Religions
and Theology) Institute.

adriano.fabris@unipi.it

Malachi Haim Hacohen

PhD, Professor and Bass Fellow, History, Political Science, and Re-
ligion; Director, Religions & Public Life, The Kenan Institute, Duke
University.

mhacohen@duke.edu

Harald Heppner

PhD, Professor fiir Siidosteuropdische Geschichte an der Universitét
Graz von 1997 bis 2015, Ehrendoktor der Universitidten Timisoara,
Cluj-Napoca und Sofia.

harald.heppner@uni-graz.at



List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 387

Dean Komel

PhD, o. Univ.-Prof. fir gegenwirtige Philosophie und Philosophie
der Kultur an der Universitdt Ljubljana und Forschungsleiter am Ins-
titut Nova Revija fiir Humanwissenschaften, Ljubljana.
dean.komel(@guest.arnes.si

Mira Miladinovi¢ Zalaznik

PhD, o. Univ.-Prof. i.R.; als Germanistin Forscherin am Institut Nova
Revija fiir Humanwissenschaften, Ljubljana; Griindungsmitglied des
Forums fiir Humanwissenschaften. Ubersetzerin.
mira.miladinovic-zalaznik@institut-nr.si

Andelko Milardovi¢

PhD, senior researcher at the Institute for Migration and Ethnic Stud-
ies in Zagreb (Croatia); director of the Institute for European and
Global Studies in Split (Croatia).

anmilard@gmail.com

Eamonn O Ciardha

PhD, Senior Lecturer in History and Irish at Ulster University. He has
taught History, English, and Irish at the University of Toronto, the
Keough Institute for Irish Studies, University of Notre Dame, Trini-
ty College Dublin, the University of the Saarland, the University of
Vienna, Framingham State University, MA, and Ulster University.
e.ociardha@ulster.ac.uk

Dragan D. Prole

PhD, Full Professor of Philosophy (Ontology, Contemporary Philos-
ophy) at the University of Novi Sad, Serbia, and the guest lecturer at
Academy of Arts (Aesthetics, Contemporary Aesthetics).
proledragan@ff.uns.ac.rs



388 List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren

Marco Russo

PhD, associate professor of Theoretical Philosophy at the University
of Salerno (Italy). From 2011 to 2017 he was vice president of the
Helmuth Plessner Gesellschaft.

mrusso@unisa.it

Tatiana Shchyttsova

Dr. habil. in Philosophy, Professor of the Department of Social Sci-
ences, European Humanities University, Vilnius.
tatiana.shchyttsova@ehu. It

Zoltan Szendi

Ph.D., 0. Univ.-Prof. geb. 1950 in Paloznak (Ungarn). Bis 2015 Lehr-
stuhlleiter und Institutsdirektor im Germanistischen Institut der Univ.
Pécs.

zoltan.szendi@gmail.com

Bernhard Waldenfels

PhD, Prof. em. fiir Philosophie an der Ruhr-Universitit, Bochum.
Griindungsmitglied des Forums fiir Humanwissenschaften.
bernhard.waldenfels@ruhr-uni-bochum.de

Andrzej Wiercinski

PhD, Professor of General Education and Philosophy of Education at
the University of Warsaw, Poland, and the President of the Interna-
tional Institute for Hermeneutics.

andrew.wiercinski@gmail.com

Werner Wintersteiner

PhD, Univ.-Prof. i. R., Alpen-Adria-Universitit Klagenfurt. Deutsch-
didaktiker und Friedenspadagoge.

Werner. Wintersteiner@uni-klu.ac.at



List of Authors | Liste der Autorinnen und Autoren 389

Tomaz Zalaznik

Leiter des privaten Forschungsinstituts Institut Nove revije, zavod za
humanistiko, Ljubljana, Slowenien; Initiator, Mitbegriinder und Lei-
tungsmitglied des Forums fiir Humanwissenschaften.
tomaz.zalaznik@institut-nr.si






Name Register | Personenregister

Abdziralovich, Ignat 165, 168,
169, 170, 171, 172, 173, 174,
179, 180

Ackermann, Felix 223, 227

Adams, Gerry 58

Adenauer, Konrad 109, 113, 117

Adorno, Theodor 136, 139, 144

Agar-Robartes, Thomas 51

Agnese, Barbara 288, 297

Agnew, John 55, 65

Akudovich, Valiantsin 174, 175,
179

Alembert, Jean-Baptiste de Rond
d’ 130

Alexander II. 27

Alexander of Macedon 233

Allert, Gebhard 212, 228

Alvares, Claudia 245, 255

Anderson, Benedict 166, 167, 179

Annerl, Felix 287, 292, 296

Arendt, Hannah 199, 221, 318, 333

Aristotle / Aristoteles 11, 15, 206,
207,227,232, 283,332

Asquith, Herbert Henry 57

Assmann, Jan 76, 80

Austin, John L. 199

Babis, Andrej 380

Bach, Johann Sebastian 130
Balibar, Etienne 173, 179
Barash, Asher 38

Barck, Karlheinz 101, 113
Barroso, José Manuel 300

Bauer, Otto 35, 44, 45

Beck, Heinrich 287, 296

Beck, Ulrich 237, 240, 241, 358,
364, 368

Beethoven, Ludwig van 102, 107,
131

Berger, Stefan 33, 46

Bergson, Henri 171, 172, 202

Besser-Jones, Lorraine 253, 255

Betz, Hans-Georg 241

Biesta, Gert 329, 331, 333

Bilby, Joseph G. 53, 65

Blair, Anthony 52

Blok, Anton 337, 348

Blithdorn, Ingolfur 289, 296

Blumenberg, Hans 211, 227

Bogdandy, Armin von 338, 349,
350

Boling, Bruce D. 53, 67

Bollnow, Otto Friedrich 95, 96

Bolz, Norbert 83, 96

Bonaparte, Louis 198

Bonaparte, Napoleon 102, 131

Bonar-Law, Andrew 57

Bordfeld, Elmar 6, 115, 116, 123,
385

Boroevi¢ von Bojna, Svetozar
150, 153

Bourdieu, Pierre 99

Bouterwek, Friedrich 135

Bowyer Bell, J. 54, 65

Boyce, David George 51, 65

Brague, Rémi 263



392

Braidotti, Rosi 245, 255

Braudel, Fernand 74, 80, 231, 241

Brecht, Bertold 202

Brecht, Walter 202, 227

Brejc, Mihael 7, 299, 385

Briand, Aristide 37, 205

Broch, Hermann 40, 134, 135,
142, 144

Broekman, Jan M. 213, 230

Brousek, Jan 7, 283, 292, 296, 385

Broz-Tito, Josip 147, 156, 157,
378

Buschak, Willy 354, 368

Busek, Erhard 7, 31, 275, 385

Butt, Isaac 56

Cacciari, Massimo 263

Calic, Marie-Janine 22, 28

Campbell, Douglas Patrick 40, 46

Cancik, Hubert 252, 255

Capitini, Aldo 357, 368

Carey, Hugh 59

Caroll, Francis M. 52, 65

Carson, Sir Edward 51, 56, 57, 62

Celan, Paul 41

Cepl-Kaufmann, Gertrude 6, 99,
100, 109, 112, 113, 385

Césaire, Aimé 360, 361, 368

Chamberlain, Sir Joseph “Austen”
56

Churchill, Lord Randolph 62

Churchill,  Winston  Leonard
Spenser 49, 50, 56, 60

Chvatik, Ivan 268, 270

Cicero, Marcus Tullius 232, 305

Ciliberto, Michele 250, 255

Ciocan, Cristian 342, 349

Clark, Christopher 50, 65

Name Register | Personenregister

Clemenceau, Georges 56, 59

Clewing, Konrad 22, 24, 25, 28,
29

Codruta Kovesi, Laura 380

Coffey, Michael 53, 65

Cohen, Hermann 202

Cohen, Max 354

Cohn-Bendit, Daniel 364

Comenius, Johann Amos 209, 266

Comte, Auguste 120, 123, 124

Conrad von Hotzendorf, Franz
150

Coogan, Tim Pat 54, 65

Corbin, Anne-Marie 41, 46

Corbyn, Jeremy 63

Corelli, Arcangelo 130

Corino, Karl 152, 162

Costazza, Markus 287, 296

Coudenhove-Kalergi, Richard Ni-
kolaus, Count 37, 48

Coveney, Simon 57, 58

Craig, Sir James 56

Crouch, Colin 237, 241, 289, 296

d’Arcais, Paolo Flores 117

Delhom, Pascal 340, 349

Delors, Jacques 281

Derrida, Jacques 199, 200, 227,
259, 260, 263, 264, 265, 267,
269, 270, 341, 342, 343, 349,
361, 362, 363, 364, 368

De Sanctis, Sarah 285, 296

Descartes, René 130, 224

de Valera, Eamon 62

Djilas, Milovan 378, 383

Dolan, Jay P. 53, 65

Dostojewski, Fjodor 119, 120,
121, 123, 124



Name Register | Personenregister

Doyle, David N. 53, 67

Drobni¢, Miha 156, 163

Dubavets, Siargei 171, 179

Duhamel, Roland 6, 127, 137, 141,
144, 386

Dungan, Myles 51, 65

Eco, Umberto 264

Ehrmann-Hammerle, Christa 164

Einstein, Albert 37, 203

Elizabeth II, Queen of Great Brit-
ain and Northern Ireland 57

Emmons, David M. 53, 65

Engels, Friedrich 198, 199, 200,
209, 217,228

Entrikin, J. Nicholas 55, 65

Enzensberger, Hans Magnus 181,
182, 183, 184, 187, 188, 189,
190, 191, 192, 193

Eribon, Didier 217, 227

EBbach, Wolfgang 202, 228

Eucken, Rudolf 202

Euler, Leonhard 130

Faber, Richard 247, 255

Fabris, Adriano 5, 71, 75, 80, 386
Farage, Nigel 61

Fattmann, Rainer 355, 368
Faulkner, Brian 62, 66

Ferraris, Maurizio 285, 296
Ferry, Luc 245, 248, 255, 263
Feuerbach, Ludwig 120, 123, 124
Feyerabend, Paul 294, 295, 296
Fichte, Johann Gottlieb 88, 96, 135
Fimmen, Edo 354, 355, 368
Fink, Carole 36, 46

Fischer, Joschka 128

Fisk, Robert 55, 65

393

Fitzgerald, Garret 44, 65

Fitzpatrick, David 51, 61

Flasch, Kurt 203, 228

Florea, Cristina 43, 46

Fontane, Theodor 203, 228

Foster, Arlene 52, 56, 59, 64

Foucault, Michel 99, 101, 113,
341, 349

Franz Ferdinand, Arch-Duke 51

Franz Joseph I 34

Freud, Sigmund 141, 144, 199,
214,224,332

Fuhr, Eckhard 193

Gabriel, Gottfried 210, 229

Gabriel, Sigmar 351, 352

Gadamer, Hans-Georg 248, 249,
255, 263, 316, 324, 327, 331,
332, 333, 335

Galvin, Ray 150, 163

Garin, Eugenio 247, 255

GauB, Carl Friedrich 130

Gavan-Duffy, George 60

Gawoll, Hans-Jiirgen 134, 144

Geier, Manfred 21, 29

George V, King of Great Britain
and Northern Ireland 51

Gerwarth, Robert 50, 66

Giddens, Anthony 239, 241

Gladstone, William Ewart 62

Glazier, Michael 53, 66

Gleeson, David T. 53, 66

Gluck, Christoph Willibald von
130

Goethe, Johann Wolfgang von
102, 107, 131, 266

Goltschnigg, Dietmar 141, 144

Golway, Terry 53, 65



394

Gorbatschow, Michail Sergejew-
itsch 278

Gorki¢, Milan 156

Gosepath, Stefan 210, 230

Grande, Edgar 237, 240, 241, 358,
368

Grande, Jasmin 109, 113

Grass, Gunter 109, 113

Greenwood, Sir Hamar 56

Gregori¢, Milan 373, 383

Griesser Pecar, Tamara 156, 163

Grillparzer, Franz 41

Grimm, Reinhold 185, 193

Groschopp, Horst 252, 255

Grosfoguel, Ramon 361, 368

Griinder, Karlfried 210, 229

Griinewald, Matthias 102, 107

Guérot, Ulrike 359

Gumbrecht, Hans Ulrich 167, 179

Gutenberg, Johannes 102, 107

Haas, Herta 156

Habermas, Jiirgen 263, 264, 265,
270

Hacohen, Malachi Haim 5, 31, 44,
46, 386

Hahn, Alois 211

Halkett, George Roland 57, 66

Handel, Georg 112, 130

Harari, Yuval Noah 236, 241

Hartung, Klaus 182, 193

Harvey, David 235, 241

Havel, Véaclav 357

Haydn, Joseph 130

Heath, Sir Edward 52, 62

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
82, 96, 135, 231, 241, 257,
258,269, 317

Name Register | Personenregister

Heidegger, Martin 134, 141, 142,
144, 258, 259, 260, 261, 267,
269, 270, 317, 318, 333, 334

Heppner, Harald 5, 19, 20, 29, 386

Herbert, Zbigniew 319, 320, 321,
329,331,334

Herder, Johann Gottfried 192,
198, 250

Herzmanovsky-Orlando, Fritz
von 41

Hesse Hermann 202

Heym, Georg 127

Higham, John 58, 66

Hillje, Johannes 290, 297

Hinsch, Wilfried 210, 230

Hitler, Adolf 129, 372

Hobbes, Thomas 218, 225, 228

Hoddis, Jakob van 127

Hoen, Maximilian, Ritter von 150

Hofmannsthal, Hugo von 40, 152,
178

Horkheimer, Max 136, 139, 144

Houston, John 62, 66

Hribar, Ksenija 378

Hribar, Peter 377

Hribar, Rado 372, 375, 378

Hugo, Victor 353, 354, 368

Hunt, Jeremy 61

Huntington, Samuel 287, 288, 296

Husserl, Edmund 178, 179, 199,
200, 201, 206, 208, 209, 211,
212, 213, 222, 225, 226, 228,
260, 261, 267, 269

Ignatiev, Noel 59, 66
Isiksel, Turkuler 345, 349

Jackson, Alvin 23, 66



Name Register | Personenregister

Jackson, Robert H. 244

Jacobi, Friedrich Heinrich 134,
135, 144

Jaksi¢, Pura 89

Jancar, Drago 264, 269, 374, 383

Jandl, Martin J. 288, 297

Jaspers, Karl 141, 144, 248

Jaures, Jean 354

Jeffery, Keith 51, 66

Jelinek, Elfride 266

Jenisch, Daniel 134

Jez, Niko 264, 269

Joas, Hans 119, 120

Johne, Maria 212, 228

Johnson, Boris 61, 64

Jouhaux, Léon 354

Juncker, Jean-Claude 351

Jinger, Ernst 202, 263, 269

Kafka, Franz 40, 87, 142, 144

Kalka, Joachim 164

Kant, Immanuel 131, 134, 135,
136, 247, 285, 347, 349

Karl der Grof3e 108

Kaser, Karl 148, 163

Kasparov, Garry 301, 311

Katharina II. 25

Kaube, Jiirgen 110, 113,

Kavanagh, Katherine B. 64

Kavanagh, Patrick 64, 66

Kennedy, Anthony McLeod 346

Kennedy, Edward 58

Kenny, Kevin 54, 66

Kersi¢, Marta Milena 374, 383

Kertész, Imre 217, 228

Kierkegaard, Seren 141, 145

Klose, Joachim 216, 228

Kobel, Erwin 152, 162

395

Kobilca, Ivana 371

Kochenov, Dimitry 344, 349

Kocmut, Daniela 374

Kohl, Katrin 41, 46

Komel, Dean 5, 7, 11, 15, 115,
116, 123, 257, 262, 263, 269,
387

Kondri¢ Horvat, Vesna 153, 163

Konrad, Gyorgy 266

Kos, Wolfgang 40, 46

Kosovel, Sre¢ko 261, 262, 270

Kouba, Pavel 268, 270

Kraigher, Boris 157

Krastev, Ivan 95, 96

Kraus, Karl 40, 127, 151, 162,202

Kucan, Milan 306, 375, 376, 383

Kuciak, Jan 380

Kubhar, Alojzij 154, 158

Kuhar, Lovro (Ps. Prezihov Vo-
ranc) 6, 115, 123, 147, 148,
154, 155, 156, 157, 158, 164

Kundera, Milan 232, 266

Kusnirova, Martina 380

Lagrange, Joseph Louis de 130

Lan, Fengli 292, 296

Laplace, Pierre Simon, Marquis
de 130

Lash, Scott 241

Lawlor, Leonard 337, 341, 342,
343,347, 348, 349

Lee, Joseph J. 50, 51, 62, 66

Leibniz, Gottfried Wilhelm 130,
224

Leonardo da Vinci 130

Lernet-Holenia, Alexander 41

Levinas, Emanuel 85, 96, 224,
228,342, 343, 350



396

Lévy, Bernard-Henri 266, 270

Lévy-Bruhl, Lucien 206

Lindahl, Hans 219, 222, 228

Lipset, Seymour Martin 242

Llosa, Mario Vargas 260

Lloyd-George, David 52, 56, 59

Lobkowicz, Nikolaus 122, 123

Locke, John 131

Lorenz, Maren 340, 349

Lubac, Henri de 120, 121, 123,
124

Lukécs, Georg 211

Luther, Martin 117, 130

Maasburg, Friedrich von 161

Maasburg, Johann von 6, 115, 123,
147, 148, 149, 151, 155, 160,
161, 163, 164

Maasburg, Leo, Monsignore 115

Maasburg, Nikolaus von 161

Maasburg, Rosa von 161

Maasburg, Wilhelm von 161

MacDonald, Mary Lou 52

Macek-Matija, Ivan 372, 383

MacGinty, Roger 59, 66

MacGuinness, Martin 58

Machiavelli, Niccolo 232, 308,
311

Macron, Emmanuel 60, 240

Madison, Gary B. 318, 334

Magris, Claudio 38, 47

Major, Sir John 63

Mami¢, Tino 373, 383

Manela, Erez 50, 66

Mangalwadi, Vishal 116

Mann, Itamar 347, 349

Mann, Thomas 37, 109, 127, 137,
138, 139, 140, 143, 144, 145,

Name Register | Personenregister

202, 213

Manning, Robert J. S. 343, 350

Marchart, Oliver 288, 296

Marshall, George 39, 55, 65

Marx, Karl 120, 198, 199, 200,
209, 213,217, 228

Matejka, Viktor 40, 47

Mauss, Marcel 222, 229

May, Theresa 56, 59, 63, 64

McWilliams, David 60, 67

Menasse, Robert 359

Mensch, James 340, 350

Merkel, Angela 60, 240, 288

Metzeltin, Michael 23, 29

Michelangelo Buonarroti 130

Michels, Georg 20, 29

Michnik, Adam 264, 266, 269

Miladinovi¢ Zalaznik, Mira 6,
115, 116, 123, 147, 150, 153,
162, 257, 269, 387

Milardovi¢, Andelko 7, 231, 242,
387

Miller, Alexei 33, 46

Miller, Kerby A. 53, 67

Mills, Charles Wright 305, 311

Mitosz, Czestaw 175, 179, 319,
334

Milton, John 112

Molich, Georg 100, 109, 112, 113

Moloney, Ed 54, 66

Molotow,  Wjatscheslaw ~ Mi-
chailowitsch 372

Monch Columban 117

Morgenstern, Soma 38

Morin, Edgar 263, 361, 362, 364,
367, 368

Moritsch, Andreas 34, 47

Morscher, Christine 150, 163



Name Register | Personenregister

Moses, Stéphane 89, 96

Mouffe, Chantal 288, 296

Moyn, Samuel 346, 350

Moynihan, Daniel Patrick 58

Mozart, Wolfgang Amadeus 131

Muharemi, Amir 308, 312

Miihl, Melanie 182, 194

Miiller, Herta 266

Miiller, Jan-Werner 242, 345, 350

Miinkler, Herfried 110, 111, 113

Muschg, Adolf 264

Musil, Robert 6, 40, 44, 47, 115,
123, 135, 137, 145, 147, 148,
149, 152, 153, 155, 160, 162,
163, 164,204, 211, 229

Mussolini, Benito 50

Mutter Teresa 115

NatmefBnig, Charlotte 43, 47

Nestroy, Johann 41

Newton, Isaac 130

Nicholson, William 189

Nietzsche, Friedrich 71, 74, 120,
123, 124, 127, 132, 134, 135,
136, 137, 138, 139, 142, 145,
197, 199, 200, 201, 205, 214,
225, 226, 227, 229, 258, 259,
261, 263, 347

Nikolaus I. 27

Nussbaum, Martha C. 248, 332,
334

O’Brien, Michael J. 49, 54, 67
O Ciardha, Eamonn 5, 49, 387
O’Clery, Conor 59, 67
O’Connell, Daniel 56
O’Dowd, John 63

O’Kelly, Sean T. 60

397

O’Leary, Brendan 61, 67

Olof, Klaus Detlef 374

O’Neill, Thomas Patrick (“Tip”)
58

Orban, Viktor 216, 237, 380

Origenes 106

Orlando, Vittorio Emanuele 59

O’Toole, Flintan 60, 67

Palmer, Parker J. 302, 311, 312

Palmerston, Lord 61

Pamuk, Orhan 266

Parmenides 210

Parnell, Charles Stewart 56

Patocka, Jan 11, 15, 199, 201,
209, 229, 268, 270

Pazanin, Ante 213, 230

Perju, Vlad 346, 350

Pershai, Alexander 172, 179

Peter der GroBe 271

Pfohlmann, Oliver 160, 163

Picasso, Pablo 37

Planck, Max 203

Plato / Platon 205, 232, 215, 334

Porksen, Bernhard 284, 296

Poupard, Paul, Erzbischof 122

Prantl, Heribert 220, 229

Prendergast, Thomas 34, 47

Princip, Gavrilo 51

Prole, Dragan 5, 81, 389

Pucnik, Joze 377

Putin, Vladimir / Wladimir 60,
301, 311, 380

Quijano, Anibal 360, 361, 368
Quinn, Antoinette 64

Raffael Santi 130



398

Ranciére, Jacques 289, 297

Rankovié¢, Aleksandar 157, 372

Ratzinger, Josef, Kardinal; Papst
Benedikt XVI. 115, 116, 117,
118, 122, 123, 124

Reagan, Ronald 59

Redmond, John 51, 56, 57

Rees-Mogg, Jacob 61, 63, 64

Reinhard, Wolfgang 21, 29

Rembrandt van Rijn 130

Renaut, Alain 245, 255

Renner, Karl 34, 35, 44, 47

Ribbentrop, Joachim von 372

Ricoeur, Paul 199, 320, 323, 325,
326, 329, 332, 333, 334, 335

Rifkin, Jeremy 310, 312

Rilke, Rainer Maria 40, 95, 96,
137, 142

Ritter, Joachim 210, 229

Robertson, Ritchie 41, 46

Rolland, Romain 202

Roosevelt, Theodore 301, 303,
312

Rorty, Richard 264

Rosar, Ulrich 109, 113

Rosenzweig, Franz 72, 80

Rossi, Ernesto 356, 357, 369

Rossler, Beate 210, 230

Roth, Harald 24, 29

Roth, Joseph 38, 40, 41, 158, 159,
163

Rousseau, Jean-Jacques 131, 139

Rudling, P. Ander 165, 179

Rudolph, Crown Prince of Austria
34

Rudolph, Enno 247, 255

Rushdie, Salman 266

Russo, Marco 7, 243, 388

Name Register | Personenregister

Saint Paul 321

Sartre, Jean-Paul 142, 248, 252,
255

Sassen, Saskia 240, 242

Savater, Fernando 264

Schadel, Erwin 287, 296

Schalek, Alice 6, 115, 123, 147,
148, 149, 150, 153, 155, 158,
159, 162, 163, 164

Schiuble, Wolfgang 110, 113

Schaunig, Regina 153, 154, 160,
163

Scheffer, Paul 85, 97

Scheler, Max 202, 214

Schilling, Heinz 20, 29

Schimmer, Joseph 287, 292, 296,
297

Schleyer, Hanns Martin 122, 123

Schlogel, Karl 99, 100, 113

Schmitt, Oliver Jens 22, 23, 24,
25,28,29

Schmitz, Walter 216, 228

Schnéddelbach, Herbert 119

Schnitzler, Arthur 40

Scholte, Jan Aart 242

Schrier, Arnold 53, 67

Schulze, Hagen 21, 29

Schiissel, Wolfgang 375

Schiitz, Alfred 92, 97

Schitz, Heinrich 130

Scott, Hamis 21, 29

Sedlmayr, Hans 81, 97

Seewald, Peter 122

Serres, Michel 197, 224, 225, 229

Shakespeare, William 130

Sharp, Alan 50, 67

Shchyttsova, Tatiana 6, 165, 173,
180, 388



Name Register | Personenregister

Shedel, James 34, 47

Shields, Damien 53, 67

Singer, Mona 286, 297

Slote, Michael 253, 255

Sloterdijk, Peter 248, 263, 366,
369

Smith, F. E., Lord Birkenhead 56

Sonnevend, Pal 338, 349, 350

Soros, Georges 216

Spengler, Oswald 77, 80, 107, 127,
128, 129, 130, 131, 132, 133,
134, 135, 136, 137, 138, 139,
140, 141, 142, 143, 144, 145,
233,234,242, 260, 261, 270

Spiel, Hilde 41, 47

Spinelli, Altiero 356, 357, 369

Stagl, Justin 211

Stalin, Joseph 174, 175

Stamitz, Johann 130

Staudigl, Michael 337, 339, 340,
341, 350

Sternad, Christian 341, 350

Stichweh, Richard 210, 211, 229

Stifter, Adalbert 41

Strauf}, Botho 182, 186, 188, 190,
191, 192, 193, 194

Stres, Neza 374, 383

Stresemann, Gustav 205

Sundhaussen, Holm 25, 29

Svetina, Albert 372, 373, 383

Sys, Anatol’ 165, 168, 169, 170,
174, 175, 176, 177, 180

Szendi, Zoltan 6, 181, 388

Sipulové, Katarina 338, 350
Sturm, Lovro 156, 163

Tajani, Antonio 117

399

Teitel, Ruti G. 244, 255
Thatcher, Margaret 59, 63, 288
Tierney, Mark 51, 62, 67
Tischler-Hofer, Ulrike 148, 163
Tizian 131
Todorov, Tzvetan 246, 255
Torberg, Friedrich 41, 46, 47
Trakl, Georg 40, 127, 261, 269
Trump, Donald 59, 237, 276, 284,
287,290
Tusk, Donald 49, 61

Urbancic, Ivan 267

Valéry, Paul 190, 199, 259, 260,
261,270,271

Van Doren, Charles 20, 29

Van Moers, Wim 24, 29

Varadkar, Leo 57, 58, 60

Vasiljev, Dusan 5, 81, 84, 85, 86,
87, 88, 89, 90, 91, 92, 93, 94,
95, 96, 97

Vattimo, Gianni 258, 264, 270

Verhofstadt, Guy 60

Vico, Giambattista 198, 242

Virilio, Paul 212, 229, 234, 242

Voltaire, Francois-Marie Arouet
139

Waldenfels, Bernhard 6, 83, 93,
95, 97, 197, 198, 205, 209,
211, 213, 218, 223, 229, 230,
261, 269, 340, 349, 388

Walker, Lucy 164

Walker, Neil 346, 350

Wallner, Friedrich = Wallner, Fritz
G. 287, 288, 292, 293, 294,
296, 297



400

Walsh, J. C. 52, 67

Weber, Max 202, 213

Wec, Klaudia 315, 335

Weigl, Andreas 36, 42, 48

Weizenbaum, Joseph 213, 230

Werfel, Franz 38, 40

Westermann, Klaus 159, 163

Wickenhduser, Ruben Philipp 82,
97

Wiener, Jiirgen 109, 113

Wiercinski, Andrzej 7, 315, 320,
322, 324,325,332, 335, 388

Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich
von 202

Wilson, Woodrow 49, 52, 54, 58,
59

Windfuhr, Manfred 112, 113

Windisch-Graetz, Familie 115

Winter, Philip 331

Wintersteiner, Werner 7, 351, 388

Wizenmann, Thomas 134

Woelki, Rainer Maria, Kardinal
118

Wolf, Frieder Otto 252, 255

Worthington-Evans, Sir Laming
56

Yeats, William Butler 61

Zalaznik, Tomaz 5, 8, 11, 15, 115,
371, 389

Zeh, Juli 137, 145

Zeman, Herbert 41, 48

Zmaj, Jovan Jovanovi¢ 89

Zuckmayer, Carl 6, 99, 101, 102,
103, 104, 106, 107, 108, 109,
111, 112, 202, 203, 230

Zumbansen, Peer 346, 350

Name Register | Personenregister

Zirn, Michael 210, 230
Zweig, Stefan 210, 230

Zizek, Slavoj 264, 271






EUROPE AT THE CROSSROADS OF CONTEMPORARY WORLD
100 Years after the Great War

EUROPA AN DEN SCHEIDEWEGEN DER GEGENWARTIGEN WELT
100 Jahre nach dem Grofien Krieg

Edited by: | Herausgegeben von:
Mira Miladinovi¢ Zalaznik and | und Dean Komel

Scientific review: | Wissenschaftliche Rezension:

Prof. Dr. Dr. Holger Zaborowski (University of Erfurt | Universitit
Erfurt; Germany | Deutschland)

ao. Prof. Dr. Virgilio Cesarone (University of Chieti and Pescara |
Universitdt Chieti —Pescara; Italy | Italien)

Proofreading: | Korrekturlesen:
Andrej Bozi¢, Mira Miladinovi¢ Zalaznik, Christian Moe

Design and layout: | Gestaltung und Umbruch:
Ziga Stopar

Cover image: | Umschlagabbildung:
©

Print: | Druck:
PRIMITUS d.o.0.

Publisher: | Verlag:
Institut Nove revije, zavod za humanistiko

www.institut-nr.si; institut@nova-revija.si

Price: | Preis:

28 EUR

Ljubljana 2020



INR




	01-NASLOVNICA ZA ZBORNIK VV Mk2 razrezana-str.1
	02-NOTRANJA STRAN 1
	03-NOTRANJA STRAN 2
	05-CELOTA
	07-NASLOVNICA_zadnja stran

