
Krištof Jacek Kozak
Fakulteta za humanistične študije  
Univerza na Primorskem
kjkozak@fhs.upr.si

Slavistična revija 72/2 (2024): 197–210
UDK 821.163.6.09-2Cankar I.
DOI 10.57589/srl.v72i2.4185 

Tip 1.01

Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve  
dramatike

Na podlagi dejstva, da je mogoče vseh sedem Cankarjevih dram razumeti kot zaključeno 
celoto, ki sledi idiosinkratičnemu vrednostnemu loku, je mogoče določiti ključne avtorjeve 
vrednote, ki definirajo vsako od besedil posebej. Običajno so nosilci vrednot osrednji protago-
nisti posamične drame, vendar je mogoče v Cankarjevem primeru ugotoviti, da imajo ženske 
pomembnejšo vrednostno funkcijo od moških dramskih oseb. Čeprav niso tako poudarjene 
kot moški in zato vselej nastopajo »v senci«, so ženske praviloma veliko jasneje prepričane in 
odločneje zagovarjajo vrednote, ki so tudi avtorjeve. S tega stališča je torej mogoče Cankarjeve 
ženske dramske osebe ugledati kot enakovredne, če ne celo pomenljivejše od moških.1

Ključne besede: Ivan Cankar, dramatika, ženske dramske osebe, etika, družba

The Function of Female Characters in the Ethical Arc  
of Cankar’s Plays

Based on the fact that all seven of Cankar’s plays can be understood as a closed whole that 
follows an idiosyncratic arc of values, it is possible to determine the key authorial values that 
define each of the texts separately. The bearers of values are usually the central protagonists of 
individual plays, but in the case of Cankar’s dramas it can be established that female characters 
have a more important value function than male characters. Although they are not as emphasized 
as male characters and therefore always appear “in the background”, females are generally 
much more clearly convinced about and more resolutely defend their values, which appear to 
coincide with those of the author. From this point of view, it is possible to see Cankar’s female 
dramatic characters as equal, if not even more significant than the their male counterparts.

Keywords: Ivan Cankar, drama, female characters, ethics, society

Uvod

Ko se je leta 2018 s srečanji, simpoziji in konferencami obeleževalo pomembno 
Cankarjevo obletnico, smo se posvetili vprašanjem etične razsežnosti v Cankarjevi 
dramatiki, ki se, kot se je pokazalo, v enovitem loku pne od prve do zadnje drame 
in tako celotni dramski korpus zlije v celoto, posvečeno le enemu cilju: opozarjanju 
na moralno pokvarjenost družbe tistega časa ter, posledično, Cankarjevim literarnim 
prizadevanjem za vzpostavljanje – preko vrednostnih nosilcev, ki bi bili sposobni 

1 Članek/monografija je rezultat dela na raziskovalnem projektu Transformacije intimnosti v literarnem 
diskurzu slovenske moderne (J6-3134), ki ga financira Javna agencija za raziskovalno dejavnost Republike 
Slovenije iz državnega proračuna. The author acknowledges financial support by the Slovenian Research 
agency for the research project Transformations of Intimacy in the Literary discourse of Slovene “moderna” 
(J6-3134).



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij198

uresničiti to idealistično podjetje – boljšega, torej bolj moralnega, bolj človeškega 
sveta (Kozak 2018).

Najvišja Cankarjeva vrednota, ki bi si naj zanjo človek prizadeval, je svet medčlo-
veške enakosti, svobode in bratstva, kjer bi družbenih, ekonomskih in razrednih razlik 
med ljudmi preprosto ne bilo, ljudje bi se pa naj ravnali po Kristusovih zapovedih o 
medsebojni ljubezni oziroma Kantovem kategoričnem imperativu (za Cankarja je ob-
veljalo, da je bil enako globoko veren kot tudi predan socialistični misli, oba nazora 
pa sta se mu stekala na vsebinski ravni v ideji etičnega človeka, prim. Bernik 2006b). 
Cankarjevo idealistično prepričanje je, da je boljši svet (svet tudi krščanske ljubezni) 
načeloma možen, zato vreden hrepenenja po njem, da pa njegov nastanek ovirajo in se 
mu upirajo nemoralni, vplivni ljudje zaradi sebičnih koristi. Cikel Cankarjevih dram, 
napisanih v razponu 14 let, se tako osredotoča na osrednjo temo: na etično razume-
vanje tako zasebne kot družbene vloge posameznika v obliki kronološko in logično 
potekajočega etičnega loka.

Ker je os drame konflikt, vzpostavi Cankar antagonistični poziciji, ki ju je mogoče 
bolj ali manj zaslediti v vseh sedmih dramah: vlogo aktivnih protagonistov običajno 
prevzamejo ozaveščeni posamezniki, ki bi jih lahko s Cankarjem poimenovali kar »ro-
mantične duše« in ki so večinoma preobčutljivi in prešibki za kakršno koli poseganje v 
realnost sveta. Gre za večinoma visoko etične posameznike, ki verjamejo v lepši svet, 
se zavedajo krivične urejenosti sedanjega in si ga prizadevajo spremeniti, obenem 
pa nimajo ne osebne ne družbene moči, kaj šele vpliva, da bi zamišljeno nalogo tudi 
izpeljali, zato v svojem boju omagajo. Na njim antagonistični poziciji stoji preostali 
svet, družba torej, katere del so tudi sami, ki jo pa na vseh ravneh obvladujejo egois-
tični, pretežno nemoralni ljudje. Njim se nenačelna in izprijena večina, ki se ne ozira 
na svojo nemoralnost, udinja predvsem zaradi udobnega preživetja. To cinično stanje 
ubitega, nemoralnega duha ponazori naslednji Cankarjev edinstveni trop: »Nazadnjaštvo 
je dobro, naprednjaštvo je dobro, najboljše pa so pečene piške!« (Cankar 1932: 234).

Ta dva etična pola predstavljata intelektualno ogrodje Cankarjeve dramatike in do-
besedno vsaki od njegovih dokončanih dram (nedokončani poskus kmečke drame Nioba 
puščam tu ob strani) je mogoče določiti tako bolj ali manj izrazito konfliktno pozicijo.

V zgodnejših besedilih (Romantične duše, Jakob Ruda) Cankar odkriva realne mož-
nosti vere v lepši svet, ki uspe zasijati in – za grozljivo ceno – vsaj vstopiti v pokvarjeni 
svet. Etični lok doseže svoj vrh že v drami Za narodov blagor, v kateri se optimistična 
vera v prihodnjo zmago ideala pravega človeka vzpostavi kot realna, a že takoj nato, 
v začetku stoletja s Kraljem na Betajnovi, se Cankarjeva vera v ideale kot da izteče in 
se začne potapljati v vse temnejši obup in brezizhodnost. Nato se ta lok strmo spušča 
do zadnje drame (Lepa Vida), ki predstavlja dokončno odpoved boju za ideale, saj se 
izkažejo le še stvar eksistencialno propadlih sanjačev. Cankar zato v svojem zadnjem 
tekstu hrepenenje in morebitna pričakovanja s svojih preloži na rame prihodnjih rodov.



199Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

Predlagani etični lok seveda ni edini možni koncept eksegeze Cankarjevih dram. O 
sosledju dram in položaju Cankarjevih protagonistov v njih je eno izmed vplivnejših 
razlag ponudil Dušan Pirjevec, ki se je oprl na Cankarja samega (Hlapci) ter prišel do 
zaključka, da »junak pade, a boj še ni odločen« (Pirjevec 1968: 8). Pirjevec je, razumljivo 
za okvir časa, v katerem so njegove analize nastajale, zabeležil, da »človek je človek, 
če je in kolikor je historični subjekt« (prav tam: 70) ter da si lahko le »sam piše svojo 
sodbo« (prav tam: 77). Tej trditvi ni mogoče ugovarjati z družbenopolitičnega stališča, 
vprašanje pa je, če drži tudi z občečloveškega. Lepa Vida namreč ne dovoli dvoma, da 
je – za zdaj negativno – odločen tudi boj. S Cankarjevega gledišča je mogoče skleniti, 
da ga kot dramatika historičnost subjekta ni zanimala na isti način kot po drugi svetovni 
vojni Pirjevca (že denimo Primož Kozak vidi »temeljni konflikt Cankarjevih dram« 
bolj individualno). Cankarjev človek namreč ni v vlogi »historičnega subjekta« in nima 
namena uresničevati določene faze razvoja svetovnega duha, kakor je bilo moderno 
misliti po drugi svetovni vojni, temveč je bolj »subjekt ideje«, »subjekt za idejo«, čigar 
idiosinkratična individualnost se ne raztopi v ideji, temveč jo vidi kot izhodišče za svojo 
individualno pot. Če je Pirjevec trdil (prim. Poniž 2006: 42), da gre pri Cankarju za 
posameznika v alieniranem svetu, bi bilo to treba pravzaprav obrniti, saj gre pri njem 
za (močno) alieniranega posameznika v svetu.

Ženske dramske osebe

Za čas okoli preloma stoletja ter za Cankarjeve drame in precejšnji del njegovega 
proznega opusa se patriarhalni odnosi v družbi zdijo skoraj samoumevni. V Cankarjevem 
delu se to zrcali predvsem tako, da je prednostni položaj omogočen predvsem moškim 
protagonistom. Če to ne velja v polnosti za njegovo prozo, je za dramatiko mogoče trditi, 
da je izključno moška – moški so namreč nosilci dogajanja in vodijo akcijo, kolikor je 
sploh je. Moški so tudi izraziti nosilci vrednot – tako pozitivnih kot negativnih. Njim 
so se v glavnem posvečale tudi doslejšnje poglobljene literarne analize denimo Dušana 
Pirjevca, Primoža Kozaka, Franceta Bernika, Janka Kosa idr.

A vendar ti junaki v svoji solipsistični drži niti pri Cankarju ne delujejo sami, temveč 
so del kompleksnih dramskih razmerij, v katere pa kot ključni element vstopajo ženske 
dramske osebe. Tem se je literarna analiza začela posvečati predvsem v zadnjem času, 
ko so raziskovalce začele zanimati ne samo ženske v Cankarjevi literaturi (žensko kot 
»osrednji lik v večini romanov« dokazuje Alojzija Zupan Sosič (2023: 5), ženskim ose-
bam v dramah pa se posvečajo Alenka Jensterle Doležal, Denis Poniž, Mateja Pezdirc 
Bartol ter Jožica Čeh Steger, Irena Avsenik Nabergoj in Katja Mihurko Poniž), temveč 
tudi kot tema Cankarjevega dejanskega življenja (Marijan Košiček, Peter Kolšek). Iz 
analiz dramskih besedil sledi, da ženske dramske osebe uosebljajo ideale, muze, spre-
mljevalke, tudi nasprotnice itd., torej predvsem tri tipe: mater, ljubico in fatalko (prim. 
monumentalno študijo Dušana Pirjevca Ivan Cankar in evropska literatura ter delo 
Denisa Poniža o Lepi Vidi ali Mateje Pezdirc Bartol in Jožice Čeh Steger). Pričujoča 
analiza pa jih vidi kot enakovredne nosilke osrednjih vrednot in zato, mutatis mutandis, 
ključne dramske protagonistke. Vprašanje po dramski legi in funkciji ženskih dramskih 
oseb v Cankarjevih dramah se zato zastavlja samo po sebi.



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij200

Čeprav so bile ženske osrednje protagonistke njegovih romanov (Zupan Sosič 2023): 
Na klancu, Hiša Marije Pomočnice, Milan in Milena itd., se dogajanje v dramah prav 
nikjer ne osredišči okoli njih. Tu ženske v glavnem predstavljajo bodisi oblastnim 
strukturam (Hana Kantor, Šentflorjančanke, Minka) bodisi moškim (Hana Kantor, 
Nina, Olga, Milena itd.) popolnoma podrejeni element. V družbeno tradicionalnih, 
patriarhalnih razmerjih so torej razporejene na drugotna, senčna mesta: na primer 
»vplivnice iz ozadja« (Helena Gruden), tihe podpornice (Lojzka), muze (Pavla Zarnik, 
Jacinta, Lepa Vida).

Trditev, da nastopanje v javnosti Cankar prepušča moškim, je mogoče dokazati in 
se z njo strinjati, a ne čisto brez pridržka. Brez nadaljnjega velja, da se je Cankar na 
Dunaju seznanjal s tedanjimi najsodobnejšimi filozofskimi in estetskimi tokovi (Pirjevec 
opozarja predvsem na Richarda Dehmla in preko njega tudi na Friedricha Nietzscheja in 
Karla Marxa, ter Gerharda Hauptmanna, Maurica Maeterlincka in Arthurja Schnitzlerja) 
ter da so bile takrat v modi številne različice pretežno dekadenčnih žensk (femme 
fatale, femme fragile, das süße Mädel, nova ženska itd., prim. Zupan Sosič, Poniž, 
Čeh Steger), je vendarle treba ugotoviti, da v svojih dramah teh modelov Cankar ni 
neposredno kopiral in prenašal v svojo ustvarjalnost, temveč je elemente vsakega izmed 
njih preoblikoval izrazito po svoje (s tem se strinja na primer tudi Čeh Steger 2023).

Ta analiza se ne posveča omenjenim standardiziranim ženskim likom. Cankarjeve 
dramske ženske osebe nimajo generičnih vlog, temveč vsaka odkriva popolnoma 
drugačen koncept ženske na etičnem loku. Njihove lege se zato med seboj bistveno 
razlikujejo in so ne glede na številne dokazane vplive nenavadno samosvoje. Denimo 
Pavla Zarnik iz Romantičnih duš ni ne prava femme fatale ne süßes Mädel, saj je za obe 
veliko preveč nedolžna, nepreračunljiva in naivna. Morda bi bila še najbližje femme 
fragile, krhki ženski (Čeh Steger 2023), a se zdi zanjo vseeno premalo vesela, frivolna, 
brezskrbna. In čeprav marsikateri komentator vidi v Cankarjevem opusu standardno 
dekadentno dvojnost »duha in telesa« (Kolšek 2018: 209; Zupan Sosič 2023: 92), torej 
ženske kot svetnice in grešnice, device in vlačuge, matere in ljubice oziroma fatalke, 
kar naj bi bil »produkt Cankarjevega neposrednega stika s sočasno moderno (veliko-
mestno) literaturo« (Poniž 2009: 96), ne gre za preprosto kopijo.

Na splošno je mogoče skleniti, da so v nekaterih dramah ženske figure izrazitejše 
(na primer Pavla Zarnik, Helena Gornik, Jacinta, Minka, Geni, Lojzka, Lepa Vida), 
drugje spet bolj umaknjene v ozadje (Ana in Marta Ruda, Hana in Francka Kantor idr.), 
čeprav je njihovo stališče jasno: so (večinoma) utelešenja Cankarjevega idealizma – 
torej zastopnice in zagovornice (moralnih) vrednot, kar gotovo ni brez povezave z idejo 
povratka v romantiko (Pirjevec 1964: 139) – ali njegove nasprotnice, posebej še, ko 
nastopajo kot del naroda oziroma množice. Ključni poudarek pri nadaljnji obravnavi 
ženskih dramskih oseb je zato zgolj na etičnem sporočilu drame in ne na njihovi mo-
rebitni podobnosti z dekadenčnimi in drugimi modernističnimi vzori.

Članek tudi ne obravnava vseh ključnih ženskih dramskih oseb, saj jih je preveč, pač 
pa se osredotoča na tri osrednje figure, ki so po našem mnenju bistvene pri Cankarjevem 



201Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

vrednostnem loku. Vse tri, pa čeprav se nahajajo na različnih straneh moralnih vrednot, 
imajo namreč pomembno vlogo pri Cankarjevem etičnem sporočilu.

Pavla

S kronološko prvim besedilom, Romantičnimi dušami, Cankar kasneje ni bil za-
dovoljen, a ga je glede na etični lok treba razumeti kot popolnoma enakovredno, če 
ne celo eno ključnih, saj z njim Cankar razpre konfliktni horizont celotne dramatike.

Družbo, že tukaj moralno skvarjeno, obvladujejo cinični izprijenci, ki jim je zgolj do 
družbene moči, ne pa za bolj človeški svet. Protagonist, advokat dr. Mlakar, je tipični 
predstavnik nemoralne družbe, ki pa na začetku v sebi še nosi klice etičnega ideala. 
Slednje v njem oživijo pod posebnimi pogoji: obudi jih lahko le ženska, ki ga opomni 
na bistvene človeške vrednote.

Najpomembnejša ženska figura Cankarjeve dramatične slike Romantične duše je 
tako Pavla Zarnik (takoj velja opozoriti na fenomen Cankarjevega »razsvetljenskega« 
– morda tudi linhartovskega – poimenovanja oseb: poleg Pavle Zarnik sta tu še dr. 
Mlakar in politični agitator Vernik). Pavla je kontradiktorna dramska oseba, saj dejanja 
ne nosi, je pa njen vpliv na dogajanje obratno sorazmeren z njeno željo po vplivanju: 
manj si ga želi, več ga ima. Ne da bi si tega kakor koli želela – kot bi to na primer 
počele femmes fatales –, Pavla nevede vpliva na dr. Mlakarja, pri čemer njen vpliv ni 
odvisen od njenega delovanja, temveč predstavlja Pavla le sprožilec, katalizator, ki 
kot trpna »podoba iz sanj« že samo s svojo prisotnostjo (predvsem na podlagi svojega 
videza) obudi v Mlakarju romantično dušo, ki se zdi le plitvo pod površjem dremajoči 
ideal moralne vesti. A bistvo tega spregleda je v eksternem družbenem pretresu, ki je 
posledica notranje Mlakarjeve spreobrnitve.

Dr. Mlakar si prizadeva za ponovno politično izvolitev. Skladno s pravili politi-
ke igra družbeno igro, vse dokler na podlagi srečanja s Pavlo ne spregleda in uvidi 
sveta, kakršen zares je: kot »Ženijalno blato!« (Cankar 1936: 138). Na podlagi vtisa, 
ki ga Pavla naredi nanj, sklene vsemu svojemu dotlejšnjemu življenju obrniti hrbet. 
Mlakarja namreč ne pritegneta Pavlina živahnost in radoživost, tudi njeni koketnost, 
provokativnost in seksapil ne, pač pa, ravno obratno, njene prestrašenost, bolehnost, 
zadržanost, odmaknjenost, zasanjanost. Dekle fizično ni nikakršna lepotica, temveč 
»jetično dekle, bolehna stvar« (prav tam: 165), »bela kakor rjuha« (163), ki ima »upala 
lica in […] sesušene roke …« (138).

Mlakarjeva sprememba in posledična radikalna odločitev je presenetljiva in tudi 
dramsko malo verodostojna, dokler je ne poskusimo razumeti z ozirom na cankarjanski 
idealizem. Tisto, s čimer Pavla Mlakarja prevzame, je predvsem karakteristični trop ne 
samo Cankarjevih dram, temveč vse njegove literature (Čeh Steger 2023): »oči, tako 
svete in nedolžne« (Cankar 1936: 138): kot da bi ga skoznje zadela strela z jasnega in 
tako tudi spoznanje o praznini in pokvarjenosti lastnega sveta in svoje vloge v njem. 



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij202

Zato mu »je tako čudno poleg nje; čuti […] se nizkega in umazanega, in ljubi […] jo, 
kakor še ni […] ljubil nikdar nobene ženske« (138).

Mlakar se zaljubi v Pavlo neoziraje se na nič, pravzaprav še celo na Pavlo ne. 
Prevzamejo ga njene zasanjane oči (»Drobna postavica; bled, stisnjen obraz; velike 
oči, nemirne in sanjarske« (160)), ki pa si jih je – seveda le sam pri sebi – razložil kot 
svoj utelešeni ideal. Naj bo ta sentimentalen ali naiven, vendar dejansko spominja 
skoraj na lessingovsko vzvišenost in moralno neoporečnost kake Emilie Galotti. In to 
občutje se Mlakarju ujame z romantičnim idealom nedolžnosti, ki z resničnostjo nima 
nujno veliko skupnega.

Osrednji princip Pavlinega vpliva na Mlakarja je v njenem delovanju na njegovo 
notranjost, kar je spet ena osnovnih lastnosti »romantičnih duš«. Za nadaljnji razvoj 
njegovih občutij njena prisotnost kot da ne bi bila več potrebna. V njegovi solipsistični 
fantazmagoriji se mu »zdi […], kakor da bi vstajal pred [njim] drug svet, ves jasen in 
solnčen, poln nedolžnosti in ljubezni« (138). Zaradi tega spoznanja se mu njegov dejanski 
položaj zazdi še toliko brezupnejši. V svojem sanjarjenju je Mlakar tako radikalen, da 
je sposoben celo mazohistične, moralne avtoflagelacije: »Nizko so potisnili zdaj njo, 
ki niso vredni, da izgovarjajo njeno ime. S svojo ljubeznijo sem jo onečastil« (140).

Bistveno je, da nič v Pavli ne napoveduje njenega vplivanja na Mlakarja – v vlogi 
njegove fantazme se tako znajde zgolj naključno in ponevedoma (Mlakar »je naletel 
slučajno na Pavlo,« 176). Da gre za Mlakarjevo povsem platonično in enostransko 
zatrapanost, idealistično zagledanost v ideal, ki nima nobene zveze z objektom njegove 
uročenosti, se izkaže s Pavlino reakcijo na insinuacije o zvezi z njim, njeno očaranostjo 
nad Strnenom in navsezadnje tudi njenim pobegom v Trst. Pavla je Mlakarja ves čas 
odločno zavračala (»čisto navaden človek, brez vesti in idealov; – samó gospodovalen 
politik in druzega nič« (177)), njegova »fantazma« je postala, ne da bi to sploh hotela, kaj 
šele si prizadevala. Priznala je celo, da ji »je zoprn« (prav tam) in je ogorčeno zavračala 
insinuacije o njunem ljubimkanju. Pavla ni ideološka oseba. Edino, kar je nakazovalo 
kasnejšo Mlakarjevo zanesenost, je bilo njeno občutenje nesrečne umeščenosti v ta svet. 
Čutila je, da ne spada vanj, in je hrepenela po drugem, svetlejšem, lepšem.

Družba Mlakarjevo omahovanje seveda začuti, »obsodbo« njegovega čustvovanja 
kot prazne sentimentalnosti pa končno izreče Vrančič, ki politiku s posmehom poo-
čita otročjost ter romantičnost (174): »on je romantična duša, kakor vsi tisti, ki stoje 
najgloblje v blatu, a gledajo v nebo in sanjajo o lilijah« (175).

Toda ravno na tej točki se razpre razlika, ki je – naj je še tako majhna – dejansko 
bistvena. Cankar značilnosti običajnih ljudi v vseh dramah brez izjeme predstavlja kot 
cinično zasmehovanje vrednot in pristajanje na najnižje pogoje običajne eksistence, kot 
prilizovanje za nekaj drobtin z oblastnikove mize in podpiranje pokvarjenosti dejanskega 
sveta. Nasprotno pa si romantične duše dovolijo hrepeneti po idealu boljšega sveta. V 
njih se razpre drugačna občutljivost, s katero presežejo običajni utilitarni cinizem in 
se naravnajo proti boljšemu svetu. Podobne duše se začutijo med seboj. Medtem ko 



203Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

»normalni ljudje« vidijo »bledi obrazek, […] nedolžne oči, […] bolni, melanholični 
izraz« (176), vidijo romantične svoje sestrske duše.

A dr. Mlakar ne vzdrži brez kolebanja med svetom in ideali. Njegov romantični 
ekskurz traja vse dotlej, dokler mu Pavla ne obrne hrbta in zbeži z dr. Strnenom. Mlakar 
se, ponižan, strezni in naenkrat spozna, da je prepoznal »hinavske duše« (190), katerih 
»bitje [je] ena sama popolna laž« (prav tam). Prizadeto čast si razloži z zaslepljenostjo 
in zmoto. Vendar pa razlika med »običajnimi« ljudmi in njim ostane: Mlakar je na-
mreč enkrat zmogel prepoznati sorodno dušo in bil sposoben iskrenega čustva do nje. 
Njegovi podporniki se zato jasno zavedajo, da Mlakar ni več stari on in da bo treba 
»le najneznatnješe stvarice, pa se vzbudi v njem stara sentimentalnost« (198), da že 
naključna omemba Pavle lahko pri Mlakarju povzroči, da spet »pozabi na politiko in 
na ves svet« (198).

Mlakar torej – ne glede na svoje začasne odločitve – med »normalne« ljudi ne spada 
več. Prepoznanje romantične duše, že samo občutek, da obstaja in se ji lahko približa, 
je dovolj, da se spremeni za vselej. To pa razkrije temeljno značilnost Cankarjeve ro-
mantičnih duš: te niso za tukajšnji svet, ampak »hrepen[ijo] stran, kam drugam, daleč 
iz sveta, ki se [jim vidi] prenizek in zaduhel« (201) in »ako čutijo, da niso svobodni, 
umirajo med svojimi štirimi stenami, čeprav jim ni nič hudega« (201). In kakor so 
Mlakarjevi priskledniki čutili, se je tudi zgodilo: njegov obrat k zemeljskemu svetu je 
bil le začasen. Takoj ko izve za umirajočo Pavlo, se mu prejšnje ekstatično občutenje 
povrne, le da mu Pavla topot čustvo vrne: »ah, kako dolgo sem pričakovala ljubezni … 
in ti si mi jo dal … […] zdi se mi, da nimam telesa in duša se dviga visoko … visoko« 
(212). Romantične duše lahko dostopijo do idealnega sveta, toda že v prvi drami Cankar 
razkrije svoj etični lok: ideali niso dostopni v tem svetu, kjer jih »resnično življenje[,] 
zoprno in gnusno« (207), uniči in ubije. Ideali so torej dosegljivi le skozi smrt.

Napetost med romantičnimi dušami (tistimi, ki jih kasneje poimenuje »Človek«) 
in »navadnimi« ljudmi ostane Cankarjeva etična dramska stalnica. Lepa Vida zaključi 
praktično na istem mestu: v tragičnem izteku upanja in hrepenenja romantičnih duš 
po boljšem, svetlejšem svetu.

Helena

Struktura v »komediji« Za narodov blagor predstavljene družbe je precej podobna 
tisti iz Romantičnih duš. Svet te drame, ki je zdaj svet (malo)meščanskih salonov dr. 
Grozda in dr. Grudna, je enako poln od njiju odvisnih ljudi, aparatčikov, klasičnih 
cankarjanskih podrepnikov, ki jih seveda oba državna poslanca uporabljata za izvajanje 
enakih politik (medsebojno spotikanje, blatenje in nato spet bratenje), kot Mlakarjev. 
Če je bil slednji kot politik na zenitu svojega vpliva, ki se mu podrejajo v politični 
prehranjevalni verigi nižje postavljeni individui, je svet v Narodovem blagru »ople-
meniten« s tenko glazuro političnemu nadrejenega sveta bogatejše – in s tem družbeno 
vplivnejše – aristokracije (kot na primer Aleksij pl. Gornik). In če se Romantične duše 
ukvarjajo bolj z Mlakarjevo izlivno čustvenostjo, pri čemer služi njegov glavni nasprotnik 



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij204

dr. Delak bolj za ilustracijo, te razsežnosti v Blagru ni več, temveč je v ospredju le še 
hladnokrvna politična igra in obračunavanje, politična nasprotnika dr. Anton Grozd in 
dr. Pavel Gruden pa sta veliko bolj konkretna.

Etično so tu nasprotniki zelo jasno izrisani: nemoralnemu in pokvarjenemu svetu 
politike postavi Cankar nasproti novinarja Julijana Ščuko, ki na začetku spada sicer 
med poslušne Grozdove legionarje, v katerem pa, podobno kot v dr. Mlakarju, otožno 
odzvanja spomin na lepše, moralne čase in življenje za pravo idejo. V stanju moralne 
letargije se nahaja popolnoma neprisiljeno: zaveda se, da so bili ideali le znamenje 
nerazsodne mladosti in da šele etična samopozaba priskrbi kruha na mizo. Iz te apatije 
ga lahko iztrga le osebno ponižanje dr. Grozda. Moralno otopelemu Ščuki oživi »ro-
mantična duša«, ki pa je preostali družbi toliko nevarnejša, kolikor manj solipsistična 
in bolj povezana je s skupnostjo. Ščuka je edini moralni protagonist, ki ne deluje sam, 
temveč ga Cankar postavi za (kolo)vodjo družbenega (revolucionarnega) upora. Prav 
zato se v Narodovem blagru izmed vseh Cankarjevih dram etični lok dvigne najvišje 
in se najbolj približa uresničitvi idealov, saj z opeko, ki prileti skozi Grozdovo okno, 
postanejo ti še najbolj otipljivi, njihovo sporočilo pa najbolj oprijemljivo.

Nobenega dvoma ni, da tudi v Narodovem blagru osnovni boj bijejo moški pro-
tagonisti. Je pa Cankar v tej drami oblikoval žensko figuro, ki ji v nobenem drugem 
njegovem delu, kaj šele drami, ni para, to pa tako zaradi njene večplastne strukture 
kot tudi družbenega vpliva. To je očarljiva Helena Gruden, (skoraj) usodna zapeljivka, 
predvsem pa političarka in vreteno vsega družbenega dogajanja. Posebej pozornosti 
vredno je tudi dejstvo, da je Cankar največ vpliva omogočil nemoralni ženski, ki zlo-
rablja ideale in uporablja vso svojo zvijačnost, da bi ohranila družbeni status quo in s 
tem svoj materialni položaj.

Ključno iz etične perspektive je, da je bila Helena nekoč idealistka, ki pa je izdala 
svojo »vero« in se jo odločila zamenjati za zelo konkretno, materialno udobje ter 
dejansko politično moč. Tako se spozna na vzvode in nevralgične točke oblasti kot le 
redko kdo, kar s pridom izkorišča. Je ena tistih redkih dramskih oseb v cankarjanski 
dramatiki (morda ji v Hlapcih po tej kvaliteti parira lahko edinole župnik), ki so ji jasne 
vse politične spletke in vsa razmerja med ljudmi, ji je blizu pragmatična »filozofija« 
naroda in nima niti najmanjših zadržkov, da bi svojih načrtov brez emocij in skrupulov 
tudi ne izpeljala: »Narod smo mi – zapomni si to! Kar govorimo mi, govori narod … 
Treba je denuncirati, obrekovati – kričati je treba; drugače se ne opravi nič …« (Cankar 
1932: 153). Je tudi edina med vsemi politiki, ki zna to zavest tudi praktično uporabiti: 
»kdor zabavlja, je zmerom čist« (154), zato se zaveda, da »Vsak človek ima toliko 
grehov, da se mu očita lahko, kar se mu hoče« (153).

Tudi v tem primeru njeno lastno ime seveda ni naključje, saj je Helena izjemna 
lepotica, ki se svojih čarov ne samo zaveda, temveč jih v svojem »zasedanju ozemlja« 
tudi s pridom uporablja. Obvladuje vse moške v politiki. Ti so ji, celo njen lastni mož, 
le orodje, ki ga uporabi za dosego svojih ciljev, a le inteligentnejši med njimi se nje-
nega vpliva zavedajo. Vodja nasprotnega političnega tabora, dr. Grozd, goji na primer 



205Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

(straho)spoštovanje edino do nje: »To je satan!« (192). Edino njej uspe tudi »ulov« 
velike politične »ribe«, Aleksija pl. Gornika, ki ga s svojo ženskostjo in telesnostjo 
popolnoma omreži: »če je krvi v njem, stvar ne bo težka. Tepec je sicer, toda v teh 
rečeh ni ravno treba, da bi bil duhovit« (164). »Lepa Helena« je tudi edina, ki je ob pl. 
Gorniku na podlagi skupnih spominov oziroma celo nekdanjega razmerja okoli prsta 
zmožna oviti celo idealističnega Parisa, uporniškega novinarja Ščuko.

Čeprav sta s Ščuko nekoč delila iste etične ideale, se jim je Helena že zdavnaj odrekla 
v imenu dobrin realnega sveta, saj se od idealov ne da živeti, še posebej pa lepo ne. 
Prestopila je v družbo, torej svet politike, praznih fraz in manipulacij z ideali, kar brez 
težav prizna sama: »To naposled ni taka nesreča. Ljudje žive, kakor so živeli in fraze 
ne škodujejo nikomur« (157). Ker Helena ni za nič na svetu pripravljena popustiti in 
je vajena, da vse doseže, je Ščuka pravzaprav edini, ki se ji do konca ne pokori in ne 
klone pred njeno politično spretnostjo ter fizičnimi čari.

A ne glede na svoj vpliv se Helena javno ne izpostavlja, temveč deluje iz ozadja in 
v prve politične bojne vrste – seveda v svojo korist – pošilja temu namenjene hoplite: 
najprej svojega moža, nosilca pomembnih družbenih funkcij, nato njegove podrepni-
ke, preko njega pa vpliva celo na njegovega nasprotnika, dr. Grozda. Helena je edina 
Cankarjeva ženska, ki hladnokrvno igra družbeni šah ter obvlada hkrati bele in črne 
figure. Slednje se izkaže v enem sklepnih dialogov »komedije«, v katerem se odkrito 
pogovori z moževim nasprotnikom dr. Grozdom in kjer se izkaže – kot edini ženski 
lik v celotni Cankarjevi dramatiki – za dejansko izvajalko in oblikovalko politike, 
»mojstrico (družbeno) lutkarico«, ki ne vleče samo vrvic svoje politične strani, temveč 
poteze narekuje celo nasprotniku. Helena je ženska, ki deluje kot Kantor, le da brez 
nasilja, ali kot župnik iz Hlapcev, le da mnogo bolj očarljivo. Njena moč je posebej 
pretresljiva v primerjavi z moškimi: za Kantorjem stoji slepi (laični in cerkveni) politični 
aparat, župnik se naslanja na strahovito realno moč cerkvene institucije, Helena pa igra 
svojo politično igro (»tukaj je v prvi vrsti narodov blagor« (170)) pravzaprav sama 
in brez razvidne institucionalne podpore. Izvajalci njenih načrtov so sicer podporniki 
njenega moža, vendar je ta prešibek za družbeni boj in se naslanja nanjo. Njeno polje 
delovanja je neizpostavljeno ozadje, saj ima od tam boljši pregled nad celotno politiko, 
nad malenkostnimi ravsi, ki se jih gredo politični izbranci, zaradi česar tudi ni predmet 
njihovih obračunavanj in napadov. Nič nima – kot je dokazala Ščuki – zoper mazanje 
sebe s političnim blatom, a vseeno v genialni igri cankarjanskega patriarhalnega sveta 
ostaja varno v ozadju.

Odtod bi lahko obvladovala družbo prav do konca, toda vse svoje politične spo-
sobnosti pokaže, ko je njen svet, svet »narodovih idealov« (in njene materialne ko-
moditete), s strani »poblaznelega« Ščuke ogrožen v svoji biti. Edini ji namreč postane 
kristalno jasno, da ni več časa za prepir in da mora reševati ne samo svoje, temveč tudi 
»narodovo« kožo, kar preobleče v cankarjanski specifični raison d’être: ideal »naro-
dne edinosti«. Preveč se je že trudila, da bi vsi njeni napori za udobno in lagodno, pa 
čeprav le malokdaj moralno življenje ne propadli, preveč je torej v igri, da bi jo tokrat 
prepustila drugim, zato se sama napoti k nasprotniku svojega moža, dr. Grozdu: »Če 



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij206

se pametno ne okrenemo, pademo vsi skupaj« (219) ter »Če hočemo ostati, kar smo, 
namreč narod, je treba, da spravimo svoje stvari pod streho« (219). Medsebojna ma-
lenkostna prerivanja, kar se pomembnim politikom zdi vprašanje biti ali ne biti, zmage 
ali poraza, je zanjo le videz, igrica za publiko, ravsanje za malenkost boljše politično 
izhodišče, ki ga nobeden izmed njih niti ne zna prav izpeljati. Vsi prodajani »ideali« 
so zgolj kosti, ki se mečejo narodu, da ima kaj glodati, da se vrši politična kupčija za 
moč in vpliv. Nihče ni na boljšem, čeprav se njenemu nasprotniku dr. Grozdu v lastni 
samozagledanosti tako dozdeva. A prav ima seveda Helena, še posebej ko se zbrana 
družba sooči z vso neusmiljeno in surovo resničnostjo Ščukove opeke.

Ščukova grožnja predstavlja zanjo nekaj povsem drugega. Ščuko pozna od prej in 
ve, da je »speča celica« idealizma. Da gre za »fanatika« ideje, ki se, enkrat sprovociran, 
ne bo zlepa ustavil, zaradi česar ni ogrožen le en ali drugi politik, temveč ves sistem, s 
tem pa tudi njen način življenja, tisto, za kar je prodala ne le nekdanje ideale, ampak je 
zavrgla tudi svojo čisto (romantično) vest in moralno držo. Gre za ultimat in grožnjo, 
ki nikoli ne sme zmagati, zaradi česar mora kljub vsemu preseči družbeni razkol, saj 
edino tako lahko zedinjena politika prepreči razpad svojega sveta.

Helena Gruden v vsej Cankarjevi dramatiki dejansko nima para ne med ženskimi 
ne med moškimi dramskimi osebami. Po učinkovitosti in vplivu se ji najbolj približata 
dva moška, Kantor ter župnik, a le zaradi družbene moči. Ostali Cankarjevi protagonisti 
spadajo pretežno v kategorijo »romantičnih duš«: advokat Mlakar, posestnik Ruda, 
študent Krnec, rokomavh Kobar in celo učitelj Jerman. Vsi živijo to življenje, a hkrati 
ginevajo zaradi hrepenenja po človekovih idealih in nezmožnosti njihove uresničitve v 
svetu. Medtem ko Kantorja varuje videz krajevnega mogočneža in dobrotnika, župnika 
pa plašč religioznih idealov, čeprav oba zanima le brezobzirno izvajanje oblasti, je 
Helena Gruden pretkana in nemoralna ustvarjalka politike, ohranjevalka prav tistega 
družbenega stanja, ki Cankarju predstavlja največjo nočno moro.

Lojzka

Izbor in odločitev le za eno izmed protagonistk Cankarjevih Hlapcev se zdita tako 
ali drugače krivična do ostalih. V tej drami nastopajo ženske, ki so si po moči izraza 
med seboj enakovredne. Lojzka na primer – Jermanu je najbližje, zato pa tudi najbolj 
izrazita zagovornica etičnih vrednot – je zato le prva med enakimi, saj bi si njeni sode-
lavki zaslužili enakovredno obravnavo. Za Hlapce je značilno, da edini predstavljajo 
več kategorij protagonistk in s tem funkcijskih tipov, pri čemer Cankar vsaki med 
njimi – kljub temu, da jih riše kot kolektivni subjekt – dodeli idiosinkratično pozicijo 
(zanimivo je, da edino v tej drami nastopi tudi nezgrešljiv cankarjanski lik matere, 
prim. Pezdirc Bartol 2007).

Ženske se v tej drami zdijo moškim tako mentalno kot čustveno povsem enakovred-
ne, čeprav imajo v razvijanju osnovnih smernic dogajanja vse niti v rokah še vedno 
moški (predvsem antagonista župnik in Jerman) in socialna, torej formalna razlika med 
moškimi in ženskimi osebami subliminalno še vedno o(b)staja. Da je tako, je mogoče 



207Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

v izhodišču zaslediti – spet na tipičen cankarjanski način – pri imenih. Cankar oblikuje 
namreč učiteljski kolektiv iz treh ženskih in treh moških oseb, le da ženske poime-
nuje z osebnimi imeni (Lojzka, Geni in Minka), moške pa s priimki (Jerman, Komar, 
Hvastja). Mogoče je, da je želel Cankar ženske na tak način gledalcem približati in jih 
intimneje predstaviti, pa vendar razlika zbode v oči, saj nakazuje izvorno patriarhalni 
odnos, ki ženske predstavlja bodisi z osebnimi lastnimi imeni bodisi z njihovimi svo-
jilnimi oblikami (Anka, županova hči, Jermanova mati, Kalandrova žena). Morda ne 
gre za zavestno Cankarjevo omalovaževanje žensk, a vendarle je razlika pomenljiva in 
posredno izkazuje njihovo družbeno zapostavljenost (za razliko od žensk Jermanovo 
osebno ime izvemo šele v dveh predzadnjih replikah drame).

Osrednjo skupino žensk – na prvi pogled delujejo kot skupinski subjekt – sestavlja 
kolektiv učiteljic, ki je pričakovano kultiviran, politično ozaveščen ter celo nazorsko 
liberalen: »praviš, da si izobražena … kadiš cigarete …« (Cankar 1932: 234). To so 
suverene ženske, ki sledijo družbenemu dogajanju in se zanimajo za politične razmere 
(pravkar potekajoče volitve). Ne sramujejo se izražanja svojih političnih pogledov, toda 
če je zato pričakovati, da vse tudi razmišljajo in delujejo enako, se to predvidevanje 
ne uresniči. Na tej točki se podobnosti med njimi končajo in vsako med njimi Cankar 
usmeri po lastni moralni poti.

Etično najbolj vprašljiva se zdi Minka, sicer tipičen primer obračanja po vetru. 
Pred volitvami zagreto liberalna začne kmalu nato tekati k spovedi. Preživetje je zanjo 
pomembnejše od načel. Na etično nasprotni strani je Lojzka, za katero je vprašanje 
ideološke načelnosti, svetovnonazorske čistosti bistveno. Politični izid ne omaje nje-
nega prepričanja, prej nasprotno, zaradi česar ostane Jermanu zvesta. Tretji pristop k 
etičnim vprašanjem pa Cankar določi Geni, ki ne prej ne kasneje ne prevprašuje ratia 
za družbeno moč. Ne sprašuje se o smislu oblasti, temveč jo jemlje kot danost. Oblast 
(in z njo moč) je konec koncev nujna, zato tudi dobra, saj ni bistveno, katera je ta ob-
last. Vseeno pa ji je popolnoma jasno, za katere vrednote gre, zato Geni navsezadnje 
Jermanu ponudi dlan v pomoč.

Če Minka in Geni predstavljata dva tipa razmerij do politike (konformističnega 
in relativističnega), utelesi Lojzka tretjega, etično najvišjega, idealističnega. Manj 
dvoumna je kot Geni, saj o svojih nazorih govori odkrito, zato lahko domnevamo, da 
Lojzka začne, kjer Geni konča: je razumevajoča do političnih in svetovnonazorskih 
nasprotnikov ter jih spoštuje kot ljudi. Na ta način dobesedno uteleša cankarjansko 
maksimo o pravem »Človeku«, saj izpolnjuje novozavezne zapovedi o pravičnem 
ravnanju. Zato ni nobenega dvoma, da Lojzka zaseda eno najvišjih mest na Cankarjevi 
etični vrednostni lestvici, kar dokazuje s skoraj vsako repliko, potrjujejo pa to ugotovitev 
tudi Jermanove misli: »ali tvoje oči so tako jasne … ni me sram pred njimi … kakor 
da bi stopil pred ogledalo …« (265).

Ne glede na to, da ne sili v prve politične vrste, je Lojzki delovanje sistema oblasti 
kristalno jasno. Zaveda se, da pogoje za eksistenco postavlja oblast, ki ima zaradi svoje 
pozicije moč, da izpelje svoj pragmatični načrt, ki je ne spreobrnitev, temveč pokoritev 



Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij208

ideoloških nasprotnikov, oziroma, spet z znamenitimi župnikovimi besedami: »ena 
beseda je, ki je živa in vsem razumljiva: oblast. Živa je od vekomaj, vseh besed prva in 
zadnja. Pokôri se, ne upiraj se, je poglavitna zapoved; vse drugo je privesek in olepšava« 
(269). Zaradi tega so spreobrnjenci oblâsti tako dobrodošli: namreč »pravilno«, novo 
pot kažejo še drugim. Pokončni ljudje oblast ogrožajo in jih je treba zatreti, medtem 
ko imajo oportunisti precej svobode pri delovanju: »Misliš, da je cunja in motovilo, 
pa je modrijan; spoznal je, da zvestemu hlapcu gospodar ne zameri greha … lahko bi 
v cerkvi kvante prepeval …« (266).

A ravno v teh novih okoliščinah, kjer se dejansko oblikuje in tudi ocenjuje javni 
človekov obraz, Lojzka izkaže svojo edinstveno pokončno in moralno držo. Je edina 
med ženskami, ki tako kot Jerman umirjeno in globoko ne samo verjame, temveč tudi 
veruje v ideal boljšega, človeškega sveta in edina scela podpira Jermana v njegovem 
poslanstvu »iz hlapcev napraviti ljudi« (270). Medtem ko se oblast oziroma župnik 
dobro zavedata, da je ljudem naravnejše kloniti pod palico kot pa vztrajati pod udarci, 
je Lojzkina drža oblâsti toliko nevarnejša, ker gre proti človekovi naravi. Lojzka se 
neustrašno zaveda svojih vrednot, se z njimi sicer ne baha, jim pa dosledno sledi. Zato 
je Cankarju mogoče tudi verjeti, ko Lojzko in Jermana ob koncu vsaj za hip intimno 
zbliža. Ne gre za erotični odnos, temveč za vrednostnega: Jerman Lojzko začuti kot 
edino bližnjo dušo, kot edinega človeka, ki ga razume: »Zdi se mi, da si mi za sto ko-
rakov bližja, nego prej … da ti šele zdaj vidim v oči … rad te imam, ker sva takó samá 
… samá med živimi ljudmi …« (266). Občutje se razvije v dialog dveh duš, obeh sicer 
globoko verujočih v sporočilo človeške enakosti: »Jaz vérujem, da se duše pogovarjajo 
in da se misli pozdravljajo« (290) ter »komaj sem te prijazno pozdravil, mi je bilo srce 
nenadoma vse lahko in veselo. Tako me je ozdravila čista misel nate« (291).

Pravzaprav je Lojzka (podobno Pavli) kot zrcalo, v katerem odseva Jermanova duša 
in ki ga Jerman nujno potrebuje, da si potrdi pravilnost svoje sizifovske poti. Odseva 
zaradi enakih vrednot, ki jih oba gojita, zaradi enake vere v Človeka in enake vizije 
sveta. Je pravzaprav edina ženska dramska oseba v Cankarjevi dramatiki, ki po pro-
padu moškega protagonista prevzame njegovo štafetno palico in se je sposobna etično 
zaobljubiti: »Mi bomo hodili do konca … še vzdihovanje nam bo trudnim prepoveda-
no« (286). S tem ozdravi njegovo »bolezen na smrt« in dovoli, da upanje še ne umre.

Epilog

Kljub temu da ženske niso osrednje protagonistke Cankarjevih dramskih del, brez 
dvoma predstavljajo ključni element pri snovanju etičnega loka. V za patriarhalno 
družbo značilni drži jih Cankar ohranja v ozadju in jim ne dovoli v areno političnih 
bojev, kamor pošilja vselej le moške. Dramske junakinje v družbenem oziru nastopajo 
iz odzadnjih pozicij in se zdijo moškim operativno, funkcionalno podrejene, pa čeprav 
so nosilke Cankarjevih etičnih vrednot, prav tistih, ki omogočajo boljši, človeški svet 
(edini primer, kjer ženska izvaja močan vpliv na družbo in vodi v bistvu vso politiko, 
zastopa nemoralno stran).



209Krištof Jacek Kozak: Funkcija ženskih dramskih oseb v etičnem loku Cankarjeve dramatike

Ženske Cankar nastavlja protagonistom kot ogledalo njihovi duši, da jih spodbujajo 
in vodijo v njihovih etičnih aspiracijah. Toda pri ženskih osebah ne gre le za moment 
navdiha (tako je morda le v posamičnih primerih), pač pa za mnogo globlje in bolj 
bistvene razsežnosti: nobena nikoli ne dvomi o tem, katerim vrednotam je treba slediti. 
Prav ženske, ki pravzaprav nikoli ne zdvomijo, so dejanske, zveste nosilke vrednot 
človeškega sveta.

Ker je srž dramatike konfliktna zgostitev nasprotujočih si naziranj, je mogoče ženske 
v Cankarjevi dramatiki razumeti kot »varuhinje« njegovih vrednot, kot izbranke, ki 
prenašajo naprej njegovo sporočilo, kljub neuspehom moških pri njihovem družbenem 
uveljavljanju. To pa jih v Cankarjevih dramah kot osrednje dramske osebe ne samo 
postavlja ob bok moškim. Z ozirom na za Cankarja najpomembnejše vrednote, torej 
etično-moralno razsežnost, so ženske skoraj brez izjeme postavljene pred njih. Etično 
gledano torej o njihovi podrejenosti ne more biti govora.

Viri in literatura

Irena Avsenik Nabergoj, 2010: Hrepenenje in skušnjava v svetu literature: motiv Lepe 
Vide. Ljubljana: Mladinska knjiga.

France Bernik, 2006a: Ivan Cankar. Maribor: Litera.
France Bernik, 2006b: Ivan Cankar in krščanstvo. Slavistična revija 54/4. 561–70. 

Na spletu. 
Ivan Cankar, 1926: Za narodov blagor. Zbrani spisi III. Ljubljana: Nova založba. 

127–227.
Ivan Cankar, 1932: Hlapci. Zbrani spisi XIV. Ljubljana: Nova založba. 226–94.
Ivan Cankar, 1936: Romantične duše. Zbrani spisi XX. Ljubljana: Nova založba. 

133–214.
Jožica Čeh Steger, 2004: Dunajska predmestna deklica pri Ivanu Cankarju in Arthurju 

Schnitzlerju. Jezik in slovstvo 49/2. 63–72. Tudi na spletu.
Jožica Čeh Steger, 2023: Femme fragile v slovenski književnosti na prelomu iz 19. v 

20. stoletje. Slavia Centralis 16/2. 191–206. Tudi na spletu. 
Alenka Jensterle-Doležal, 2003: Mitologizacija ženske v Cankarjevi prozi. Slovenski 

roman. Ur. Miran Hladnik, Gregor Kocijan. Ljubljana: Center za slovenščino kot 
drugi/tuji jezik pri Oddelku za slovenistiko Filozofske fakultete. 109–18.

Peter Kolšek, 2018: Reci tvoji roki, da jo poljubljam: Ivan Cankar in ženske. Ljubljana: 
Mladinska knjiga.

Janko Kos, 2010: Aktualnost Ivana Cankarja za 21. stoletje. Sodobnost 74/9. 1083–93. 
Tudi na spletu.

Marijan Košiček, 2001: Ženska in ljubezen v očeh Ivana Cankarja. Ljubljana: Tangram.
Krištof Jacek Kozak, 2018: Šentflorjanska tragedija ali o umetnosti in morali. Ivan 

Cankar v medkulturnem prostoru: ob stoti obletnici Cankarjeve smrti. Ur. Jožica 
Čeh Steger, Simona Pulko, Melita Zemljak Jontes. Maribor: Univerzitetna založba 
Univerze v Mariboru. 262–72.

Primož Kozak, 1980: Temeljni konflikt Cankarjevih dram. Ljubljana: Cankarjeva založba.

https://srl.si/ojs/srl/article/view/COBISS_ID-26260525
http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:doc-I7XUWIXB
https://journals.um.si/index.php/slaviacentralis/article/view/3459
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-3FN6QH4G/c3d4e43b-202a-41ea-87af-5f07b4d0186d/PDF


Slavistična revija, letnik 72/2024, št. 2, april–junij210

Katja Mihurko Poniž, 2009: Evine hčere: konstruiranje ženskosti v slovenskem javnem 
diskurzu 1848-1902. Nova Gorica: Univerza v Novi Gorici.

Mateja Pezdirc Bartol, 2007: Ženski liki v Cankarjevi dramatiki (s posebnim ozirom 
na lik matere). Stereotipi v slovenskem jeziku, literaturi in kulturi: zbornik preda-
vanj. Ur. Irena Novak Popov. Ljubljana: Center za slovenščino kot drugi/tuji jezik. 
54–61. (SSJLK, 43).

Mateja Pezdirc Bartol, 2010: Ženska v Cankarjevi dramatiki. Sodobnost 74/10. 
1244–53. Tudi na spletu.

Dušan Pirjevec, 1964: Ivan Cankar in evropska literatura. Ljubljana: Cankarjeva založba.
Dušan Pirjevec, 1968: Hlapci, heroji, ljudje. Ljubljana: Cankarjeva založba.
Denis Poniž, 2006: Ivan Cankar, Lepa Vida: poskus interpretacije. Ljubljana: Slovenski 

gledališki muzej.
Denis Poniž, 2009: Cankarjeva Vida (drama Lepa Vida) in Kraigherjeva Pepina (dra-

ma Školjka) kot primera femme fragile in femme fatale v slovenski dramatiki na 
prelomu stoletja. Annales 19/1. 231–38. Tudi na spletu.

Alojzija Zupan Sosič, 2023: Ženske v Cankarjevih romanih in nedokončani roman 
Marta. Slavia Centralis 16/1. 89–109. Tudi na spletu.

Summary

The central question of the present discussion deals with the ethical dimension in Cankar’s 
plays, which rises in a single arc from the first to the last. Therefore, the entire dramatic corpus 
merges into a whole dedicated to a single goal: pointing out the moral corruption of the society 
of Cankar’s time and, consequently, his literary efforts to establish, through value carriers 
capable of realizing this idealistic enterprise, a better—i.e. a more humane—world.

The specificity of Cankar’s plays is that, despite the fact that they all represent social or 
political conflicts in one way or another, it can be said with certainty that they are all emphat-
ically individual, even personal. The message of the entire arc therefore seems not to be about 
an individual in an alienated world, but rather about a (strongly) alienated individual in the 
world. Because of Cankar’s individual emphasis, it is necessary to analyze his protagonists 
more precisely with regard to the values they embody.

Although in Cankar’s dramas—unlike in his prose—the key protagonists are never female 
dramatic characters, under the scrutiny of values their role may be outlined in a different 
light. From a societal point of view, female heroines always appear in the background and 
seem operationally (i.e. functionally) subordinate to men, but when we look at them closely 
with regard to Cankar’s most important values—that is, the ethical-moral dimension of his 
plays—we can almost without exception find women superior to men. For the most part, the 
women are bearers of ethical values that are closest to Cankar’s, ones that are supposed to 
ensure a better, more humane world. The female figures seem to be the ones Cankar chooses 
to carry his value message from drama to drama and who, despite the failures of men in the 
societal enforcement of these values, always have enough strength to assume the values and 
keep carrying them forward.

http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-RSLB8IY7/b1c8b4df-40e6-4f7c-a1c4-b8c61e24dcf9/PDF
http://www.dlib.si/stream/URN:NBN:SI:DOC-EWHTS6PB/2b4984c8-0126-44ad-be65-ffae222b16e5/PDF
https://journals.um.si/index.php/slaviacentralis/article/view/2810/2193

