
2 7           S t u d i a  M Y T H O L O G I C A  S l a v i c a          2 0 2 5
163 – 184  |   h t tps: / /doi .org/10.3986/SMS20252808  |   CC BY 4.0163 – 184  |   h t tps: / /doi .org/10.3986/SMS20252808  |   CC BY 4.0

Če jaz ne praznujem svoje slave, 
kdo jo bo?: Pomeni in funkcije slave 
Srbov v Novi� Gorici v kontekstu 
(trans)migracijske izkušnje in 
oblikovanja identitet(e)

 Sara Vukotić  Sara Vukotić 

Članek raziskuje, kako srbska manjšina v Novi Gorici dojema pomen in funkcijo slave, 
osrednjega rituala v njihovi domovini, ter kakšne posledice ima ta za oblikovanje in utrje-
vanje identifikacijskih praks v kontekstu migracij. Na podlagi terenskega raziskovanja, ki 
je temeljilo na antropoloških metodah – vključno z intervjuji, opazovanjem z udeležbo in 
avtoetnografijo –, članek osvetljuje slavo kot transnacionalno prakso, ki povezuje posamezni-
ke z domovino, hkrati pa oblikuje kulturno identiteto v diaspori. Študija ugotavlja, da ima 
slava dvojno vlogo: spodbuja kulturno kohezijo in čustvene vezi z domovino, obenem 
pa je prostor pogajanj o osebni in kulturni identiteti v večkulturnem okolju. Ti izsledki 
prispevajo k boljšemu razumevanju migrantske izkušnje Srbov v Sloveniji, saj poudarjajo 
preplet med ohranjanjem kulture in preoblikovanjem identitete.
KLJUČNE BESEDE: slava, migracije, transnacionalizem, identiteta, Srbi, Nova Gorica, 
ritual

This article explores how Serbian minority in Nova Gorica perceive the meaning and 
function of slava, a central ritual in their homeland, and its implications for construction and 
strengthening identification practices in the context of migration. Based on field research 
conducted using anthropological methods – including interviews, participant observation, 
and autoethnography – this article highlights slava as a transnational practice that bridges 
individuals with their homeland while simultaneously shaping cultural identity within 
a diasporic context. The study concludes that slava plays a dual role: it fosters cultural 
cohesion and emotional ties with the homeland but also serves as a site of negotiation for 
personal and cultural identity in a multicultural environment. These findings contribute to 
a deeper understanding of the migration experience of Serbs in Slovenia, emphasizing the 
interplay between cultural preservation and identity transformation.1

KEYWORDS: slava, migration, transnationalism, identity, Serbs, Nova Gorica, ritual

1	 Ta članek je del avtoričine magistrske naloge z naslovom (Pre)oblikovanje identitet (trans)migrantov na 
primeru prakticiranja rituala: ali Srbi v Novi Gorici praznujejo slavo?, ki je bila uspešno zagovarjana septembra 
2024 na Fakulteti za humanistiko Univerze na Primorskem, Oddelek za kulturne študije in antropologijo, pod 
mentorstvom izr. prof. dr. Katje Hrobat Virloget.



 Sara Vukotić 164164  

UVOD

Ritual slava2 je splošno razširjen med Srbi v matični domovini in izseljenci. Čeprav je 
izrazito sinkretičen in polifunkcionalen, ga lahko opišemo kot družinski praznik, v okviru 
katerega se enkrat letno z vrsto ritualnih praks, katerih funkcija je nekje na meji med reli-
giozno in družbeno, praznuje svetnik – zaščitnik družine (Prelić, 2004: 109–110; Sinani, 
2012: 175).3 V članku se raziskava ne osredotoča na opis rituala, kot je bilo značilno v 
starejših etnografskih raziskavah, kjer je bila pozornost namenjena njegovim posebnos-
tim in raznovrstnosti elementov. Pod drobnogled postavljam slavo kot medij, na osnovi 
katerega lahko povemo nekaj o identitetnih implikacijah za ljudi, ki jo prakticirajo − v 
specifični situaciji migracijske izkušnje in Srbov v Sloveniji. 

Poleg tega je treba omeniti, da se v Srbiji za opisovanje slave pogosteje reče, tako 
v okviru etnoloških razprav4 kot znotraj vsakodnevnega javnega diskurza, da je to 
običaj, ne pa ritual. Kljub temu sem se odločila, da bom slavo interpretirala v kontekstu 
njene ritualnosti, pri čemer sem se opirala na terminološko distinkcijo med običajem in 
obredom/ritualom. Prvi pomeni zgolj ponavljajočo se akcijo, »izpraznjeno« konotativne 
plasti pomena, drugi pa tiste prakse, pri katerih obstaja vera v fizično ali simbolično 
funkcionalnost (Cazeneuve, 1986: 12–13). Pri tem ritual razumem kot performativno in 
ponavljajočo se prakso z močnim simbolnim potencialom in funkcijo (glej Davis-Floyd, 
Laughlin, 2022: 6) ter kot obliko komunikacije, prek katere med člani iste skupnosti 
krožijo deljene vrednote (Rothenbuhler, 1998).

Ključna raziskovalna vprašanja, na katera želim odgovoriti, so najprej, kakšen 
pomen in funkcijo ima slava za Srbe v Novi Gorici, in nato, kako razumevanje pomena 
in funkcije slave vpliva na oblikovanje identitet znotraj srbske skupnosti v tem prostoru. 
Ti vprašanji sta še posebej pomembni, če upoštevamo, da je slava kot družinski praznik 
tesno povezana s pravoslavno identiteto, Srbi, ki so ciljna skupina mojega raziskovanja, 
pa živijo v slovenskem in prevladujoče katoliškem kulturnem prostoru. V tem smislu me 
zanima, kakšne implikacije ima izvajanje rituala, ki »odstopa« od dominantne kulture, 
ki tega rituala ne prepozna kot svoj element, predstavlja pa pomemben simbolni element 
pri konstruiranju identitete tistih, ki ga prakticirajo. 

Tematizacija odnosa rituala slave in njegovega praznovanja pri Srbih v Sloveniji 
se mi zdi posebej pomembna v kontekstu transnacionalno razumljenih migracij, torej 
teoretičnega usmerjenja, ki se upira zanemarjanju vezi in odnosov, ki jih migranti po 
preselitvi ohranjajo z domovino (glej Čapo, 2019: 92). V tem smislu (trans)migrantke in 
(trans)migrante (Glick Schiller, Basch in Blanc-Szanton, 1995) razumem kot aktivne subjekte, 

2	 Naziv rituala, ki je predmet preučevanja v okviru tega prispevka, je skozi celotno besedilo naveden v poševnem 
tisku, da bi bil grafično ločen in da ne bi prišlo do prekrivanja pomenov z (po SSKJ) oblikami glagola »slaviti« 
(sinonimi: praznovati, izkazovati slavo čemu) ali samostalnikom »slava« v pomenu »splošno priznanje velike 
vrednosti, veljave / velik ugled, veljava«.
3	 Na tem mestu je pomembno poudariti, da so poleg družinskih, hišnih slav znane tudi druge vrste kolektivnega 
praznovanja tega rituala, kot so občinske, cerkvene, šolske ali vaške slave (Vlahović, 1972: 5; Milićević, 1985: 
76). 
4	 Glej na primer prispevke v zborniku: Kovačević, Velmar Janković, 1985.



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 165165  

ki konstruirajo svojo identiteto, pri čemer po eni strani izbirajo elemente, ki označujejo 
povezavo z domovino, po drugi strani pa se na različne načine vključujejo v »novo« 
družbo (Levitt, Jaworsky, 2007: 130).

METODOLOŠKA ZASNOVA RAZISKAVE

Terensko raziskovanje, na katerem temeljijo podatki in rezultati, predstavljeni in 
analizirani v osrednjem delu tega prispevka, ki je potekalo od aprila do julija 2024, je 
zasnovano na uporabi antropoloških metod, predvsem neformalnih in polstrukturira-
nih intervjujev ter opazovanja z udeležbo (glej Spradley, 1979; Eriksen, 2012). Poleg 
tega sem v raziskavi uporabila tudi kvalitativno metodo avtoetnografije (glej Ellis, 
Adams in Bochner, 2010), kar pomeni, da sem pri preučevanju izbranih kulturnih in 
družbenih fenomenov upoštevala lastne izkušnje, saj sem se tudi sama preselila iz 
Srbije v Slovenijo in trenutno živim v Novi Gorici. Zaradi tega sem se odločila, da bo 
ta kraj osrednja točka mojega raziskovanja. Čeprav sem se na začetku raziskave želela 
osredotočiti zgolj na srbsko skupnost v Novi Gorici, sem med terenskim delom in spo-
znavanjem sogovornikov in sogovornic ugotovila, da vsi ne živijo v mestu. Nekateri 
namreč prebivajo v okolici Nove Gorice, na primer v Vipavi ali Goriških Brdih, nekateri 
pa tudi čez mejo, v italijanski Gorici. Ker pa so vsi na nek način povezani z Novo 
Gorico – bodisi prek vsakodnevnih aktivnosti, družinskih odnosov, izobraževanja ali 
dejavnosti v srbskem kulturnem društvu – sem se odločila obdržati Novo Gorico kot 
glavno območje mojega raziskovanja.

V prvi fazi terenskega raziskovanja sem vzpostavila stik s člani Srbskega kultur-
nega društva Sloga v Novi Gorici. Začela sem pri dolgoletnem predsedniku društva 
Goranu,5 ki je postal tudi moj glavni sogovornik, vpeljal me je v društvo in iskanje 
nadaljnjih stikov. Predstavil mi je folklorno sekcijo društva, kjer sem spoznala številne 
sogovornike in sogovornice ter obiskovala vaje dveh skupin – starejše (20–60 let) in 
mlajše (do 15 let). Z metodo opazovanja z udeležbo sem zbirala podatke in vzpostav-
ljala stike za intervjuje.

Med starejšimi člani sem opravila intervjuje z Mihailom, Mileno, Markom in Majo 
(20–30 let). Milena in Marko sta odrasla v italijanski Gorici, a sta zelo dejavna v društvu. 
Maja se je pred leti preselila iz Republike Srbske6 v Novo Gorico, Mihailo pa se je v 
Slovenijo preselil pred štirimi leti in trenutno živi ter dela v Novi Gorici. Med vajami 
mlajše folklorne skupine sem spoznala starše otrok, ki so člani te sekcije v okviru društva, 
med njimi Rado (30–40 let), ki je bila rojena v Ljubljani in zdaj živi v Novi Gorici. Prek 
predsednika društva sem vzpostavila stik tudi z Draganom, sekretarjem društva, ki se je 
iz Srbije preselil v Novo Gorico pred več kot desetimi leti.

5	 Vsa imena sogovornikov in sogovornic so izmišljena, da bi se zaščitila njihova zasebnost.
6	 Republika Srbska, neuradno imenovana tudi Srbska, je ena izmed dveh entitet, ki sestavljata Bosno in 
Hercegovino, poleg Federacije Bosne in Hercegovine.



 Sara Vukotić 166166  

Metodo polstrukturiranega intervjuja sem izbrala za osnovo terenskega raziskovanja, 
saj verjamem, da je, kot pravi Praprotnik,

[i]nteres raziskovalca /…/ v tem, da ugotovi, katere identifikacije posameznik 
zares uporabi, katere značilnosti nosi takšna identifikacija, katerih identitet 
posameznik ne izpostavlja ali jih celo (implicitno) zamolči. Identitetne 
kategorije in njene značilnosti je mogoče ugotoviti samo v razumevanju, 
ki ga izraža sam posameznik (Praprotnik, 2012: 106). 

Večino intervjujev sem zato izvedla v živo, pri čemer sem z dovoljenjem svojih 
sogovornikov in sogovornic pogovore snemala in kasneje transkribirala. 

OD DELOVNIH BRIGAD DO SODOBNE SKUPNOSTI: SRBI V NOVI GORICI

Miran Komac uvršča Srbe v Sloveniji skupaj z drugimi narodi nekdanje Jugoslavije med 
»nove« narodne skupnosti (Komac, 2004), ki obstajajo na etnično heterogenem območju 
Slovenije poleg manjšin: italijanske, madžarske in romske skupnosti (Zelenik, 2008: 1). 
V literaturi o Srbih v Sloveniji je pogosto najti enotno mnenje, da se je srbska skupnost 
v Sloveniji oblikovala skozi več migracijskih valov: najprej med turško invazijo v 15. in 
16. stoletju, nato med obema svetovnima vojnama in neposredno po drugi svetovni vojni 
(Prelić, 2009: 54). Najštevilčnejše in »[n]ajintenzivnejše naseljevanje Slovenije je bilo 
zabeleženo /…/ v sedemdesetih letih prejšnjega stoletja, ko so mnogi [Srbi] iz Srbije, 
Črne gore in Bosne in Hercegovine v iskanju zaposlitve odšli v najrazvitejšo republiko 
tedanje skupne države« (Pavlović, 2010: 72). Gotovo je treba omeniti tudi nedavne mi-
gracijske tokove Srbov proti Sloveniji s konca devetdesetih let prejšnjega stoletja, ki so 
večinoma zajeli mlade intelektualke in intelektualce, ki so bežali pred bombardiranjem 
(1998–1999) ali so se preselili zaradi političnih razmer ali ekonomskih razlogov (prav 
tam). Poleg tega je pomembno omeniti tudi trenutni migracijski tok, v okviru katerega 
vse več mladih iz Srbije prihaja študirati in hkrati delati v Slovenijo. 

Srbi so skupaj z drugimi narodi nekdanje Jugoslavije v Novo Gorico – ki se jo pogosto, 
tako v literaturi kot v vsakdanjem diskurzu, opisuje kot novo, mlado, modernistično in 
obmejno mesto (Fakin Bajec, 2022: 65), »zgrajeno iz nič«, ab initio (Ramšak, 2015) – 
prišli kot del prvih delovnih in mladinskih brigad, ki so konec štiridesetih let 20. stoletja 
pripravljale teren za začetek gradnje novega središča (Jerman, 2004: 108; Kolenc, 2017: 
12). Ko razpravlja o pomenu zgodovinskih spoznanj o gradnji Nove Gorice in zbranih 
spominov mladinskih brigad pri oblikovanju kulturne dediščine mesta, Fakin Bajec piše tudi 
o Srbih, ki so kot del brigad gradili občinsko stavbo in stanovanjske Ruske bloke (Fakin 
Bajec, 2024: 76). Poleg tega so bili tudi prvi meščani, ki so se naselili v novozgrajene 
novogoriške bloke, iz okoliških ruralnih krajev ali iz drugih delov nekdanje Jugoslavije 
(Jerman, 2004: 114). Delovne in prostovoljne brigade, ter celoten projekt izgradnje 
Nove Gorice kot novega središča Goriške regije, so imele izrazito močan socialistični 
duh (glej Kolenc, 2017; Fakin Bajec, 2024). Ta se je odražal v predanem delu mladine 



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 167167  

iz celotne Jugoslavije, ki so ga spremljali različni kulturno-izobraževalni dogodki, vse v 
duhu socialističnega bratstva in enotnosti (Jerman, 2004: 109). 

Čeprav se je v času izgradnje Nove Gorice, delovnih brigad in ideološko propagirane 
enotnosti bolj ali manj uspešno stremelo k izbrisu etničnih razlik in razdelitev, danes 
kulturno življenje Srbov v Novi Gorici, ali drugače povedano, del kulturnega življe-
nja, ki je v zvezi s transnacionalno povezanostjo z domovino (glej Ulf, 1996), poteka 
predvsem znotraj Srbskega kulturnega društva Sloga. Društvo si prizadeva za ohranitev 
srbske identitete, tradicije in kulture med prebivalci severnoprimorske regije, zlasti v 
Novi Gorici in njeni okolici. Na podlagi navedenega ni težko opaziti, da obstoj društva 
predstavlja močan občutek transnacionalne povezanosti s tradicijo domovine in srbsko 
kulturno identiteto, kar napeljuje na sklep o obstoju srbske diasporične skupnosti v 
Sloveniji kot produkta transnacionalne kulture in »zgledne skupnosti transnacionalnega 
trenutka« (Clifford, 1997: 283).

RITUALNOST SLAVE: TRANSCENDIRANJE 
VSAKDANJOSTI V SVETI PROSTOR

Slava je splošno razširjen ritual pri Srbih, in čeprav posamezni ritualni elementi variirajo 
glede na to, kje se praznuje, je njena osnovna struktura v bistvu enostavna (Prelić, 2004: 
109–110) – enkrat letno celotna družina proslavlja svojega svetnika, za katerega verja-
mejo, da je njen zaščitnik (Vrčević, 1985; Milićević, 1985; Vlahović, 1985). Kot navaja 
Vlahović, se slava kot družinski praznik prvič omenja 15. avgusta 1018 v okolici Ohrida. 
Tega dne je grški kronist Skilica zapisal, da je arhon Evstatije Dafnokin iz Ohrida, ki 
je sledil običaju, da na dan slave vsakdo sprejme obiskovalce, nepričakovano obiskal 
grad vojvode Ivca, podložnika Samuila. Z zvijačo mu je uspelo, da je vojvodo oslepil 
(Vlahović, 1985: 136). 

Bakić-Hayden navaja, da se prav s tem, da predpostavlja družinsko, ne pa osebne 
ali širše družbene slovesnosti, slava razlikuje od drugih ritualov, kot so god, božič ali 
velika noč (Bakić-Hayden, 2019: 517). V literaturi pa lahko najdemo tudi mnenja, da je 
bila slava prvotno povezana z lastnino in ozemljem, ne pa z določeno družino (Vuković, 
1981: 100). Slava je ritual, sestavljen iz številnih posameznih ritualnih praks, ki se lahko 
izvajajo en dan ali več dni, odvisno od želja in zmožnosti posamezne družine (Sinani, 
2012: 176; Prelić, 2004: 110). Te ritualne prakse bi lahko razdelili v dve skupini – na 
tiste religiozne narave in tiste, ki zadevajo družbene konvencije slave. Nekatere izmed 
najpomembnejših praks so: pripravljanje slavske mize, hrane in pijače na predvečer slave, 
obiskovanje cerkve s strani družinskih članov, kjer se posveti slavski kolač in berejo molitve, 
sprejemanje gostov v družinski hiši, prižiganje sveče, kadilo celotne hiše in izgovarjanje 
molitev in zdravic, slavsko kosilo z druženjem, pogovorom ali petjem (Vrčević, 1985).

Iz takšnega opisa slavskega rituala izhajata tudi njegovi dve osnovni funkciji: religiozna 
in družbena (Milićević, 1985: 79; Prelić, 2004: 110; Sinani, 2012: 176). Na eni strani se 
s praznovanjem slave proslavlja tudi svetnik, ki je zaščitnik družine in njen mediator z 
Bogom (Milićević, 1985: 78; prim. Sinani, 2012: 175). V tej funkciji se odraža močna 



 Sara Vukotić 168168  

povezava tega rituala z religiozno osnovo, še posebej s pravoslavjem, čeprav, kot opaža 
Vlahović (1985: 146), o slavi skorajda ni nobenih cerkvenih predpisov. Ta povezava 
se posebej izraža v domeni slavskih simbolov, simboličnih »žrtev«, ki se jih med slavo 
daruje svetniku (Sinani, 2012: 176). Najpomembnejši med njimi so sveča, kolač, slavsko 
žito (srb. koljivo), kadilo, olje, vino in ikona. Njihov specifičen in jasno določen razpored 
med slavo ter številne prakse, ki jih spremljajo, pa pomembno prispevajo k uresničeva-
nju simbolične komunikacije prek tega rituala. Ne glede na to, ali se religiozne prakse 
odvijajo v cerkvi ali v domu domačina, se s temi praksami vsakdanji prostor pripravi za 
delitev ritualne gostije, katere pomembna funkcija je slavljenje svetnika in doseganje 
stanja harmonije (Bakić-Hayden, 2019: 517). Na ta način družinski dom na dan slave 
doživi svojevrstno ritualno preobrazbo, pri čemer se vzpostavita ritualni čas in prostor, 
ki sta drugačna od profanega in vsakdanjega – dom takrat postane svetišče, cerkev v 
malem, izpolnjena z duhovnim bogastvom (Milićević, 1985: 75). Z drugimi besedami, 
med slavo dom postane »ceremonialni center« (Halpern, 1958: 15). 

Po drugi strani je v okviru družbene funkcije slave posebej pomembno omeniti, da 
»/…/ družinska slava deluje kot posebna oblika institucije gostoljubnosti« (Sinani, 2012: 
189). Poleg tega slava s svojo družbeno funkcijo pomembno vpliva na oblikovanje re-
cipročnih medsebojnih odnosov in močnega občutka pripadnosti in tvorjenja skupnosti.

Slika 1: Gospodinja opravlja ritualno okrasitev družinskega slavskega kolača (Hrani Etnografski muzej 
v Beogradu, avtor fotografije Miloš Matić).



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 169169  

Slika 2: Posvetitev družinskih slavskih kolačev v cerkvi (Hrani Etnografski muzej v Beogradu, 
avtor fotografije Saša Milutinović).

Slika 3: Molitev in posvetitev slavskega kolača doma (Hrani Etnografski muzej v Beogradu, 
avtorica fotografije Dušica Živković).



 Sara Vukotić 170170  

Slava se v glavnem prenaša znotraj družine iz roda v rod po moški liniji, od očeta na 
sina, razen če v družini ni moškega potomca (Prelić, 2004: 110). Spolno zasnovane delitve 
v okviru tega rituala so opazne tudi v kontekstu razdelitve nalog – ženski del družine 
večinoma pripravlja slavo, tj. skrbi za pripravo slavskega kosila, medtem ko so moški 
»zadolženi« za odhod v cerkev, posvetitev kolača in hiše ter sprejem gostov. Poleg tega 
obstaja možnost, da se slava pridobi z nakupom ali dedovanjem posesti (Bakić-Hayden, 
2019: 522), prav tako se lahko zgodi, da ena družina slavi več svetnikov, pri čemer ima 
hiša svojo »preslavo« (Sinani, 2012: 175). Kot najpogostejše družinske slave v literaturi 
so izpostavljeni sveti Nikola, sveti Aranđel, sveti Đorđe, sveti Jovan, sveti Dimitrije, 
sveta Petka in podobno (Vuković, 1981: 100; Milićević, 1985: 82–83).

Pomembno je poudariti, da je tako v akademskem kot tudi v javnem diskurzu v Srbiji 
globoko zakoreninjeno stališče, da je slava izključno srbski ritual, čeprav se v literaturi 
lahko najdejo mnenja, ki to tezo ovržejo in poudarjajo, da ta praksa obstaja tudi pri drugih, 
tako pravoslavnih kot katoliških narodih (glej Vuković, 1981: 100; Vrčević, 1985: 28; 
Prelić, 2004: 110; Mišur, 2018). Kljub temu da de iure ne odraža povsem realnega stanja, 
je to mnenje de facto prevladujoče v Srbiji, pri čemer lahko rečemo, da prav zaradi tega 
slava predstavlja pomemben element srbske kulturne identitete (Bakić-Hayden, 2019: 
159). Pomembno je omeniti, da je bila slava leta 2014 vključena na Unescov reprezenta-
tivni seznam nesnovne kulturne dediščine človeštva, kar potrjuje njen pomen kot ključni 

Slika 4: Svečana gostija v domačem domu na dan družinske slave (Hrani Etnografski muzej v Beogradu, 
avtorica fotografije Dušica Živković).



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 171171  

element srbske kulturne identitete. Ta tradicija ne samo, da je del vsakodnevnega življenja, 
temveč pri Srbih razvija tudi poseben občutek ponosa, ki se odraža v ljudskih pregovorih, 
kot sta: »Kjer je slava, tam je Srb!« ali »Nihče nima, kar Srb ima: / Srb ima svojo krstno 
slavo, / Krstno slavo in Svetega Savo« (glej Vuković, 1981: 101).

OD SVETNIKOV DO SKUPNOSTI: SLAVA KOT 
KRIŽIŠČE VERE IN DRUŽBENE KOHEZIJE

Čeprav je pomembno poudariti, da se funkcije slave, kot so religiozna, družbena, kohe-
zivna in druge, nikakor ne morejo strogo ločevati, bom v tem delu skušala prikazati vsako 
posebej s posebnim poudarkom na tistih elementih, ki so jih sogovornice in sogovorniki 
izpostavili kot zanje primarno pomembne.

Milena na primer poudarja, da je zanjo pri praznovanju slave najpomembnejša njena 
verska, pravoslavna osnova, torej utrjevanje lastnega verskega občutka in praznovanje 
svetnika oziroma povezovanje z več-kot-človeškim. Iz njenih besed je očitno, da krepitev 
njene osebne identitete, ki je v veliki meri povezana s (pravoslavno) religijo, temelji 
predvsem na usklajenosti vrednot, ki jih intimno čuti, in tistih, ki se jih je naučila med prvo 
socializacijo v okviru prve skupnosti – družine (glej Lukšič Hacin, 1995: 92–100). Na ta 

Slika 5: Ritualno ugašanje slavske sveče skupaj z družinskimi člani ob zaključku gostije (Hrani Etnografski 
muzej v Beogradu, avtor fotografije Miloš Matić).



 Sara Vukotić 172172  

način se s prakticiranjem slave po preselitvi identificira tako z »zamišljeno« skupnostjo 
(glej Anderson, 2007) »mi-Srbi-pravoslavci« kot tudi s svojo družino, v okviru katere 
poteka kroženje skupnih vrednot:

Zame je [slava] zelo pomembna, mislim, da je to, seveda, povezano z 
osebnimi občutki in s tem, kako je posameznik navezan na vero. Za nas, še 
posebej pravoslavce, je to zelo povezano s tem, koliko je nekdo blizu veri. 
Ko je nekdo blizu veri, bo imel ta občutek za slavo, drugače pa ostane samo 
kot običaj. Ker, pač, delamo to, ker so tako delali babica, dedek, praba-
bica, in to se pač tako dela. Zakaj se to tako dela? Pač, tako se dela. To 
je pri nas pogosto ostajalo na tem, pa zakaj, pač tako, in potem ni nekega 
posebnega razloga, kar je do neke mere v redu, ker, mislim, to je bilo tisto 
obdobje, ko je bil komunizem in tako dalje, vse to se je potihnilo in zdaj 
ima posledice.7 Sedaj lahko slaviš in vse, ampak še vedno ima to tudi neke, 
recimo, psihološke posledice in odnos do vere. Po mojem mnenju slava 
spada prav k temu, je le delček tega. Zato je zame osebno zelo pomembna, 
ker mislim, da so vsi svetniki pomembni, seveda, ampak slava je prav tisti 
svetnik, ki pripada družini, je bolj intimna. Vsak bi moral biti ponosen na 
svojega svetnika. Na primer, sveta Petka je zaščitnica žensk, in menim, ker 
sem ženska, je vse to še bolj pomembno. (Milena, 2024)8

Kot vidimo, Milena prav tako, če upoštevamo terminologijo Cazeneuvea, poudarja 
razliko med razumevanjem slave kot običaja in kot obreda. Razlaga tudi, da je za ra-
zumevanje slave kot simbolično pomembnega rituala nujno, da mu tisti, ki ga izvajajo, 
pripišejo določen smisel in pomen, oziroma, kot dodatno pojasnjuje, da prakticiranje 
slave povežejo s pravoslavno simboliko in vrednostnim sistemom. Če do tega ne pride, 
Milena poudarja, da slava v smislu vrednosti in učinkovitosti ostane na ravni običaja, 
torej prakse, ki se izvaja brez vere v njeno učinkovitost, ter da postane oblika, izpraznjena 

7	 Nekateri avtorji poudarjajo, da je bila v času Jugoslavije in komunističnega režima slava kot simbol religi-
ozno-nacionalne identitete in pripadnosti sporna (glej na primer Perica, 2002). To je pripeljalo do tega, da je 
po razpadu nekdanje skupne države slava postala del revitalizacije pravoslavne religije v Srbiji in se uveljavila 
kot pomemben, če ne tudi ključen element etnično-nacionalne in religiozne kolektivne identitete Srbov (Sinani, 
2012: 190; Bakić-Hayden, 2019: 521). Kot poudarja Fakin Bajec (2011: 119), podobno velja tudi za božič v 
Sloveniji, kjer se praznovanje povezuje z etnično identiteto in kulturo.
8	 (srb.): a meni je jako važno, mislim da je to, dobro naravno povezano je dosta sa subjektivnim i za posebnu 
osobu, ali mislim da je to jako povezano sa time koliko je neko blizak veri, za nas posebno pravoslavlju, zato 
što kad je neko blizak veri on će imati taj osećaj za slavu, dok ovako ostaće samo kao običaj, jer eto kao radimo 
zato što tako baba i deda i prababa i eto oni su tako radili i to se tako radi, zašto se to tako radi, pa to se tako 
radi, to je dosta kod nas tako ostajalo ono kao pa zašto, pa eto tako, i onda kao nema neko objašnjenje što kao 
je okej do neke mere jer opet to je mislim vreme koje je bilo pre ovaj ono kad je bilo i komunizam i tako dalje 
to se sve stišalo i sve tako da ima posledice toga i sada okej ti možeš da slaviš i sve ali i dalje to mora da ima i 
neke da kažem psihičke posledice i odnos do vere, jer po meni slava u tome spada, to je samo delić ovaj toga, 
i onda po meni mislim, meni je lično jako bitno zato što mislim svako ima svi su svetitelji bitni naravno ali eto 
slava ti je znači onako baš ovaj svetitelj od porodice intimnije je nekako, svako sa svojim svecem treba da se 
ponosi plus eto sveta Petka je na primer ovaj zaštitnica žene na primer i onda eto meni pošto sam još i žensko 
još više nekako mi je sve to važno. (Milena, 2024)



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 173173  

pomena (glej Cazeneuve, 1986: 12–13). Zato meni, da je za sprejem slave kot elementa 
identitete nujno verjeti v njeno učinkovitost − torej, da ima prakticiranje slave določene 
»psihične posledice«, ki krepijo občutek varnosti, še posebej v obdobjih negotovosti in 
gospodarske krize. Poleg tega kot še eno raven identifikacije izpostavlja identifikacijo 
na spolni osnovi, pri čemer je, kot pravi, na intimen način povezana s sveto Petko, ki jo 
njena družina praznuje in za katero se verjame, da je zaščitnica žensk.

Podobno pravi Dragan − da je praznovanje slave po preselitvi zanj posebej pomembno, 
saj na ta način utrjuje svojo versko identiteto in podedovane družinske vrednote: »Zame 
je najpomembnejše približevanje družine Bogu in pravoslavni veri. To je pri slavi najpo-
membnejše – da se duh pravoslavja združi z družinskimi vrednotami« (Dragan, 2024).9 

Marko v podobnem duhu poudarja, da je bistvo slave zanj v spoštovanju svetnika, 
zaščitnika družine, ter tudi v tem, da praznovanje slave deluje kot zbirna transnacional-
na točka, prek katere se tisti, ki ne živijo v družinskem domu, ponovno zberejo ob tej 
priložnosti: 

pač [bistvo slave je] spoštovanje našega svetnika, družinskega zaščitni-
ka, in to, da se zberejo dobri ljudje. Tudi tisti, ki sicer niso vedno tukaj 
[misli na tiste, ki so se odselili, živijo v tujini], da preživimo čas skupaj, se 
pogovorimo z nekom, ki ga že dolgo nismo videli, in da se spet srečamo. 
(Marko, 2024)10

Mihailo prav tako razume slavo kot platformo za doseganje kohezivnosti znotraj 
družinskega kroga:

Glavna značilnost slave in zame najpomembnejša je priložnost, da vidiš 
družino, ki je že dolgo nisi videl. To je velika gostija, kjer je namen gostiti 
zate pomembne ljudi in ustvariti priložnost za njihovo druženje. Spomnim 
se, ko sem bil majhen, so bili otroci, ki sem jih srečeval samo na slavah, 
in samo takrat smo se igrali skupaj. To je bila neka posebna kategorija 
poznanstev, kar se mi zdi lepo. (Mihailo, 2024)11

Poleg tega poudarja, da sprejetje slave kot konstitutivnega elementa identifikacijskega 
procesa ne pomeni nujno, da se posameznik hkrati identificira z njenim verskim ozadjem. 
Hkrati intimno zavrača perpetuiranje esencialističnih razumevanj identitet in se zavzema 

9	 (srb.): Za mene je to približavanje porodice Bogu i Pravoslavnoj veri. I to je kod slave najvažnije, da se duh 
pravoslavlja kombinuje sa porodičnim vrednostima. (Dragan, 2024)
10	 (srb.): pa [suština slave je] da poštujemo tog našeg svetitelja, porodičnog zaštitnika i onako da se okupe dobri 
ljudi, i ko inače nije tu [misli na one koji su se odselili, žive u inostranstvu], da se provede vremena zajedno i 
da se ispriča koga nisi vidio dugo da se opet vidite i tako. (Marko, 2024)
11	 (srb.): Glavna odlika slave i meni najvažnija je povod da se vidi familija koju nisi video dugo. Jedna velika 
gozba gde je namera da ugostimo sebi bitne ljude u kreiramo platformu za njihovo druženje. Sećam se kad 
sam bio mali, postojala su deca koju samo viđao samo na slavama i samo tad se s njima igrao, to je bila neka 
posebna kategorija poznanstava i to mi se čini lepo. (Mihailo, 2024)



 Sara Vukotić 174174  

za aktivno vlogo posameznika v identifikacijskem procesu, ki z zavestnim izborom gradi 
heterogeno identiteto:

[Ali si kdaj slišal rek »Nema Srbina bez slave« (slov. Ni Srba brez slave)? Se 
strinjaš s tem stališčem?] Slišal sem, ja, vendar se absolutno ne strinjam z izjavo, 
da ni Srba brez slave, saj je slava pravoslavna reč in niso vsi Srbi pravoslavci. 
Na splošno imam težave s takimi izjavami, saj menim, da perpetuirajo nacio-
nalizem in povzročajo delitve. Zavedam se tudi, da veliko ljudi razmišlja tako. 
Zame je Srb tisti, ki se tako čuti, slava pa je lahko le del tega. (Mihailo, 2024)12

Nasprotno temu stališče izraža Milena, ki praznovanje slave razume v kontekstu 
toposa »srbske duše in srca« ter jo povezuje z gotovo romantičarsko idejo duha naroda 
(glej Leersen, 2013). Preplet religiozne, nacionalne in kulturne identitete razume kot 
homogeno in medsebojno pogojeno mešanico, ki je v Srbiji »naravna«:

Mislim, da je vera del kulture, del našega naroda, da se je ne da ločiti, ker 
je prav to v naši duši. Zaradi tega je tudi slava pomembna, zato bi rekla, da 
je slava povezana z vero, ker je del identitete, ne more se ločiti od Srbije. 
Srbsko srce in vse to je eno in seveda je tudi del tradicije, običajev in kulture 
/…/ Preprosto, to je v nas tako naravno. (Milena, 2024)13

Maja meni, da je posebna vrednost slave v tem, da je specifično družinsko obeležje, 
kar jo ločuje od drugih ritualov religiozne narave, kot sta velika noč ali božič. Pri tem 
poudarja tudi občutek ponosa ob svoji slavi, kar na čustveni ravni dodatno utrjuje njeno 
identifikacijo s podedovanimi družinskimi vrednotami:

Slava je nekaj, kar gre iz roda v rod in kar mora biti, recimo, sveča, slavsko 
žito, kruh. Seveda je to prisotno tudi za božič in veliko noč, vendar je slava 
nekako posebna. To je družinska zadeva, intimno je. Če jaz ne praznujem 
svoje slave, kdo jo bo? To je zame zadovoljstvo. Medtem ko za božič pra-
znujejo vsi nekako. (Maja, 2024)14

12	 (srb.): [Da li si nekada čuo za izreku »Nema Srbina bez slave«? Da li bi se složio sa takvim stanovištem?] 
Čuo sam, da, ali apsolutno se ne slažem sa izjavom da nema Srbina bez slave, jer je slava pravoslavna stvar, 
a nisu svi Srbi pravoslavci i generalno imam problem sa takvim izjavama, jer mislim da perpetuiraju neki 
nacionalizam izazivaju podele. Svestan sam takođe i toga, da dosta ljudi razmišlja tako. Za mene je Srbin ko 
se tako oseća, a slava može biti samo deo toga. (Mihailo, 2024)
13	 (srb.): pa mislim da je vera deo kulture isto, deo našeg naroda, da ne može da se izdvoji, zato što je baš to 
u našoj duši i da po meni zbog toga i slava je važna u tome, pa zato bih rekla da je slava znači sa verom znači 
zato što je deo identiteta znači ne može da se odvaja od Srbije nekako, znači srpsko srce nekako to je sve 
jedno i naravno to je deo i tradicije i običaja ovaj i deo kulture naravno i rekla bih to je istina /…/ zato što eto 
jednostavno to je tolko u nama jednostavno prirodno. (Milena, 2024)
14	 (srb.): [Šta bi izdvojila kao osnovno obeležje slave za tebe?] pa slava je nešto što ne znam nešto što ide s 
kolena na koleno i što treba ne znam ta svijeća to koljivo taj hljeb jeste da ima to i za Božić i za Uskrs i sve 
al nekako je slava posebna to je porodična stvar intimno bude ako ja ne slavim svoju slavu ko će, meni je to 
zadovoljstvo, a za Božić opet svi slave nekako. (Maja, 2024)



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 175175  

Rada kot intimno najpomembnejše pri praznovanju slave omenja sodelovanje v 
specifični praksi, ki jo je razvila njena družina, zaradi katere čuti ponos, saj, kot pravi, je 
pomemben »ta obred, ki ga imamo, kar nima nihče drug«. Verski vidik slave je v njenem 
primeru v ozadju, čeprav je še vedno pomembno spoštovati slavske simbole, kohezivna 
funkcija slave pa je, predvsem na mikroravni družinskih članov, v ospredju: »Glavno pri 
slavi je to, da se družina zbere«15 (Rada, 2024).

Goran pa pri prakticiranju slave, zlasti v kontekstu življenja izven domovine, poudarja, 
da je najpomembneje ohraniti povezavo s pravoslavno vero in kulturno identiteto Srbov, 
pri čemer izpostavlja slavo, srbski jezik in cirilico kot ključne elemente. V skladu z izva-
janjem »misije« srbskega kulturnega društva, ki ga vodi v Novi Gorici, meni, da je slava 
pomemben element (srbske) tradicije, ki jo poskuša prenesti na nove generacije. V tem 
smislu lahko rečemo, da izraža enodimenzionalen in statičen pogled na pojme tradicije, 
kulture in primarno kolektivne identitete, ki jih v kontekstu migracijskega doživetja 
poskuša ohraniti. Poleg tega je v njegovem odgovoru prisotno tudi prevladujoče (čeprav 
ne povsem pravilno) mnenje, da je slava izključno srbski ritual, in zato pomemben po-
kazatelj razlikovanja Srbov v novem okolju:

Mi Srbi že stoletja govorimo, da lahko samo složnost Srba reši, in vemo, 
da smo po praznovanju slave prepoznavni. Menim, da smo edini narod, ki 
praznuje slavo. Pri tem obredu je izjemno pomembno, da se slava in očenaš 
bere v srbščini, saj je tu veliko cirilice in se naši otroci in vnuki srečujejo s 
to pisavo, kar v njih vzbuja zanimanje za to pisavo. (Goran, 2024)16

Zanimivo je tudi poudariti, da Goran izpostavlja, kako bo, kljub temu da mu je 
pomembno, da slavo v Novi Gorici praznuje po strukturi, ki si jo je zapomnil od svojega 
očeta, in je zanj pri praznovanju tega rituala ključno, da se drži »tradicije« (ki jo razume 
kot statično in nespremenljivo), njegova slava prešla na hčerko. V tem smislu nekoliko 
preoblikuje podedovano družinsko tradicijo prenosa slave po moški liniji z namenom, 
da prakso slave kot tako »ohrani« v novem okolju:

Zanimivo je, da nimam sina, ki običajno podeduje slavo. Ko sin podeduje 
slavo, mu starši na dan slave dajo četrtino slavskega kruha in malo slavskega 
žita, da lahko naslednje leto začne praznovati. Dogovoril sem se s svojo 
starejšo hčerko Tatjano, da bo ona prevzela mojo slavo in ji podaljšala 
njen vek. (Goran, 2024)17

15	 (srb.): Pa glavno za slavu jeste da to da se porodica okupi. (Rada, 2024)
16	 (srb.): Mi Srbi vekovima govorimo samo Sloga Srbina spašava a znamo da smo mi Srbi po slavljenju slave 
prepoznatljivi, mislim da smo mi jedini narod koji slavi slavu, kod toga čina je izuzetno važno da se slava i 
očenaš čita na srpskom jeziku, tu je dosti ćirilice i tu naša deca i unuci se susreću sa tim pismom i u njima se 
pojavljuje zanimanje za tim pismom. (Goran, 2024)
17	 (srb.): Zanimljivo je da ja nemam sina koji obično nasledi slavu i kada sin nasleđuje slavu roditelji mu na 
dan slave daju jednu četvrtinu slavskog hleba i malo koljiva da on može sledeću godinu početi da slavi, ja sam 
se dogovorio sa mojo starijom ćerkom Tatjanom da ona posle preuzme moju slavu i da joj produži vek trajanja. 
(Goran, 2024)



 Sara Vukotić 176176  

Na ta način Goranov primer, čeprav se zavzema za to, da je tradicija statična in se 
ohranja le, če se prenese v nespremenjeni obliki, vendar priča o transformativni moči 
ritualov in tradicije, ki se znova oblikuje in prilagodi potrebam tistih, ki jo ohranjajo. Čeprav 
je v pogovoru poudaril, da meni, da sta starodavnost in kontinuiteta vodilni značilnosti 
tradicije, njegov primer vendarle dokazuje ustvarjalno in aktivno vlogo posameznika pri 
transformaciji naučenih in podedovanih vzorcev iz preteklosti, pri čemer se tradicija v 
sodobnosti preoblikuje in prilagaja, da služi (ljudem v) novim kontekstom (glej Poljak 
Istenič, 2013). Tako se ritualna praksa slave v Goranovem primeru nahaja nekje med tra-
dicijo in inovacijo (prim. Fakin Bajec, 2011) oziroma med potrebo po ohranjanju tradicije 
kot oznake (z njegove perspektive) edinstvene kulturne in etnične identitete, kot njegovega 
»preživetja« (angl. survival) in njene (re)konstrukcije v sedanjosti (Poljak Istenič, 2012). 
Poleg tega iz njegovega odgovora izhaja tudi jasna dihotomija med instancami »Mi« in 
»Oni«, pri čemer druga predstavlja domeno slovenskega in katoliškega, s katero se intimno 
ne identificira. Kot pomemben element prepoznavanja znotraj kategorije »Mi« izpostavlja 
slavo, ki jo, kot je bilo prej omenjeno, razume kot sredstvo za doseganje kohezivnosti 
tako na ravni svoje družine kot širše srbske skupnosti v Novi Gorici.

(NE)PRIPADANJE »TUKAJ« IN »TAM«: SLAVA KOT 
»NAJDENA SRBSKA IDENTITETA«

Marko izraža zelo podobno mnenje, ko pravi, da je slava pomemben element »naše« 
(srbske) kulture in tradicije in da jo je zato treba »ohraniti«. Takšno pozicioniranje in 
(samo)opredelitev sta pri njem posebej zanimiva, če upoštevamo, da je Marko rojen v 
italijanski Gorici in nima neposredne izkušnje s preselitvijo. Pri tem njegova identifikacija 
s »tistim, od koder smo prišli« na določen način odraža posredno usvojen sistem vrednot, 
pri čemer se z ene strani postavlja kot »različni« v primerjavi z okoljem, v katerem je 
odraščal, po drugi strani pa kot del svoje identitete izbere »podobnost« s člani srbske 
skupnosti. Ko piše o kompleksnosti pojma identitete, Jenkins navaja, da ta izhaja med 
drugim iz dejstva, da znotraj sebe združuje navidezno paradoksalno situacijo sočasne 
podobnosti in različnosti (angl. similarity and difference) (Jenkins, 2008: 17) oziroma 
na simboličen način »govori«, kam nekdo pripada. Pri tem sta še posebej pomembni 
kategoriji samopodobe (angl. self-image) in Drugih (angl. Others) (Golubović, 2011: 
25). Jenkins v tem kontekstu razlaga, da pojem identitete zajema več različnih procesov 
hkrati: vedenje o tem, kdo smo Mi, vedenje o tem, kdo so Drugi, vedenje Drugih o tem, 
kdo smo Mi in kdo so Oni, mišljenje o omenjenih kategorijah ter njihovo izražanje, 
najpogosteje skozi jezik (Jenkins, 2008: 5).

V tem kontekstu je zanimivo omeniti, da glede na pripovedi Marka in Milene lahko 
opazimo obstoj narativa o pogojno rečeno »najdeni srbski identiteti«, katerega pomemben 
element je tudi praznovanje slave. S tem je mišljeno, da je pri njiju opaziti situacijo, v 
kateri sta odraščala zaznamovana z manjšinsko identiteto. Nato sta si prek tesnih stikov z 
drugimi Srbi izoblikovala (izbrala) srbsko identiteto. Lahko rečemo, da je izoblikovanje 
osebne identitete skozi deljene vrednote »svoje« skupnosti v tem primeru povezano z 



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 177177  

osebno krizo ter iskanjem varnosti, korenin in boljšega sveta. V tem iskanju sta varnost in 
stabilnost poiskala v tradiciji, folklori in povezanosti z domačo skupnostjo, da bi presegla 
občutek »manjšinske identitete« v novem okolju. Ko posameznik ali skupnost doživita 
krizo, iščeta trdne korenine, ki jih pogosto najdeta v družinski tradiciji in dediščini. To 
kaže na socialno vlogo dediščine in tradicije (glej Habinc, 2020), ki zagotavljata občutek 
stabilnosti in prispevata k dobremu počutju posameznika in skupnosti. Marko na primer 
govori o pomenu družine in srbske skupnosti v Novi Gorici med procesom (samo)iden-
tifikacije, pri čemer opaža, da se je v Italiji čutil »izoliranega« in »samega«:

Rodil sem se v Italiji, moj prvi jezik je italijanščina, ampak bolj ali manj 
sem od začetka govoril oba jezika. Z bratom sem vedno govoril italijansko, 
s starši pa tudi včasih, ampak bolj pogosto srbsko. Šele potem, ko sta se 
moji starša ločila pred kakšnimi 12 leti, smo začeli bolj govoriti srbsko. Ne 
vem, zakaj je tako prišlo, ampak v zadnjih letih sem začel pogosto hoditi 
v Bosno, tudi na slavo in folkloro. [Kako si začel hoditi na folkloro?] Ne 
vem, najprej sem hotel spoznati naše ljudi malo, v Italiji, kjer živim jih ni 
toliko in tudi sem nekak bil, ne vem, prvi vtis, malo sem se izoliral od vseh 
prijateljev, ki jih imam med Italijani in sem nekako ostal sam, kar me je 
pripeljalo do tega, da sem začel hoditi na folkloro. Imam tudi sorodnico 
tukaj, preko nje sem začel in si pridobil ljubezen do tega. Hvala Bogu, da 
se je to zgodilo. Resda nisem znal plesati, niti kol, ampak zdaj je super. 
Imamo tudi te slave in družabne dogodke, kar je tebi zanimivo, vsi se 
zberemo in je lepo. (Marko, 2024)18

Na podoben način Milena pravi, da je prej čutila, kot da ni del nečesa »niti tukaj niti 
tam«, saj se je nahajala »na obeh straneh«, ker del družine živi v Italiji, del pa v Srbiji. 
Vendar pa je, kot pravi, v zrelejših letih s procesom identifikacije z elementi, kot so 
folklorni plesi, petje, pravoslavna vera in slava, ter diferenciacijo od »italijanske menta-
litete«, oblikovala svojo identiteto kot »Srbkinja iz Homolja«:

Ko sem bila, joj, najstnica, zdaj imam 22 let in sem že malo prešla skozi 
ta proces, ampak ko sem bila mlajša, okoli 14, 15 let, mi je bilo to zelo 
pomembno vprašanje [identitete], ker si nisem mogla točno odgovoriti. /…/ 
Tako sem gledala in ugotavljala, da se v Srbiji ne počutim popolnoma domače, 

18	 (srb.): Ja sam rođen u Italiji, moj prvi jezik je italijanski, ali manje više od početka dva jezika, ali na primer 
s bratom sam uvek pričao italijanski sa roditeljima isto ponekad, ali češće i srpski, tek mogu reći prije kad su 
se moji rastali, prije nekih 12 godina, da smo više ovaj krenuli na našem [srpskom], ne znam zašto se to tako 
dogodilo, i ništa, zadnjih godina sam isto tako često počeo ići u Bosnu i tako to, više sam i na slavu išao, i 
folklor ovo ono [A kako si počeo na folklor da ideš?] pa otkud znam, prvo ajde da upoznam naše ljude malo, 
u Italiji tamo kod mene nema naših ljudi toliko znaš, i onda nekako sam bio nekako prvi utisak, malo sam se 
izolovao od svih prijatelja što imam Italijana, pa sam kao osto sam jedan period, pa sam rekao ajde da počnem 
ovde na folklor, imam i rodicu tu isto pa sam preko nje, ovaj počeo i zavolio i hvala Bogu što se to desilo, 
doduše nisam znao ni igrat, nisam znao ni kolo poigrat, al sad je eto super, imamo i te slave društva to je tebi 
zanimljivo, okupimo se svi naši tu i bude fino. (Marko, 2024)



 Sara Vukotić 178178  

ampak v Italiji se tudi ne počutim popolnoma domače. Še posebej, ker 
me vleče k temu, obožujem folkloro, petje, igranje, pravoslavno vero, 
vse srbsko. Ko sem videla, da me italijanske pesmi, običaji in vse to niso 
prav posebej pritegnili, mi je bilo lažje. Zdaj že vem, da je moja identiteta 
Srbkinja, Vlajna, kakorkoli že, Srbkinja iz Homolja. Zato mi je pomembno, 
da praznujem [slavo], čeprav sem tukaj. (Milena, 2024)19

Milenin in Markov primer govorita o poziciji »bilokalnosti« in »bifokalnosti«, torej 
»dvodomnosti«, ki, kot piše Čapo, izhaja iz specifične situacije (trans)migrantke in 
migranta. Namreč, zaradi primarne čustvene navezanosti na prostor izvora in razvijanja 
čustev do novega okolja pri migrantkah in migrantih pride do pomnožitve lokacij, ki jih 
doživljajo kot svoj dom (Čapo, 2019: 216). Na podlagi te dvojne in sočasne življenjske 
reference se pri (trans)migrantkah in migrantih pojavi občutek posedovanja dveh domov 
v dveh državah oziroma dvojne pripadnosti, s čimer avtorica zavrača tezo, da je prevla-
dujoča pozicija migrantov dvojno izključevanje in status »dvojnega tujca« (Čapo, 2019; 
Hrobat Virloget, 2021: 222). Čapo nadalje dodaja, da je za takšno liminalno migrantsko 
pozicijo sočasnega (ne)pripadanja dvema prostoroma značilno tudi občutenje, da se ne 
najdejo v nobenem od njih: »V določenem trenutku lahko celo zanikajo pripadnost tako 
eni kot drugi lokaciji, trdeč, da se nenehno nahajajo »med« dvema svetovoma« (Čapo, 
2019: 216). Takšno na videz paradoksalno stališče sočasnega občutka dvojne pripadnosti 
in dvojne izključenosti dejansko priča o heterogenosti (trans)migrantske pozicije (Čapo, 
2019: 217), ki se oblikuje zaradi obstoja v liminalnosti in vmesnem prostoru med državo 
izvora in novim okoljem.

Maja mi je v podobnem duhu »dvodomnosti« (Čapo, 2019) govorila o občutku strahu 
in »vrženosti« v nov prostor, ki ga je imela, ko se je šele preselila v Novo Gorico. Najtežje 
ji je bilo, kot pravi, ločiti se od starih staršev, na katere je močno navezana, ter razviti 
občutek pripadnosti in bližine v novem okolju. Kljub temu da ji je težko vsakokrat, ko 
se mora ob koncu obiska domovine posloviti od dragih ljudi, kot pozitivno točko »udo-
mačenja« v novem prostoru izpostavlja spoznavanje drugih članov srbske skupnosti v 
Novi Gorici, povezovanje z mladimi in vadbo folklornih plesov, kar ji je omogočilo, da v 
okviru kolektiva izrazi tudi intimno blizu vrednote: »In zdaj, ko me kdo vpraša, ali bi se 
vrnila tja [v Bosno], rečem: ne vem, ne vem, ne vem prav dobro« (Maja, 2024).20 V tem 
smislu prakticiranje slave tako v domovini kot v novem okolju deluje kot medij, na podlagi 

19	 (srb.): Kad sam bila, joj, tinejdžerka, pošto sad imam 22 godine pa sam malo i prošla kroz taj proces, ali 
kad sam bila mlađa, oko 15, 14 godina, jako mi je bilo bitno to pitanje [identiteta] jer nisam mogla sebi baš 
da odgovaram /…/ i onda gledam kao okej i najviše mi je bila činjenica što kad budem u Srbiji ne osećam se 
skroz da sam od tuda ali u Italiji isto se ne osećam skroz od tuda, pogotovo što ja vučem baš ka tome, volim i 
folklor znači i pevanje i sviranje i igranje, folklorna muzika pravoslavna vera, znači baš baš onako srpsko sve 
i dok sam to videla malo da mene nije nikako ni privuklo ovaj italijanske pesme ni običaji ni ništa i onda to mi 
se više još onako olakšalo i sad na primer već mogu, znači već sam onako već mi je jasno da moj identitet je 
znači ono Srpskinja Vlajna kako god, tako da ono Srpkinja iz Homolja, tako da zato mi je i važno da slavim 
[slavu] iako sam ovde. (Milena, 2024)
20	 (srb.): i sad bogami kad me neko pita dal bi se vratila dole ja kao ne znam, ne znam, ne znam baš. (Maja, 
2024)



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 179179  

katerega Maja utrjuje svojo »bifokalno« pozicijo (glej Čapo, 2019, 216). Pri tem se od 
začetnega občutka »vrženosti« v nov prostor in dvojne nepripadnosti kasneje identificira 
z obema prostoroma hkrati, s čimer oblikuje heterogeno (trans)migrantsko identiteto.

SLAVA KOT »PRISOTNA ODSOTNOST« IN NEGATIVNO OBELEŽJE

V popolnoma nasprotnem duhu mi je Dragana povedala, da ni želela prevzeti praznovanja 
slave v novem okolju, saj meni, da bi jo to »zaznamovalo« na enostranski in enodimen-
zionalen način. V njenem govoru je implicitno poudarjeno, da je pri ustvarjanju svoje 
identitete upoštevala »pogled drugih«, saj noče biti označena kot drugačna. V tem smislu 
je njen primer jasen pokazatelj tendence, da se značilnosti okolja, v katerem je in ki ga 
označuje kot heterogeno in večkulturno, prenesejo tudi na raven identitetnih elementov, 
saj se (samo)opredeljuje kot »večnacionalni tip«:

[Ali ste morda razmišljali o tem, da bi praznovali slavo tukaj, ali da bi vaša 
otroka to počela?] Ne, ne, jaz [nisem], niti ne bi želela. Emo [ime hčerke] 
sem peljala na folklorne plese, ko je bila majhna, imela je pet let, ker mi je 
folklora zelo všeč. Ampak, ker sem iz mešanega zakona, si nisem dovolila, da 
bi se [omejila] samo na eno, na primer samo na srbsko. (Dragana, 2024)21

Kot vidimo, Dragana kot pomemben dejavnik v svoji odločitvi, da ne praznuje slave, 
navaja tudi to, da je iz »mešanega« zakona, saj je poročena s Hrvatom v katoliški cerkvi. 
Hkrati implicitno nakazuje, da slavo razume kot pomemben element srbske, pravoslavne 
kulturne identitete, s katero se intimno ne identificira, kar lahko razumemo tudi v kon-
tekstu določenega »žalovanja za Jugoslavijo«, ki ga je omenila v pogovoru: »Žal mi je, 
da je Jugoslavija razpadla /…/ ne vem, ni to neka nostalgija, ne morem trditi, ampak 
nekatere stvari me res zadenejo« (Dragana, 2024).22

Žalovanje za Jugoslavijo in željo, da se oddalji od enostranskih in enoznačnih 
(identitetnih) oznak ter se približa kategoriji »multinacionalnosti«, lahko v Draganinem 
primeru razumemo tudi kot posledico strahu pred marginalizacijo in stigmatizacijo, ki 
bi ju potencialno lahko prineslo prakticiranje rituala iz njene domovine v novem okolju. 
V tem smislu jasno nakazuje, da se zaveda večkulturne in večetnične narave prostora, 
v katerega se je priselila, saj pravi, da se v takem prostoru ne želi »omejevati samo na 
eno, na primer samo na srbsko«. Zato lahko tudi občutje žalovanja za Jugoslavijo, ki ga 
izraža, razumemo kot simbolično manifestacijo prostora, katerega pomembna značilnost je 
večkulturalnost, ter kot težnjo po preseganju enostranskih (etno-nacionalnih in religioznih) 

21	 (srb.): [Da li ste Vi možda razmišljali da proslavljate slavu, ili Vaša deca?] nene, ne, ja [nisam], niti ne bih 
htela, ja sam Emu [ime ćerke] vodila na folkloru, da bi išla, bila je mala, imala je 5 godina, meni je tako lepa 
folklora, ali pošto sam ja iz mešanog braka ja nisam dozvolila, sebi dozvolila, da bi se samo na jedno, da se na 
primer samo na srpsko [ograničim]. (Dragana, 2024)
22	 (srb.): Meni je žao što se Jugoslavija raspala /…/ ne znam, nije to neka nostalgija, mislim ja ne mogu da 
tvrdim, ali neke stvari me tako pogode. (Dragana, 2024)



 Sara Vukotić 180180  

kategorij z namenom doseganja heterogene družbene podobe (glej Perica, 2002). V tem 
duhu lahko govorimo tudi o njenem razumevanju, da se identitete, podobno kot kulture in 
tradicije, nenehno spreminjajo. Na ta način lahko v Draganinem primeru (ne)prakticiranja 
slave opazimo identifikacijo tako na materialni (s fizičnim prostorom Nove Gorice) kot 
tudi na simbolni (z zamišljenim prostorom Jugoslavije) ravni, prostor, iz katerega se je 
kot majhna izselila (Pančevo v današnji Srbiji), pa ne upošteva kot konstitutivni element 
pri oblikovanju identitete.

V Draganinem primeru lahko rečemo, da je slava kot pomemben konstitutivni element 
identitete prisotna skozi svojo odsotnost – ona razume pomen slave, še posebej v kon-
tekstu dragih ljudi, starih staršev, ki so kljub režimu, ki takšni praksi ni bil (ideološko) 
naklonjen, uspeli ohraniti njeno kontinuiteto. Vendar pa slave ne izbira kot svoje identi-
tetne oznake, čeprav, kot pravi, podpira druge večkulturne prakse – neguje večjezičnost, 
s svojim možem se kot gostja udeležuje slav drugih v Novi Gorici, praznuje katoliške 
praznike in kot poudarja, nikoli ni čutila sramu zaradi tega, da prihaja iz Srbije, četudi 
so jo prej klicali »prekleta Bosanka«.

SKLEPNE MISLI

Ta prispevek predstavlja prvo celovito raziskavo v okviru srbske skupnosti v Novi Gorici, 
ki analizira praznovanje pomembnega rituala slave iz domovine in njegove identitetske 
implikacije v migracijskem kontekstu. Pomembna je tudi kot prispevek k dajanju glasu 
srbski skupnosti v obmejnem in večkulturnem okolju, kjer se akademski diskurz običajno 
osredotoča predvsem na slovensko in italijansko skupnost.

S pričujočo raziskavo sem pokazala, da slava pri Srbih v Novi Gorici ohranja dvojno 
vlogo tako verske kot družbene prakse, kar poudarja njen pomen kot ključne transnacio-
nalne vezi, ki povezuje posameznika z domovino. Številni sogovornice in sogovorniki so 
navedli, da s praznovanjem slave čutijo obnovljeno povezanost s krajem svojega izvora. 
Kljub fizični oddaljenosti ostaja praznovanje slave globoko zakoreninjeno v kulturno in 
čustveno krajino njihove domovine.

Kontinuiteta slavskih praks med Srbi v Novi Gorici poudarja pomen tega rituala pri 
ohranjanju kulturne identitete in kohezije skupnosti v diasporskem kontekstu. Poudarja, 
da je slava ne le verski obred, ampak tudi sredstvo za ohranjanje kulturne dediščine 
in spodbujanje občutka pripadnosti v manjšinski skupnosti. Vendar nekateri primeri 
govorijo tudi o poziciji »iskanja« identitete, sočasnega (ne)pripadanja »ne tukaj ne 
tam«, pri čemer se z ene strani oblikuje pozicija »bifokalnosti« in heterogenosti, po 
drugi strani pa se oblikuje enotna »srbska« identiteta. Majin primer prikazuje še eno 
zanimivo stvar – praznovanje slave tako »tukaj« kot »tam« dokazuje možnost, da ista 
tradicija (kulturna praksa) v bifokalnem kontekstu deluje kot identifikacijski medij, 
hkrati pa predstavlja tudi pomembno transnacionalno nit. Tako »konstitutivna zuna-
njost« (Hall, 1996: 4) dvostransko vpliva na proces konstrukcije identitete, ki je vedno 
relacijski proces (prav tam) – po eni strani prek diferenciacije od »Drugih« in po drugi 
prek identifikacije s podobnimi.



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 181181  

Ko razmišljamo o pomenu in funkciji slave, je le-ta povezana predvsem z ohranja-
njem vezi z ožjimi družinskimi člani, krepitvijo transnacionalnih vezi in nadaljevanjem 
priučenega izročila. Z izpostavljanjem posebnosti slavskega rituala želijo posamezniki 
potrditi svojo kulturno posebnost in si s tem zagotoviti pravico do pravične prepoznavnosti 
v širši družbi. Zato je slava za Srbe v Novi Gorici pomemben simbol etnične in kulturne 
identitete, ki je tesno prepletena z njihovo pravoslavno versko identiteto. Po drugi strani 
se slava zavrača kot negativen označevalec enodimenzionalne identitete, pri čemer gre 
pogosto za strah pred stigmatizacijo manjšinske identitete v dominantni družbi, kar 
vodi k izbiri večnacionalne samoopredelitve. Na družinski ravni igra ključno vlogo pri 
ohranjanju tradicije in se s tem povezuje s širšo srbsko identiteto. Vendar pa obstajajo 
različni pogledi na to, kako se ta identiteta izraža – nekateri menijo, da je slava sama po 
sebi srbska in osrednja za njihovo identiteto, drugi pa menijo, da je »srbstvo« bolj osebna 
identifikacija, pri čemer je slava potencialno del te identitete.

VIRI IN LITERATURA

Anderson, Benedict. 2007. Zamišljene skupnosti: O izvoru i širjenju nacionalizma. Ljubljana: ISH.
Bakić-Hayden, Milica. 2019. The faist of Slava between Faith and Custom. V Everyday life in the 

Balkans, ur. David Montgomery, 159–170. Indiana University Press. 
Čapo Žmegač, Jasna.2019. Dva doma – Hrvatska radna migracija u Njemačku kao transnacionalni 

fenomen. Zagreb: Durieux.
Cazeneuve, Jean. 1986. Sociologija obreda. Ljubljana: ŠKUC - Znanstveni inštitut Filozofske fakultete.
Clifford, James. 1997. Diasporas. V The Ethnicity Reader: Nationalism, Multiculturalism and 

Migration, ur. Montserrat Guibernau in John Rex, 283–291. Cambridge: Polity Press. 
Davis-Floyd, Robbie in Charles D. Laughlin. 2022. Ritual: What It Is, How It Works, and Why. 

New York: Berghahn Books.
Dragan. 2024. Dragan, r. 1960, sekretar v srbskem kulturnem društvu Sloga v Novi Gorici. Pisno 

sporočilo. Pisni zapis pri avtorici.
Dragana. 2024. Dragana, stara okoli 60 let. Ustno sporočilo. Avdio zapis pri avtorici.
Ellis, Carolyn, Tony E. Adams in Arthur P. Bochner. 2010. Autoethnography: An Overview. 

Forum Qualitative Sozialforschung / Forum: Qualitative Social Research 12 (1). DOI: 
10.17169/fqs-12.1.1589. 

Eriksen, Thomas Hylland. 2012. Majhni kraji, velike teme. Maribor: Aristej.
Fakin Bajec, Jasna. 2011. Procesi ustvarjanja kulturne dediščine: Kraševci med tradicijo in izzivi 

sodobne družbe. Ljubljana: Založba ZRC, ZRC SAZU.
Fakin Bajec, Jasna, 2022. Pogled starejših Novogoričank na nesnovno kulturno dediščino Nove 

Gorice. Izvestje Raziskovalne postaje ZRC SAZU v Novi Gorici 19: 64–75.
Fakin Bajec, Jasna. 2024. Delo mladinskih delovnih brigad kot kulturna dediščina Nove Gorice: 

premislek o procesih nastajanja urbane dediščine v »novem« mestu. Izvestje Raziskovalne 
postaje ZRC SAZU v Novi Gorici, 21: 69–80.

Glick Schiller, Nina, Linda Basch in Cristina Blanc-Szanton. 1995. From Immigrant to Trans-
migrant. Theorizing Transnational Migration. Anthropological Quarterly 68 (1): 48–63. 
DOI: 10.2307/3317464.



 Sara Vukotić 182182  

Golubović, Zagorka. 2011. An Anthropological Conceptualisation of Identity. Synthesis Philo-
sophica 26 (1): 25–43.

Goran. 2024. Goran, star okoli 60 let, predsednik srbskega kulturnega društva Sloga v Novi Gorici. 
Pisno sporočilo. Pisni zapis pri avtorici.

Habinc, Mateja. 2020. Dediščina skupnega – skupnost in dediščina. Glasnik Slovenskega etnološ-
kega društva 60 (2): 70–81.

Hall, Stuart. 1996. Introduction: Who Needs ‘Identityʼ. V Questions of cultural identity, ur. Stuart 
Hall in Paul de Gay, 1–18. London: Sage Publications. 

Halpern, Joel Martin. 1958. A serbian village. New York: Columbia University Press.
Hrobat Virloget, Katja. 2021. V tišini spomina: »Eksodus« in Istra. Koper: Založba Univerze na 

Primorskem, Založništvo tržaškega tiska.
Jenkins, Richard. 2008. Social identity. London, New York: Routledge, Taylor & Francis Group.
Jerman, Katja. 2004. Border town of Nova Gorica and its role in forming a new urban center: 

Nova Gorica in its first years after the foundation. Studia Etnologiczne i Antropologiczne 
8: 103–118.

Kolenc, Petra. 2017. Pesem graditeljev Nove Gorice: ali kako je socialistični realizem dosegel 
Solkansko polje. Razpotja 8 (29): 12–19.

Komac, Miran. 2004. ‚Nove‘ (etničke) manjine (Albanci, Bošnjaci, Hrvati, Srbi…) u Sloveniji: 
(razkorak između formalnog državljanstva i integracije). V Regionalni razvoj i integraci-
ja Balkana u strukture EU: balkanska raskršća i alternative, ur. Ljubiša Mitrović et al., 
561–585. Niš: Filozofski fakultet, Univerzitet u Nišu, Institut za sociologiju. 

Kovačević, Ivan in Svetlana Velmar-Janković, ur. 1985. O krsnom imenu. Beograd: Prosveta.
Leersen, Joep. 2013. Notes Towards a Definition of Romantic Nationalism. Romantik 2 (1): 9–35.
Levitt, Peggy in Nadya Jaworsky. 2007. Transnational Migration Studies: Past Developments 

and Future Trends. Annual Review of Sociology 33 (1): 129–156. DOI: 10.1146/annurev.
soc.33.040406.

Lukšič-Hacin, Marina. 1995. Ko tujina postane dom: resocializacija in narodna identiteta pri 
slovenskih izseljencih. Ljubljana: Znanstveno in publicistično središče.

Maja. 2024. Maja, r. 2000, članica srbskega kulturnega društva Sloga v Novi Gorici. Ustno sporočilo. 
Avdio zapis pri avtorici.

Marko. 2024. Marko, r. 1997, član srbskega kulturnega društva Sloga v Novi Gorici. Ustno 
sporočilo. Avdio zapis pri avtorici.

Mihailo. 2024. Mihailo, r. 1996. Ustno sporočilo. Avdio zapis pri avtorici.
Milena. 2024. Milena, r. 2002, članica srbskega kulturnega društva Sloga v Novi Gorici. Ustno 

sporočilo. Avdio zapis pri avtorici.
Milićević, Milan. 1985. Kućanska slava. V O krsnom imenu, ur. Ivan Kovačević in Svetlana Vel-

mar-Janković, 75–121. Beograd: Prosveta. 
Mišur, Ivo. 2018. Promjenjivost krsne slave neretvanskih katolika. Ethnologica Dalmatica 25: 81–96.
Pavlović, Mirjana. 2010. Srbi u Sloveniji: manjinske organizacije. Traditiones 39 (1): 71–81.
Perica, Vjekoslav. 2002. Balkan Idols: Religion and Nationalism in Yugoslav States. Oxford: 

Oxford University Press.
Poljak Istenič, Saša. 2012. Aspects of tradition. Traditiones 41 (2): 77–89. DOI: 10.3986/Tradi-

tio2012410206.
Poljak Istenič, Saša. 2013. Tradicija v sodobnosti: Janče – zeleni prag Ljubljane. Ljubljana: 

Založba ZRC, ZRC SAZU.



ČE JAZ NE PRAZNUJEM SVOJE SLAVE, KDO JO BO?: POMENI IN FUNKCIJE SLAVE SRBOV ... 183183  

Praprotnik, Tadej. 2012. Procesi osmišljanja sveta in konstrukcija identitete. Monitor ISH 14 (1): 
75–115.

Prelić, Mladena. 2004. Krsno ime (krsna slava) kod Srba u Budimpešti i okolini u funkciji održa-
vanja etničkog identiteta. Glasnik Etnografskog instituta SANU 52: 109–115.

Prelić, Mladena. 2009. The Serbs in Slovenia: A New Minority. Glasnik Etnografskog instituta 
SANU 57 (2): 53–68.

Rada. 2024. Rada, r. 1984. Ustno sporočilo. Avdio zapis pri avtorici.
Ramšak, Jure. 2015. Ab initio: moderne ideologije in izgradnja novega urbanega prostora: 

zgodovina, arhitektura in perspektive kulturnega turizma v Novi Gorici in Raši. Koper: 
Univerzitetna založba Annales.

Rothenbuhler, Eric. 1998. Ritual Communication: From Everyday Conversation to Mediated 
Ceremony. Thousand Oaks: Sage Publications.

Sinani, Danijel. 2012. O proučavanjima porodične slave u Srbiji. Etnološko-antropološke sveske 
19 (8): 175–192. 

Spradley, James P. 1979. The Ethnographic Interview. New York: Holt, Rinehart and Winston.
Ulf, Hannerz. 1996. Transnational Connections: Culture People Places. London, New York: Routledge.
Vlahović, Petar. 1972. Običaji, verovanja i praznoverice naroda Jugoslavije. Beograd: Beogradski 

izdavačko-grafički zavod.
Vlahović, Petar. 1985. Prilog proučavanju krsne slave. V O krsnom imenu, ur. Ivan Kovačević in 

Svetlana Velmar-Janković, 136–147. Beograd: Prosveta. 
Vrčević, Vuk. 1985. Krsno ime. V O krsnom imenu, ur. Ivan Kovačević in Svetlana Velmar-Jan-

ković, 27–74. Beograd: Prosveta. 
Vuković, Milan, ur. 1981. Narodni običaji, verovanja i poslovice kod Srba: sa kratkim pogledom u 

njihovu prošlost: rođenje, ženidba i udadba, smrt, srodstvo, božićni praznici, krsna slava, 
ostali praznici, ljudska sudbina i nečiste sile, običaji i verovanja u svakodnevnom životu, 
vradžbine-bajanja-mađije, zdravice-psovke-kletve i drugo, narodne poslovice, pogled u 
prošlost Srba: istorija, vera, kultura. Beograd: M. T. Vuković.

Zelenik, Marijana. 2008. Vpliv medijev na oblikovanje identitete druge generacije Srbov v Sloveniji. 
Diplomsko delo. Maribor: [M. Vukeljić].

IF I DON’T CELEBRATE MY SLAVA, WHO WILL?: THE MEANINGS AND 
FUNCTIONS OF SLAVA AMONG SERBS IN NOVA GORICA IN THE 

CONTEXT OF (TRANS)MIGRATION EXPERIENCES AND IDENTITY 
FORMATION

This article examines how Serbs in Nova Gorica perceive the meaning and function 
of slava, a significant ritual, and explores its identity implications in the context 
of their migration experience. Based on anthropological methods, including 
semi-structured interviews, participant observation, and autoethnography, this 
research highlights the crucial role of slava in understanding the transnational 
experiences and self-determination of Serbs living in Slovenia.



 Sara Vukotić 184184  

The findings reveal that slava serves as both a religious and social practice, 
acting as a vital transnational thread that connects individuals with their homeland. 
Many participants emphasized that the ritual fosters a renewed sense of belonging 
to their place of origin, even when physically distanced. Despite being embedded 
in a new environment, the celebration of slava remains deeply rooted in the cultural 
and emotional landscape of the Serbian community, balancing nostalgia, pride, 
and longing.

In Nova Gorica, slava reinforces family ties, maintains cultural heritage, and 
fosters a sense of belonging within the diasporic community. It operates not only as 
a religious ceremony but also as a means to sustain cultural identity and cohesion. 
However, the ritual’s role in identity formation is complex and multifaceted. For 
some, slava affirms a unified “Serbian” identity, while for others, it represents a 
more fluid and bifocal perspective, navigating between “here” and “there”. This 
bifocality allows the ritual to function as a medium of identification across spatial 
and cultural boundaries.

At the same time, some individuals perceive slava as a restrictive marker of 
a one-dimensional identity. In such cases, the ritual is rejected in favor of a mul-
tinational self-definition, reflecting an awareness of the potential stigmatization 
of minority identities within a dominant cultural framework. These divergent ap-
proaches to slava underscore its dual function as both a means of preserving cultural 
specificity and a site of negotiation for identity in a multicultural environment.

This study contributes to a deeper understanding of how slava operates as a 
cultural and transnational practice among Serbs in Nova Gorica. It demonstrates 
the ritual’s pivotal role in sustaining emotional and cultural connections with the 
homeland while also serving as a lens through which the complexities of migration, 
identity, and self-determination are articulated and negotiated.

Sara Vukotić, mag., Univerza v Novi Gorici, Raziskovalni center za 
humanistiko, Vipavska 13, SI–5000 Nova Gorica, sara.vukotic@ung.si
ORCID: https://orcid.org/0009-0004-2362-1413

https://orcid.org/0009-0004-2362-1413

	_Hlk174372939
	_Hlk174373262
	_Hlk174375438
	_Hlk187428279
	_Hlk174376217
	_Hlk187429178
	_Hlk175130918

