MWW
\\\\\\\\\\\\ I ‘) },‘)’}’/// /
\\‘»\\\\\w ) ‘/////f////
\“\\‘\‘ ]/,/,’}///

|| ‘ i
\\‘H;‘/”‘//

}},//H//

»} ,»’/ / // / 7

i




Zarko Pai¢

MI§L]EN]E IN BREZNO ZGODOVINE

OD METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Ljubljana 2022



CIP - Katalozni zapis o publikaciji
Narodna in univerzitetna knjiznica, Ljubljana

130.2

PAIC, Zarko

Misljenje in brezno zgodovine : od metafizike do tehnosfere / Zarko Pai¢ ; [izbor
tekstov in pogovor z avtorjem Dean Komel ; prevod Samo Krusic]. - Ljubljana : In-
$titut Nove revije, zavod za humanistiko, 2022. - (Humanisti¢na zbirka INR)

ISBN 978-961-7014-34-1
COBISS.SI-ID 128271619



KAZALO:

SVET BREZ SLIKE. AVANTGARDA IN IKONOKLAZEM 5

SVOBODA POD NADZOROM. O IZGINOTJU DRUZBE V
DOBI GLOBALITARNOSTI 53

MELANHOLIJA IN REVOLUCIJA. KULTURA V

POSTKOMUNISTICNEM OBSEDNEM STANJU 87
PESSOA? METAFIZICNA NOROST EPOHE 113
METAFIZIKA IN KIBERNETIKA 153

DEAN KOMEL: POGOVOR Z ZARKOM PAICEM 234






SVET BREZ SLIKE'

Avantgarda in ikonoklazem

»Omne corpus fugiendum est.«

Porfirij

1. Uvod

Se blizamo trenutku izginotja tistega, kar $e imenujemo slika? Zdi
se, kot da to vprasanje ne dopusca nikakr$ne moznosti nikalnega od-
govora. Se ve¢, kot da se Ze vnaprej meni, da je takino stanje Ze na
delu. Notranje moznosti neslikovnega sveta kot brezpredmetnosti
slike same ne dolocajo zgolj vizualne umetnosti 20. stoletja, temvec
tudi znanstveno-tehnoloski sklop sodobnosti. Malevic¢evi nameri v

1 Eden »vodilnih« pojmov pri¢ujoce razprave je pojem »slike«, ki ga avtor enako po-
imenuje tudi v izvirniku, ustreza pa nemski besedi »das Bild«, ki v sebi zajema tudi
pojem »podobe«. »Podoba, iz stcksl. ‘po dobe, ‘ustrezajo¢ liku, obliki, ‘pravinja obli-
ka’ necesa, v prenesenem pomenu tudi ‘ugoden, dober ¢as’ (od tod sedanji ¢asovni po-
men »dobac), nenazadnje tudi pridevnik ‘dober’ v pomenu ‘pravénji, ‘primeren, ima
- likovno gledano - nekoliko $ir$i pomen kot »slika«. Nemski umetnostni zgodovinar
Kurt Bauch (1891-1976) v prispevku Imago, ki ga omenja tudi avtor pri¢ujoce razpra-
ve, za »Bild« navaja dva pomena: »Bild« kot »podoba«, v pomenu »plastike«, »skulp-
ture« (Bildwerk), ki ima samostojno, snovno oprijemljivo »uobli¢enje, in »Bild« kot
»slika«, na kateri je snovnost le »prikazana«, sama pa je ne poseduje. V tem smislu
»slika« prikazano »odzrcalja/odslikava«, »podoba« pa prikazano naravnost »podajac,
je tako reko¢ materialni ustreznik »prikazanega«, ki mu zato pripada povsem drugac-
na »ontoloska« vrednost. Od tod tudi prepoved prikazovanja v kipih v zgodnjem sre-
dnjem veku, saj to pomeni »idolatrijo«, oboZevanje »podobes, v Kkateri je »prisotno«
prikazano, ne pa tudi »slike, saj je slika zgolj »eikon«, »similitudo« izvornega lika
prikazanega, torej »odslika«. Verjetno bi se dalo ikonoklasti¢ni spor pojasniti prav kot
dinami¢no razmerje med pomenoma »Bild« kot »slika« in »Bild« kot »podoba« - tudi
»sliko« je namre¢ mogoce dojemati kot »podobo«. Op. prev.



umetnosti je analogno udejanjenje kvantne teorije v fiziki. Zadnje
dejanje tega enovitega procesa izgube razlikovanja med svetovnostjo
sveta kot slike in resni¢nostjo kot okvirom, znotraj katerega slika za-
dobi svoj smisel, se pravkar odvija pred nasimi o¢mi. Zaradi razvoja
biotehnoloskih raziskav, odkritja strukture ¢loveskega genoma, realne
moznosti kloniranja ¢loveskega bitja zgodba o ¢lovekovi subjektivno-
sti in o njegovi nerazdejanljivi identiteti postaja nekaj zgodovinsko
zastarelega.

Ceje 20. stoletje s svojim vrtoglavim razvijanjem tehni¢nih izumov
doba spektakla slike, marsikatera napoved zatrjuje, da bo 21. stoletje
prizorisce vseskozi$njega izginotja slike v digitalnosti gibanja svetlob-
ne hitrosti.” Po sledeh razmisljanja Paula Virilia je kanadski medijski
teoretik Arthur Kroker tvegal trditev, da v tem nezadrznem procesu
izginjanja aparatov fotografije, negativov in okvirnega »ocesa« foto-
grafskega aparata, v katerem analognost nadomesti digitalnost, pride
do premene celotnega transcendentalnega statusa slike. Gre za izgi-
notje slike same.’ Ta radikalna premena seveda nikakor ne pomeni
tega, da ni vec slik. Te so povsod okrog nas. Celoten vidni svet nase
medijsko-virtualizirane resni¢nosti naseljujejo slike. Govoriti o kultu-
ri spektakla pomeni govoriti o spektaklu kulture slik. Prav to samou-
mevno in samo v sebi ogledujoce se dejstvo je tisto zares prikazensko
v svetu, v katerem sleherna stvar iz okrozja ¢loveskega postane slika.

Samo telo kot simulaker postane mesto dogajanja nove slikovnosti
sveta. Za predlogo slike je z razvojem biotehnologije prisel trenutek
njenega lastnega izginotja v prihodnosti, ki smo si jo dotlej lahko ko-
majda zamisljali. Televizija, video, digitalna fotografija, skeniranje s
CT-jem, rentgenski Zarki, laserska tehnologija v sodobni medicini, vse
do digitalnih kamer, ki sledijo vsakemu ¢lovekovemu gibu, vsemu nje-
govemu zunanjemu in notranjemu okoli$u — mar ni ta sla po pogledo-
vanju za telo in v njega, v telo kot samostojno strukturo biti-v-svetu,
pravzaprav nasledek dovrsitve ikonoklasti¢nosti avantgarde v vizual-

2 Prim. Paul Virilio, The Information Bomb, Verso, London-New York 2000.
3 Prim. Arthur Kroker, »The Image Matrix«, 2002. www.ctheory.net

6



ni umetnosti 21. stoletja? Le zakaj bi sicer med filozofi in vizualnimi
umetniki ze ve¢ kot dve desetletji potekala razprava o koncu slikar-
stva v dobi informacijsko-komunikacijskih tehnologij? Izginotje slike
in pojav telesa-v-gibanju kot sveta-slike sta zares prelomna dogodka v
sodobni umetnosti. Vendar to dogajanje ne zadeva le umetnost samo,
temvec celotno zasnutost sveta, v kateri se vsa znotrajsvetna, zunaj- in
nadsvetna bitja kazejo kot dopolnjena brezpredmetnost. Slika ne na-
staja ve¢ kot odblesk ali odslikava predmetnosti. Biotehnologija sliko
proizvaja iz avtopoeti¢nega sklopa genetskega stroja, z rekombinira-
njem, mutiranjem in repliciranjem vedno Ze obstojecega telesa.

V umetnosti 20. stoletja se je ta proces razpada predmetnosti zacel
z avantgardo, in sicer v klju¢nem trenutku Malevic¢evega suprematiz-
ma. Prehod ali zaobrat od estetike umetniskega dela k estetiki dogodka,
v katerem sodobna umetnost ni obracunala zgolj s figuralnim slikar-
stvom, temve¢ tudi nasploh z idejo izvirnosti umetnikovega genija, od-
tod pa tudi radikalno s pojmoma lepega in vzviSenega, postavlja pod
vprasaj tudi samo moznost ustvarjalnosti v umetnosti.* Ce re¢emo, da

4 Pojem ustvarjanja ni pojem, ki izvorno pripada umetnosti, namre¢ v njenem no-
voveskem pomenu posnemanja Bozjega stvariteljskega dejanja. Umetnik kot ustvar-
jalec v moderni dobi prevzame znacilnosti Boga, ki »ustvarja« ex nihilo. Zato gre
za teoloski pojem, ki se je v moderni, prek antropoloske kritike metafizike, vzpo-
stavil kot izjemna samodejavnost umetnika genija. Vanja Sutli¢ v razpravi Delo in
bog epohalni metafizi¢ni horizont ¢lovekovega »ustvarjanja« razkrije kot redukeijo
absoluta: »Kako in kdaj je mogoce, da kako ‘realno’ bivajoce, tradicionalno re¢eno:
tisto, ki je odvisno od drugega (ens ab alio), dobi atribut ‘najrealnejsega’ nasebne-
ga bivajocega (ens a se)? Temeljna poteza tako imenovane ‘realizacije], ‘udejanje-
nja’ in ‘odprave’ filozofije (metafizike) je odprava nasprotja med dvema svetovoma
- ‘transcendentnim’ in ‘imanentnim; med ‘stvariteljskim’ bogom in ¢lovekom, golo
‘stvaritvijo, med ‘pravim’ svetom in ‘navideznim, ‘tukaj$njim’ svetom itd. Redukcija
‘absoluta’ pa se, denimo, godi tako, da tisto, na kar se ta absolut reducira, samo
prevzame njegove kvalitete in atribute. To se dogaja v celotni poheglovski filozofiji,
od Feuerbacha do Sartra, najznacilnej$a reprezentanta te ‘redukcije’ pa sta Nietzsche
in Marx.« — V: Vanja Sutli¢, Praksa rada kao znanstvena povijest: Povijesno misljenje
kao kritika kriptofilozofijskog ustrojstva Marxove misli, Zagreb 1987, str. 136, op.
20. Nav. po: Vanja Sutli¢, »Delo in bog«, Apokalipsa, $t. 110/111/112 (2007), str.
188-240.



sodobni umetnik ne ustvarja umetniskih del, temve¢ z eksperimenti-
ranjem proizvaja novo resni¢nost, to pomeni, da trdimo, da sodobne
umetnosti ne moremo ne gledati ne dozivljati. V svetu brez slike/po-
dobe je pomemben le dogodek. Zato je sodobna umetnost dogajanje
sveta kot umetniske izvedbe, ne pa kot umetniskega dela.” Ta zaobrat
lahko razumemo le, ¢e izhajamo iz predpostavke, da je ikonoklasti¢nost
notranje bistvo avantgarde. Prepoved slike umetnosti in samemu svetu
ni vsiljena od zunaj. To skusajo bolj ali manj uspe$no pokazati nekatere
nove razlage problema ikonoklasti¢nosti v sodobni umetnosti.®

Vendar gre za neko povsem drugo vprasanje. Ne gre nam za to, da
bi fenomen avantgarde motrili s stali$¢a branjenja ali pa kritiziranja
njenih doneskov v razvoju sodobne umetnosti, ceprav bomo skusali
imanentno pokazati, da brez njene radikalne geste zanikovanja tradi-
cije ni mogoce razumeti, zakaj se je nacelo o prihodnosti kot necem
novem - kar je bistvena ekstaza vulgarne ¢asovnosti, ¢e naj uporabi-
mo Heideggrove izraze iz Biti in ¢asa - povzdignilo do ravni notranje-
ga vzgiba in vnanjega kanona sodobne umetnosti nasploh. Premislek

5 Prim. Dieter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Asthetik des
Performativen, Frankfurt na Majni 2002.

6 Najbolj izzivalno razpravo o tem problemu zagotovo predstavlja knjiga Alaina
Besancona Limage interdite: Une histoire intellectuelle de Iiconoclasme, Pariz 1994.
Kljub temu da si vso zgodovino idej od predplatonskega ¢asa do Malevica prizadeva
zaobjeti z razlago, da gre za »intelektualno zgodovino ikonoklazmac, je najmanj, kar
lahko o njenem donesku re¢emo, to, da je dvomljiv, saj avtor avantgardo presoja kot
redukcijo pojma slike, iz katere je »izgnana« sleherna oblika prisotnosti ¢loveskega
telesa kot necesa spotikljivega in kanonu vseskozi$nje brezpredmetnosti sveta ne-
primernega. Toda, namesto da bi mesto ikonoklazma v zahodni kulturi opredelil
kot religijsko-duhovni horizont sre¢evanja bozjega in ¢loveskega v »sliki« samega
sveta, avtor na spopad avantgarde s »sliko« nasploh gleda kot na nekaj samostojne-
ga in locenega, kot na problem naziranja sveta, tj. svetovnega nazora, oziroma, $e
ve¢, kot na goli problem »slogovnega« prehoda iz enega obdobja v drugo. S tem pa
prepoved slike reducira le na osvobajanje moderne od njenih religioznih izvorov.
Kljub lucidnim Besangonovim postavkam o ikonoklasti¢nosti v spetju filozofske
estetike in umetnostne zgodovine ta knjiga ne preizprasuje tega, zakaj avantgarda
ze od samega zacetka, ob vrnitvi ikonoklasti¢nosti v sodobno umetnost, radikalno
odklanja sleherno obliko predmetnega sveta nasploh.



sveta brez slike/podobe predpostavlja odgovor na naslednje vprasa-
nje: zakaj se je dogodek avantgardne umetnosti 20. stoletja - od Du-
champa, Malevica do Beuysa, Kieferja in Neue slowenische Kunst - v
dokon¢no sintezo umetnosti, Zivljenja in sveta razvil prav v skrajnem
trenutku izginotja slike? Kako to, da se je tisto, kar je prvotno bilo le
dejanje umetniskega upora zoper figuralno slikarstvo, preobrazilo v
stanje nove »vesele apokalipse« (Hermann Broch)? Resni¢ni modus
tega dogajanja dozivljamo kot enkratni dogodek razleta slike v snop
svetlobne hitrosti, s ¢imer postane odvec¢no tudi razlikovanje med
imaginarnim in realnim v nasem zamisljanju prihodnosti.

Iz perspektive sodobne umetnosti, ki samo sebe doloca kot avto-
nomno in izjemno samodejavnost duha, ki nima ve¢ nobene zveze s
¢imer koli sebi vnanjim, kar bi bilo njena vrhovna opora, bodisi da gre
pri tem za Boga, druzbo, politiko ali pa celo za idejo lepote, ki jo ljudje
pretezno $e vedno dozivljamo kot bistvo umetnosti, omenjeni dogo-
dek ne ponuja nikakr$nega razloga za povrnitev k preteklosti v smislu
zaobrata nazaj k figuralnemu slikarstvu. Se najmanj pa gre pri tem za
kaks$no obliko zalovanja za nepovratno izgubljenim ¢asom slike kot
»odprtega dela«, ki se ustvarja v vzajemnem odnosu med umetnikom
in ob¢instvom, denimo v action paintingu po sledeh abstraktnega ek-
spresionizma pri Jacksonu Pollocku. Avtonomna sodobna umetnost
za preteklostjo ne more zalovati zato, ker je njena ¢asovnost zunaj gole
ekstaze sedanjosti in prihodnosti kot linearnega niza zdajev.

Estetika umetniskega dogodka je dogodek sam. Ta dogodek zase
ne terja muzejskega, fiksnega prostora svojega razstavljanja, tako kot
trajna umetnina. Pravo nelagodje pa izhaja od nekod drugod. Ne za-
deva zgolj ravnodusnega ob¢instva, na katero ta umetnost cilja z vsemi
mogocimi razli¢icami $oka in eksperimentiranja. Prav tako tozadevno
ni bistvena ocena enega dela umetnostnih zgodovinarjev, ki trdijo, da
so velike razstave sodobne umetnosti (beneski Bienale, Documenta
v Kasslu) ze celo desetletje zgolj spektakel ponavljanja, utrujenosti in
naveli¢anosti, pri ¢emer te sodbe temeljijo na mnozici razli¢nih no-
vih razlag Heglove teze o koncu umetnosti — denimo na estetski misli
Hansa Sedelmayra, Joséja Ortege y Gasseta, Arnolda Gehlena, Art-



hurja C. Danta ali pa Hansa Beltinga. Ce je sodobna umetnost, po
izku$nji avantgardisticnega ikonoklazma, prisla do stanja sveta brez
slike kot prebivali$¢a svojega dogodevanja, potem so drugorazredne
razprave o tem, ali figuralno slikarstvo za umetnike lahko postane in
zakaj lahko znova postane izziv. Sodobna umetnost sloni na temeljih
avantgarde. Ce ne upostevamo teznje slednje po estetiziranju zivljenj-
skega sveta, s katerim umetnost postane notranja, imanentna moznost
sleherne (prihodnje) filozofske estetike, potem sploh ni nikakr$nega
zadostnega in nujnega razloga za prehod oziroma zaobrat iz estetike
umetniskega dela v estetiko dogodka.

Danes je vsa umetnost sodobna. A ne zato, ker je zavrgla sliko,
zgodbo, realnost dogodka kot takega v katerem koli modusu njegove-
ga izrazanja, temvec¢ zato, ker se njen odnos do realnosti premenjuje
skladno s premeno realnosti same. Sleherni novi informacijsko-ko-
munikacijski izum postane sredstvo-smoter njene izraznosti - od
umetnosti videa do virtualne umetnosti, ki vlada danes. Zato govor-
jenje o koncu avantgarde ali pa o njeni obnovi danes enostavno ne
predstavlja ve¢ ustrezne ravni razpravljanja o bistvenem problemu
sodobne umetnosti.” Pojasnila sociologije in tistega aspekta umetno-

7 V tej luci tudi najnovejsi prispevek vplivnega teoretika avantgarde Petra Biirgerja
(prim. »Ende der Avantgarde?«, v: Peter Biirger, Das Altern der Moderne: Schrif-
ten zur bildenden Kunst, Frankfurt na Majni 2001, str. 186-192) ne osvetli klju¢-
nega vprasanja o post- oziroma meta-avantgardnem Zivljenju same umetnosti, ko
ni ve¢ svetovnonazorskih in/ali ideoloskih spopadov s tradicijo, druzbenim redom
in me$¢anskim druzbenim okusom, saj je izginil razlog za njen druzbeni obstoj —
realsocialisti¢na ureditev v vzhodni Evropi. Nih¢e sicer ne zanika, da so zgodbe o
East-Kunst v globalni dobi iz zunanje perspetkive zanimive. Vendar tudi izérpanost
utopi¢nih potencialov moderne in avantgardizma (Habermas in za njim Biirger)
- tudi ¢e gre za kriticni dvom o veljavnosti pojasnjevanja fenomena izginotja sli-
ke, vse od Malevi¢a pa do prazne transcendence besed v Beckettovih dramah in
prozi, v Adornovi Estetski teoriji — ni ve¢ bistvena za nekaj, kar je povsem samou-
mevno: da za sodobno umetnost nista odlo¢ilna recepcija t. i. umetniske vrednosti
avantgardnih del in dialog z njo, temvec¢ to, da se je iz duha avantgarde udejanjila
sama energija sodobnega sveta, namre¢ nenehna inovacija, eksperiment, absolut-
ni novum in nazadnje - izginotje slikovnosti samega sveta v brezpredmetnosti re-
sni¢nosti. Ze s prvim dejanjem avantgardne preobrazbe umetnosti iz same narave

10



stne zgodovine, ki si prizadeva biti interdisciplinaren, se ne morejo
izogniti odgovoru na vprasanje: ne na vprasanje, kaj umetnost danes
sploh je, temve¢ na vprasanje, kam je usmerjena in zakaj je — navkljub
temu, da je radikalno pretrgala odnos do tradicije — postala neizogibni
fenomen spoznavanja sveta kot dogajanja absolutne neslikovnosti? Z
avantgardo umetnost postane ve¢-kot-umetnost, in ne samo dogodek
onstran tradicionalne umetnosti. Z izginotjem slike vznikne doba brez
umetniskega dela, saj le-tega nadomesti umetnisko »delovanje« kot
zivljenje. Prav v tem zaobratu v samorazumevanju umetnosti se skriva
temeljni problem sodobnega razvitja sveta brez slike. Je torej ikonok-
lasti¢nost zgodovinski pogoj moznosti nastanka sodobne umetnosti?

2. Ikonoklasti¢nost onstran religije in estetike

Zgodovina umetnosti kot zgodovina »umetnostne zgodovine« —
humanisti¢ne discipline, ki umetnost preucuje v njenem razvoju sko-
zi menjave slogovnih obdobij — predmet svojega preucevanja skusa
zajeti tako, da Ze vnaprej izhaja iz nekega dolocenega razumetja ¢asa
in zgodovine. Pomenljivo je, da se zanimanje za analizo ikonoklaz-
ma vzbudi socasno z apokalipticnim nabojem konca 20. stoletja. V
vsesplosnem razcvetu razli¢nih »endizmov« (konec ideologije, konec
utopije, konec filozofije, konec umetnosti, konec zgodovine), ki ga je
spodbudila slutnja prihoda necesa novega in na videz prelomnega v
odnosu do predhodnega obdobja, ki je - povedano mimogrede - v

zivljenja kot postajanja, v smislu Nietzschejeve »vitalisti¢ne semiotikes, je prislo do
premene ne samo v razumevanju umetnosti, temve¢ tudi sveta in Zivljenja v dobi
tehni¢ne samoproizvedljivosti pogojev »novega« sovisja med bitjo, bistvom ¢loveka
in bivajo¢im. Drugace povedano: avantgarda ne umira mlada, kot to pravi neko
zakoreninjeno reklo, temve¢ v resnici le nenehno izZivlja svojo zastarelost. Njen di-
namizem stati¢nost umetniskega dela unicuje tako, da sam dogodek tega uni¢enja
povelic¢a kot negativno obliko ustvarjalnosti. V avantgardi se umetnost dogaja kot
hipno, bliskovito ¢asenje, ustvarjanje pa dobiva svetotvorno dimenzijo, v kateri vsi
ljudje postanejo umetniki. S tem se uresni¢uje sen romantike, ki ga izreka na videz
utopi¢na Lautréamontova vizija, da bodo v prihodnosti vsi ljudje pisali poezijo.

11



duhu avantgardnega novuma nenehno prestajalo svoje lastno pokon-
¢anje, sta razmislek o koncu moderne umetnosti zaznamovali dve, po
svoji intenci tako reko¢ sorodni stalis¢i.

Deli Hansa Beltinga o koncu umetnostne zgodovine in Alaina
Besangona o ikonoklazmu sta zastavili vprasanje, kako sodobno
umetnost razumeti od znotraj, torej v luci stroke, ki o, denimo, kon-
ceptualizmu pac¢ ne more ve¢ govoriti s pripomocki hermenevtike
slogov, kakor se tudi ikonoklazma ne da ve¢ misliti zgolj kot zgo-
dovinsko nepovratne epizode iz obdobja bizantinske umetnosti. Po
Beltingu je t. i. »Bilderstreit« (spor o slikah) Ze vpisan v sam odprti
tekst moderne umetnosti, in sicer kot vnanji okvir njenega utemelje-
vanja tega, zakaj se avantgardisticna prepoved prikazovanja cloves-
kega lika kaze prav v horizontu antropoloske kritike religije. Kjer je
zgodovinski ikonoklazem bizantinske umetnosti Se lahko govoril, da
prikaz ¢loveskega lika zali Bozje razodetje, saj je Kristus Pantokrator
ziva Bozja ikona, ne pa gola odslikava lika Bozjega Sina, je avant-
garda to iz sfere religiozne prepovedi bistveno premestila v zade-
vo novega umetniskega kanona.® Vendar ta nova dogma ne nastane
zgolj iz povsem umetniskih razlogov, namre¢ kot razhod z dotlej
prevladujoc¢imi predlogami, pogojno receno, figuralne tradicije v sli-
karstvu. Se korak dlje, v onstran samorazvijanja sodobne umetnosti
kot »sestava epoh in slogov«, naredi Besancon s svojo genealogijo
abstraktne umetnosti.

Njegova analiza temelji na hkratnem pregledu zahodnih religij in
izjav filozofov, od Platona preko gnostikov vse do Plotina, o pojmu
slike in prikazljivega. Njegov zgodovinski prikaz ikonoklazma nas
vodi od Grkov in Judov do romantike in ezoteri¢nih gibanj konec
19. stoletja, vrh pa doseze v trditvi, da abstraktno slikarstvo Kan-
dinskega in Malevicev suprematizem predstavljata sklenitev kro-
ga ikonoklasti¢ne zgodovine Zahoda. Kar se je v zgodovini kazalo
kot herezija in kot alternativnost, je z avantgardo postalo vladajoca

8 Prim. Hans Belting, Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach zehn Jahren,
Beck, Miinchen 2002, str. 139-142, 2., dopol. izdaja.

12



umetniska usmeritev. Bistvena teza Besanconove kritike ikonoklaz-
ma in avantgarde kot legitimne »prepovedi prikazovanja ¢loveskega
lika« v umetnosti je seZeta v njegovem odnosu do dveh religioznih
stalis¢. Prvo je stalisce teologije katoliske cerkve, po katerem je svet
kot bozje delo ustvarjen iz ideje dobrega; v njem sicer obstaja tudi
zlo, a ne kot vzrok stvarjenja. Krs¢anski Bog je z dejanjem utelesenja
postal ¢lovek. Umetniki torej njegov lik prikazujejo kot sliko sve-
ta, katerega lepota izhaja iz njegove bozanske resnice. Slikovnost
ali figuracija je dopustna le pod pogojem vnaprejsnje ikonografske
dolocenosti. Slika torej ni osamosvojeni »predmet« ob¢udovanja le-
pote, ki jo ustvarja umetnik kot subjekt proizvajanja lepega iz narave
ali pa cloveskega sveta, temvec enotnost religiozne vsebine in nove
umetniske forme prikaza Kristusove figure na temelju zgodovinsko
tradiranega razodetja Nove zaveze. Drugo stalisc¢e pa je prvemu iz-
razito nasprotno in pravi, da sta svet in ¢loveskost izvorno zla. Bog
je nespoznaten absolut. Predstavlja vrhovni zakon ¢loveske biti. Na
podlagi te gnosti¢ne ideje o krutem Bogu stvarjenja, ki jo bo v so-
dobni francoski filozofiji obnovil Emil M. Cioran, skusa Besangon
razkriti skrivnost ikonoklazma. V njem je dogma utelesenja prekli-
cana. Gre za hereti¢ni nauk, ki so ga uradni ocetje katoliske cerkve
zavracali. Gnosti¢ni teologi so razvili koncepcijo sveta in kozmi¢ni
nauk stopenj biti v spoznavanju Boga, ki sta v sovraznem odnosu
do prikazovanja lika v religiozni umetnosti.” Spor oziroma spopad
z ikonoklazmom je prezemal zahodno kulturo 8. in 9. stoletja. Na
podlagi tega zgodovinskega »spopada kultur, ¢e naj uporabimo po-
pularni izraz iz sodobne sociologije, skusa Besan¢on dognati, zakaj
se avantura moderne umetnosti in avantgarde povezuje z ikonok-
lazmom, zakaj se gnosticizem povezuje z vracanjem slikarstva 20.
stoletja k izvorom in primitivni umetnosti in zakaj je »figuracija«
iz kanona uradnega kr$canstva v sodobni umetnosti, razen v red-
kih trenutkih nadrealisti¢cnih zdrsov, kot je bila Dalijeva misti¢na

9V zvezi z obnovo gnosticizma v postmoderni »filozofiji zgodovine« je instruktivna
knjiga esejev Petra Koslowskega Die Priifungen der Neuzeit: Uber Postmodernitiit,
Metaphysik, Philosophie der Religion, Gnosis, Dunaj 1989.

13



krs¢anska faza, izginila, svoje mesto pa prepustila »ikonoklastom,
kot so bili Kandinski, Mondrian in Malevic.!°

Razmisljanji Beltinga in Besangona omenjamo kot dve reprezen-
tativni razumevanji konca (zgodovine) umetnosti kot linearne sheme
napredovanja, cetudi sta si po zakljuckih in po na¢inu podajanja pov-
sem razlicni. Medtem ko Belting odnosa med avantgardo in religijo
metodi¢no ne postavlja v ospredje, Besangon ikonoklasti¢nost sodob-
ne umetnosti uzira izrecno iz njene analogije z izvornim ikonoklaz-
mom bizantinske umetnosti. Njegova dualisticna shema se sklene z
dokaj konservativnim staliS¢em, da je prevlada druge, alternativne te-
ologije slike kot necesa neslikovnega avantgardo pripeljala do skrajnih
meja poraza umetnosti nasploh, pri ¢emer je ocitno, da se je ta pisec
zgodovinskih razprav o ruski kulturi in umetnosti Ze vnaprej postavil
na vrednostno stalisce, ki ga poznamo iz teorij Ortege y Gasseta o raz-
¢lovecenju umetnosti. S tem pa se je odtegnil razmisleku o razlogih,
zakaj o ikonoklazmu ne moremo govoriti zgolj v religiozno-umetni-
$kem smislu.'!

Tu se ne bomo spuscali v sicer zelo pomemben problem ideoloske
narave, ki izhaja iz samega druzbenega polozaja avantgarde v njenem

10 Alain Besangon, nav. delo, str. 476.

11 »Zakaj so torej oble in mehke oblike Zivih teles danasnjemu umetniku tako od-
vratne in zakaj jih nadomesca z geometrijskimi liki? Navzlic vsem zablodam in ro-
kohitrstvom kubizma je namre¢ dejstvo, da smo nekaj ¢asa zelo uzivali v jeziku
cistih evklidskih oblik. Vse to postane $e bolj zagonetno, ko se spomnimo na to, da
so se take norosti od ¢asa do ¢asa v zgodovini Ze pojavljale [...] Upor vzhodnega
kré¢anstva zoper slike in semitska postava, ki prepoveduje prikazovanje zivali —
stali$¢e, ki je nasprotno nagonu ljudi, ki so krasili votlino v Altamiri -, nedvomno
ne izhajata le iz religioznega obcutenja, temve¢ tudi iz estetskega cuta, ki je zelo
jasno in razlo¢no vplival na poznejso bizantinsko umetnost. Zelo koristno bi bilo
natan¢neje raziskati tovrstne vdore ikonoklazma v religijo in umetnost. Tudi mo-
derne umetnosti se je o¢itno dotaknil eden od teh ikonoklasti¢nih vzgibov. Za svoj
moto bi si lahko izbrala Porfirijevo zapoved, kateri je, v njeni manihejski razlicici,
tako silovito nasprotoval sv. Avgustin: Omne corpus fugiendum est (Treba se je izo-
gibati slehernemu telesu.), pri ¢emer je treba corpus, o¢itno, razumeti kot Zivo telo.
Zares, kako nenavadno nasprotje gréki kulturi, ki je na svojem vrhuncu tako mo¢no
ljubila Zive oblike!« - José Ortega y Gasset, »Dehumanizacija umjetnosti«, v: Europ-

14



zgodnjem obdobju, ko je pristala nekje v blizini totalitarnih gibanj
leninizma in stalinizma. O¢itno je namre¢, da sodba o t. i. umetnikovi
progresivnosti oz. sodobnosti, ¢e ta sledi ikonoklasti¢cnemu kanonu v
sodobni umetnosti, in njegovi t. i. reakcionarnosti ali antimodernosti,
e se vdaja figuralnemu slikarstvu, izhaja iz dedi$¢ine avantgarde. Ta
$e vedno doloc¢a usmerjenost stali$¢ v polemikah, tako so Besangona v
polemiki ob izidu njegove knjige v Franciji oznacili kot »zadrtega tra-
dicionalista« in »konservativcax, kar je mdr. dozivel tudi francoski li-
kovni teoretik in selektor beneskega Bienala leta 1995 Jean Clair, ko je
v srediSce lastnega razumevanja umetnosti ob koncu 20. stoletja pos-
tavil figuralnost in telo kot bistveni doloc¢ili umetnosti nasega casa."
Naj samo nakazemo, da ta zapovedovalni avantgardisti¢ni diskurz, ki
je znamenje vrednostne presoje od zunaj, ne pa iz same zadeve ume-
tniskega dela, lahko razumemo prav kot sekularizirano razli¢ico reli-
giozno-estetske narave ikonoklazma.

Porfirijeva misel, da se je treba izogibati slehernemu telesu v nje-
govem prikazovanju, v revolucionarni retoriki avantgardnih gibanj
20. stoletja, Se posebno v Malevicevem Manifestu suprematizma, za-
res odmeva kot strahotni klic k manihejski koncepciji sveta: Od blata
sedanjosti k zvezdam prihodnosti! Avantgarda religiozni razlog pre-
povedi slike cloveskega telesa nadomesti s politicnim, estetski razlog
pa paradoksalno nadomesc¢a odprava tradicionalne estetike z njenima
pojmoma lepote in vzviSenega v imenu umetnosti kot resnice. Politika
je ukinila religijo, filozofija umetnosti kot nova estetika pa je umetnost
podredila svojim ciljem. Vendar to nikakor ne odgovarja na vprasanje
o izginotju slike v ¢asu porojevanja avantgardne umetnosti, zato tega
tudi ne bomo postavljali v ospredje. V duhu fenomenoloskega gesla
Edmunda Husserla namre¢ velja iti k zadevam samim - k izvornemu
ikonoklazmu. Sele od tod bo mogoce dognati razloge za njegovo ana-

ski glasnik, 1/1996, str. 96-97. — [Prim. slov. prevod: »Raz¢lovecenje umetnostic, v:
Anthropos, §t. 4/6 (1999), str. 388-407, prev. Veronika Rot. Op. prev.]

12 Temu problemu je posvecen polemicni blok razprav »Umetnost kao slucaj«, v:
Europski glasnik, 4/1999, Se posebno teksti Borisa Groysa, Eduarda Beaucampa,
Darghild Bartels in Petra Strasserja.

15



logijo z obdobjem nastopa zgodovinske avantgarde in njenega radi-
kalnega razdejanja slike.

Temelj izvorne ikonoklasti¢ne prepovedi slike je epohalni vznik
religiozne umetnosti kot nacina slikovnega prikaza odnosa med bo-
gom in clovekom. Ikonoklazem ima svoje poreklo v predsokratski
dobi grskega misljenja. Prepoved slike izhaja iz same narave izvornega
odnosa med ¢lovekom in vznikanjem boZzanskega. Izvor (arche) je en-
kratno dogodje, v katerem se bit, bozje in ¢lovekovo bistvo stekajo v
edinstveni odnos. Heraklitov izraz za ta svetovno-epohalni dogodek/
dogodje je - logos. Ze iz korenin grikega misljenja je ocitno, da status
slikovnosti ne more imeti enakega mesta kot um, saj v slednjem govor
nima instrumentalne funkcije pomenjanja (hermeinos) biti in bivajo-
cega, temvec je izvorni akt logosa kot pokazovalnega in razkrivajoce-
ga dogajanja resnice vsega, kar je (logos apofantikos). Slika nic¢esar ne
kaze v njegovi biti. Iz ¢utnega bistva slike tistega, kar, podarjajoc¢ se,
prihaja na plan v srecanju bogov in ljudi, je razvidno, da nekako ovira
neposredni odnos med ¢lovekom in bozjim. Platonovo razumevanje
slike se zbere v radikalizaciji predsokratske misli, kot tako pa doloca
ves nadaljnji filozofski razmislek o zgodovinskem pojavu ikonokla-
sticnega spora.

Platon namre¢ v Fajdrosu ves ¢utni svet oznaci kot goli eikon, sen-
co sveta idej. Samo ideje so dejansko resni¢no bivajoce. Do uvida v
bistvo samoprikazujocega se reda sveta lahko pridemo le z aktom
Cistega misljenja. V omenjenem Platonovem dialogu beseda eikon iz-
recno oznacuje naliko, podobnost tistega, kar je prikazano, z idejo,
ki doloc¢a prikaznost kake stvari.”® Tisti razlagalci Platonove misli, ki
opozarjajo na navidezno protislovnost njegovega odnosa do slike, se
sklicujejo na dialog Timaj, v katerem se kozmos opomenja kot odslika
paslike bozanskega. Taka odslika ima vi$je mesto kot gola slika ¢utnih
stvari. Zato se ji ne more pripisati istega pomena kot sliki, ki jo vidimo
v kipu ali na poslikani keramiki. Vendar je na nekem mestu v Fajdro-

13 Platon, Phaidros, 250 b; v: Platon, Zbrana dela, prev. in sprem. beseda G. Koci-
janci¢, Celje 2006.

16



su sonce opisano kot eikon ideje dobrega.'* Slikovnost sama po sebi
zato v odnosu do visjega mesta, ki ga zavzema logos, ni nekaj ni¢nega,
saj se njena izvorna danost Ze vedno veze na razprtost sveta Ciste po-
javnosti. Da bi sploh prisli do neposrednega uvida v bistvo ideje kot
takega, moramo narediti korak prek ¢utnega sveta. Vendar ne tako, da
ga odstranimo, temvec¢ prek posredovanja, skozi sence samih stvari.

Tako je mogoce pokazati, kako se iz Platonovega nauka o sliki raz-
vija paradigma misljenja, ki status slike in slikovnosti nasploh mime-
ticno doloca kot golo odsliko same ideje. To je zgodovinski horizont
metafizike, kakrSen vlada vse do pravega zacetka modernega slikar-
stva s Cézannom, ki pomeni izhodi$¢e povsem drugacnega pogleda
na slikovnost sveta. Od Platona naprej je prekletstvo slike v tem, da se
iz njenega mimeti¢nega ustroja z neko nenavadno neizbeznostjo po-
rojeva obozevanje idolov (eidolon), idolatrija, namesto uvida in logos-
nega pokazovanja njihovega nadsvetnega bistva. Vendar slika s tem ni
izobcena ter obsojena na prezir in ni¢nost, kot se navadno misli. Pri-
pada ji prostor pojavnega in ¢utnega. V njem se dogaja vsakovrstno
umetnisko »ustvarjanje«, Cetudi se pri Grkih umetnost ne pojavlja kot
samostojno podrocje Cistega uzivanja v sijanju lepote, saj tisto, kar
danes nasploh zgodovinsko premisljamo kot umetnost, presega golo
subjektivnost motrilca oziroma dozivljanje tistega, ki ga zadeneta sijaj
in lepota umetniskega dela.

» Slikovnost’ postane osnovni pojem in osnovno nacelo du-
hovnega posredovanja med posameznimi sferami celokupnega
pojmovnega sveta. Kozmos in ¢loveski nous sta odtlej eikones
eikonos (sliki slik), namre¢ logosa kot Bozjega stvarjenja, ki pro-
izvaja pojave.«*

14 Platon, nav. delo, 509 a.
15 Kurt Bauch, »Imago«, v: Gottfried Boehm (ur.), Was ist ein Bild?, Miinchen 1994,
str. 279.

17



Skorajda vsi merodajni slovarji grskega jezika ‘eikon’ opisejo kot
¢utno prikazovanje misli, kot podobnost in odsliko, ne glede na to,
ali gre za kip ali sliko. ‘Eikon’ je poleg tega Se ‘pojav, ‘odraz, ‘senca’
ali ‘zrcalna slika. V neoplatonizmu razlikovanje med logosom in ei-
konom ni ve¢ tematizirano kot odlo¢na razloc¢enost nepremostljive
dvojnosti idej in ¢utnih pojavov, temve¢ med njima posreduje mno-
zica hierarhi¢no ¢lenjenih hipostaz in iz tega izvedenih ‘eikonov’ boz-
jega. Podobnost v samem liku dolo¢a odnose med hipostazami. V
nasprotju s Platonovim naukom je zdaj ¢lovek sam emanacija in slika
logosa. Imago’ je latinski prevod za ‘eikon’ Kar zadeva model slike
kot odslike, je novoplatonisti¢ni nauk o hipostazah na videz istoveten
nauku kr$canstva. Pojava Kristusa je imago (slika) Oceta v smislu ima-
go Christi.'* V nasprotju s platonizmom kr$c¢anstvo ¢loveka razumeva
kot sliko in podobo, priliko Boga, kozmos pa ni vec slika paslike, tako
kot je v Platonovem Timaju. Ta premena bo odloc¢ilna za tisti koncept
slike, ki ga bo s tolik$nim religioznim zarom zavracal ikonoklazem.

Etimoloski izvor besede ‘imago’ v danasnjem pomenu slike, sli-
kovnosti, imaginarnega, celo alegori¢nega v njegovi razliki s simbo-
licnim, je zanimiv zato, ker Ze v tem prevodu grskega ‘eikon’ tréimo
ob povsem drugacno razumevanje statusa slike, s tem pa, seveda, tudi
ob epohalno novo zasnutost sveta. Imago je v resnici nekaj bistveno
drugega od odslike in podobnosti ¢utnega prikaza ideje, kakrsnega
sre¢amo v grékem svetu od Platona pa do Plotina. Nemski umetnostni
zgodovinar Kurt Bauch, kateremu je Martin Heidegger posvetil svojo
zbirko razprav Znamenja ob poti, Wegmarken, je po natan¢ni seman-
ti¢no-zgodovinski analizi priSel do sklepa, da je premena statusa slike
in slikovnosti na prehodu iz antike v visoki srednji vek vsebovana v
vseh zavitih poteh, po katerih se je eikon kot imago razvil v samo-
razumevanje slike kot umetniskega dela, v katerem prikazano ni ve¢
zgolj gola odslika necesa, kar ga doloca in kar mu je nadrejeno, torej
ideelnega, temvec je na delu vzpostavitev umetnika kot svojskega na-
mestnika imaginacije.

16 Prim. Friedrich-Wilhelm Eltester, Eikon im neuen Testament, Berlin 1958.

18



Prikazano in imaginarno nista isto. Pravzaprav bo imaginarno tla-
kovalo odprto pot k novoveski estetiki, in to k njenemu vrhu v Kan-
tovi Kritiki razsodne moci kot legitimnem posredovanju med teoretic-
nim in prakti¢nim umom, v katerem gre za povezovanje moc¢i uma in
¢utnega zora prek upodobitvene moci (Einbildungskraft). Ta pot zgo-
dovinskega preoblikovanja slikovnosti, ki poteka vse do danes tako
samoumevnega u¢inkovanja imaginarnega v umetnosti kot prostoru
avtonomije in svobode umetnika kot subjekta, se — na prvi pogled
paradoksno - oblikuje iz bistva ikonoklasti¢nega spora.

Bauch opozarja, da Ze latinski prevod grikega ‘eikon’ kot ‘icon’
predpostavlja ozje pojmovanje slike, saj se nanasa na sliko kot na nas-
likani »predmet«. Icon je v srednjem veku beseda za sliko, izraz ‘simu-
lacrum’ pa se rabi za sveto sliko.'” Nasprotno pa ze uporaba pojma/
besede imago kaze, da gre za vsako vrsto slike oziroma podobe, pri
tem pa je treba dodati, da je tozadevno vprasljiva podoba v pome-
nu plasticnega dela (Bildwerk). Slika v svojem relacijskem pomenu
se vedno nanasa na sliko ¢loveskega lika. Temu je, kot Ze lahko sluti-
mo, povsem nasproten pojem ikone, ki bo v religioznem okrozju pra-

17 Ta temeljni pojem postmoderne v delih Jeana Baudrillarda, posebno v knjigi
Simulakrumi i simulacije (Karlovac 2001, prim. spremno besedo Zarka Paica »Viak
zbilje, manjak mogu¢nosti: Jean Baudrillard i poredak simulakruma«), ne pomeni
zgolj prevlade slik v sodobni vizualni kulturi. Simulaker pri njem dobi nadomestni
status transcendentalnega okvira sleherne mogoce realnosti, vendar ne ve¢ kot ne-
kaj, kar to realnost presega in jo omogoca, temve¢ kot ontoloski karakter realnosti
same, s ¢cimer je konec moznosti (metafizicnega) razlikovanja med zunanjim in no-
tranjim, med povr$ino in globino, oznadevalcem in oznac¢encem. Vse se spremeni
v brezrazli¢no povrhnjico, povrsino stvari, v razresnicenje sveta kot prostora-casa
Heglove slabe neskon¢nosti. Baudrillardovo tezo, da simulaker predhaja realnosti in
ne obratno, lahko obenem beremo kot radikalno, moderno kritiko platonizma, ki
se je zacela Ze z Nietzschejem. Simulakrum je mogoce kot epohalno karakteristiko
sveta v njegovem postmodernem postavju razumeti na podlagi razpada novoves-
ke subjektivnosti, tiste karakteristike, ki jo Heidegger misli kot dobo slike/podobe
sveta. V novem veku subjektivnost subjekta kot znanstveno-tehni¢na zasnutost biti
sleherno stvar naredi za objekt lastne predstave in napravljanja, kar, seveda, velja
tudi za sliko in slikovnost. — Prim. Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes, v:
Holzwege, Frankfurt na Majni 1972.

19



voslavja vse od bizantinske umetnosti in razkola pa do Malevi¢a in
avantgarde v sebi ohranjala duh ikonoklazma. Naslikani predmet, ki
ga prikazuje ikona, ni slika v smislu imaga. Figura ¢loveskega lika in
ikona kot sveta slika z ikonografsko predlogo Kristusa, Matere bozje
in svetnikov se razlikujeta po koncepciji slike in po nacinu njenega
pomenjanja. V srednjeveski umetnosti sleherni prikaz ¢loveka pred-
postavlja prekoracevanje njegove smrtne narave. Antropoloskost slike
je v srednjeveskem krscanstvu nemogoca preprosto zato, ker je cloves-
ki lik tudi kot slika (imago) veliko ve¢ od zgolj ¢loveskega in njegove-
ga lika. V nasprotju z ikono je v srednjeveskem figuralnem slikarstvu
edini »predmet« prikazovanja slika Boga v liku ¢loveka. Na podlagi
tega Bauch tudi ikonoklazem razume iz izkustva religioznega okvirja
razumevanja sveta nasploh. Ce je sliko kot imago mogoce razumeti
edino tako, da izhajamo iz njo prekoracujoce sfere preobrazbe logosa-
-besede v telo (inkarnacijo) Jezusa Kristusa kot Bogocloveka, potem je
vsa slikarska »imaginacija« v funkciji sakralnega.'®

Kljub temu da kr$canstvo, s tem ko sledi starozavezni judovski reli-
giji, nujno prevzema tudi religiozno prepoved prikazovanja slike boz-
jega in tako implicitno sloni na predpostavkah izvornega (razodetega)
ikonoklazma, pa se v obeh svojih razli¢icah (zahodni in vzhodni) obr-
ne k liku Bogocloveka, tako da pravzaprav nikoli ni dosledno sledilo
radikalnemu ikonoklazmu, kot sta mu sledila judovstvo in islam. Ba-
uch tega sicer ne zapise, kar je nekoliko nenavadno tedaj, ko opozarja,
da so narodi povsem neslikovne umetnosti vsi narodi Vzhoda in se-
vernoevropski narodi. Zakaj vztrajamo pri omenjenem dejstvu? Pred-
vsem zato, ker Zelimo pokazati, da teze o rojstvu imaginacije iz duha
srednjeveske umetnosti, v kateri slika pricenja dobivati pomen imagi-
narnega — vendar ne kot gole umetnikove fantazije, temvec¢ kot bistve-
nega karakterja prikaza Bozjega lika v figuri ¢loveka —, ne moremo v
zadostni meri utemeljiti, ne da bi Ze §li prek okvirov, ki jih postavlja
religija. Bauch ni edini, ki pri opredeljevanju ikonoklazma in pojma
slike kot eikona-imaga, iz katerega nastane novi model slike, katere

18 Prim. Kurt Bauch, nav. delo, str. 278-280.

20



poreklo ni ve¢ zgolj mimeti¢no, izhaja iz religioznosti srednjega veka.
Tako postopanje je ob eruditskem in grandioznem zgodovinskem opi-
su ikonoklazma kot religiozno-estetskega pojava v zahodni umetno-
sti opaziti tudi v Ze omenjenem Besangonovem delu, v katerem av-
tor prav tako skusa etimolosko natan¢no izpeljati omenjeni pojem.
Lahko bi bili cini¢ni in zatrdili, da je osnovni razlog ikonoklasti¢nosti
pri Judih in Arabcih njihova ortodoksna religioznost, medtem ko se
kristjani, v obeh svojih zgodovinsko-civilizacijskih razli¢icah, nikoli
niso drzali Svetega pisma kot vrhovnega zakona. Vendar bo vsak teo-
log jasno dokazal, da ni tako, saj ze novozavezna Kristusova beseda ne
prezira ¢utnosti in vse razko$nosti pojavnega Zivljenja cloveka, s tem
pa tudi slike ne, razen kadar ta nastopa v funkciji idolatrije. Vendar se
nam zdi, da se tako gibljemo v zacaranem krogu.

Srednjeveske slike Ze v svoji osnovi niso nekaj novega. Slike svetni-
kov izhajajo iz naslikanih prizorov grsko-rimskih misterijev. Na njih
so prikazani Dioniz, Orfej, Platon - bogovi, polbogovi, filozofi, pesniki
in starodavni epski umetniki. Te zgodovinske povezave pa ne doloca
zgolj enoznacno religiozni pomen. Problem statusa slike in ikonoklaz-
ma je, kot smo videli pri Platonu in novoplatonizmu, prvenstveno on-
tolosko-teologki problem, in $ele drugotno estetski. Na tem mestu bi
skorajda lahko parafrazirali znamenito Leibnizevo vprasanje »Zakaj je
sploh nekaj in ne raje ni¢?« in si ga zastavili takole: Zakaj sploh slika
in ne raje ni¢ (ne-slika)? Pri tem mora biti jasno, da z ikonoklazmom
ne mislimo absolutnega zanikanja slike sveta, vseskozi$njega izginotja
slike v okrozju postmetafizicne, digitalizirane in virtualizirane real-
nosti samega hiperdogodka, ¢e naj spregovorimo z Viriliovimi pojmi
avanture sveta v njegovi planetarni dobi, temve¢ zgolj pripravo stanja
stvari v svetu brez slike. Ce slike v srednjem veku in bistva ikonok-
lazma ne moremo zvesti zgolj na religiozno-estetsko okrozje v $irSem
pomenu te besede, kaj je potem tisto tako zagonetno in morda tudi
prikazensko-strahotno, iz cesar izhaja celotna zgodovinska blodnja
sveta — blodnja, ki ni niti napredujoce razvijanje niti cikli¢cno samo-
obnavljanje sveta, ki je postal slika/podoba, nato pa se je v njej izgubil
prav v trenutku, ko ta slika sama izpricuje svoje lastno izginjanje?

21



Ikonoklazem se je kot gibanje pojavil v 8. stoletju po Kristusu in
se v pravoslavju ohranil vse do danes. Bizantinski ikonoklazem, ki se
navezuje na novoplatonisticne koncepcije bozanskega in slike, izha-
ja iz predpostavke, da je ikona, na kateri je prikazan Kristus, sama
eksistenca in esenca njegovega bozje-cloveskega lika. Kot smo videl,
ikona kot »slika« ni imago, temvec icon v smislu prisotnosti bozje re-
sni¢nosti Odresenika c¢lovestva, ki jo je treba Castiti in jo spostovati.
S tem ikona Kristusa »ne napotuje zgolj na bozjo resni¢nost, temve¢
ima sama delez v misti¢ni prisotnosti te resni¢nosti.«"

Ikona kot »instrument misterija«, v katerem se Kristus utelesa kot
lik, torej ne zaposeda podobnosti s svojim vzorom, tako kot grski po-
jem eikon. Ikona je istozna¢na s Kristusom, Sinom bozjim, saj izhaja
iz njegovega boZjega bistva in ni le imaginarni prikaz njegove nadclo-
veske osebe. Poreklo ikonoklazma v Stari zavezi pa nas opozarja na
samo dejanje prepovedi. V nasprotju z novozaveznim Bogoclovekom,
ki se je unavzocil v ¢loveskem (¢utnem) liku, je starozavezni Bog ne-
viden in neizrekljiv. Zato se ontolosko-teoloski odnos med Bogom in
¢lovekom nujno razvija le v zavezi, znotraj katere Bog prinasa postavo.
Postava je apofanti¢no izrekanje obelodanjenja reda moralnega delo-
vanja, ki temelji na prepovedih. Jahve ne dopusca upodabljanja sebe v
sliki, ker se ne zrcali kot oseba v ¢utnem svetu pojavov. Njegov govor
je diskurz velevanja, ki kaze pot iz suZenjstva cutnim stvarem, torej iz
votline idolatrije.

Zato smisel ikonoklasti¢nosti ne more biti zgolj prepoved prikaza
oveskega lika kot takega. Cetudi lahko ikonoklazem zgodovinsko
motrimo kot latentno prisotnost teolosko-politi¢nih motivov v spo-
ru o slikah, ki sega od Bizanca preko reformacije vse do avantgardne
umetnosti 20. stoletja, nam ne gre za dokazovanje alternativne zgo-
dovine spopada s figuralnostjo zahodnega kanona. Nasprotno, obe
koncepciji slikovnega, ikonoklasti¢no in ono drugo, pogojno receno,
figuralno ali referencialno, nenehno spremlja svetovnozgodovinsko
dogajanje vznika sveta kot horizonta, znotraj katerega strukturo biti

19 Prim. Kurt Bauch, nav. delo, str. 285.

22



in casa Ze doloca drugacen c¢lovekov odnos do tistega, kar se kaze kot
aisthesis in kar se ne zvaja le na golo zaznavo vnanje resni¢nosti. Pot,
ki nas vodi onstran razlage ikonoklasti¢nosti kot enkratnega dogodka
v zgodovini zahodne umetnosti iz perspektive religioznega in estet-
skega nacina razmisljanja o sliki nasploh, predpostavlja predhodno
analizo pojma svetovnosti sveta in temu pripadajocega razumevanja
¢utnosti.?

V ¢em je sploh smisel odgovora na vprasanje, kako se je spremenil
karakter svetovnosti na zgodovinskem prehodu od grske »slike« k sre-
dnjeveski, ki predstavlja pot v novi vek? Mar ni ikonoklazem, ce teme-
lji zgolj na religiozno-estetski prepovedi prikazovanja ¢loveskega lika,
nekaj nespremenljivega, vse od svojega izvora pa do danes, cetudi ga
zgodovinsko datiramo v znameniti spor znotraj bizantinske umetnosti
8. stoletja? Ocitno pa ne more biti sporna trditev o premeni njegovih
uoblic¢enj v zgodovini in form, v katerih se pojavlja. Toda to, kar nas
izzove k premisleku pojma slike v dobi vseskozi$njega izginjanja slike
kot prikaza ¢utno zaznatnega in k premisleku, zakaj se ikonoklasti¢ni
spor prav v nasi dobi spektakla virtualnih slik obnovi na ta nacin, da
obenem sovpade s tezami o koncu estetike kot filozofske (metafizi¢ne)

20 V tem horizontu analize ikonoklazma kot necesa, kar prehaja zgolj religio-
zno-estetsko hipostazo, se lahko deloma opiramo na interpretacijo Gottfrieda Bo-
ehma. Ko se Boehm vprasuje o zgodovinskem poreklu ikonoklazma in tega najde
v starozavezni prepovedi prikazovanja boZjega, pride do nekega bistvenega uvida:
to, kar nam $e danes vzbuja ¢udenje, ni zgolj o¢aranost nad sliko v zgodovini ¢love-
§tva, temvec tudi dejstvo, da se za to ocaranostjo kaze tudi strah pred prikazanim,
tudi Ce se tega ne reflektira ve¢ kot strah pred Bogom. Ko Boehm razvija tezo, da se
ikonoklazem ne razresi le v tem, da postane kanon bizantinskega slikarstva, saj zelo
plodno ponovno vznikne v sodobnem slikarstvu »sublimnega« (recimo pri Barnetu
Newmanu), ikonoklazem povezZe s pojmom sublimnega oziroma vzvi$enega (Erha-
benheit), ki sega od Kanta do Lyotarda. Tako se Boehmova interpretacija slike poda
v klju¢no problematiko sodobne filozofske estetike, ki se navdihuje pri postmoderni
in Lyotardovem »prikazovanju neprikazljivega«, ¢etudi ne ponudi odgovora na to,
kaj so sami pogoji moznosti tega, da sublimno nastopi kot drugo ime za bistvo iko-
noklasti¢ne intervence. — Prim. Gottfired Boehm, »Die Bilderfrage«, v: Gottfried
Boehm (ur.), nav. delo; Peter Zima, Asthetische Negation: Das Subjekt, das Schine
und das Erhabene von Mallarmé und Valéry zu Adorno und Lyotard, Wiirzburg 2005.

23



discipline raziskovanja smisla umetnosti — vse to prihaja iz tako zelo
bliznjega, ¢eprav se zdi, da daljnega kraja sprasevanja o svetu, ki izhaja
iz premisleka o samih tleh vsega umetniskega zgotavljanja.

Svet in cutnost kot problem sodobne umetnosti nas ponovno
vrneta v samo sredico zgodbe o ikonoklazmu. Ocaranost nad sliko
v vseh zgodovinskih epohah zahodne kulture prica o tem, da je le-
-ta nosilka svetotvorne resnice ¢loveske biti. Ne le da slika nekaj iz-
seva oziroma prikaze, pomenja ali pa simbolizira, slika tudi ocara, te
prevzame, stvarnost dvigne na raven nadstvarnega, obenem pa jo tudi
razresnicuje, jo naredi za nekaj razpadlega, za golo iluzijo dogajanja.*'

Vse to pa lahko pride na spregled $ele, ¢e prevprasamo karakter
zasnutosti svetovnosti sveta kot prehoda iz mitske umetnosti v religij-
sko in iz religijske v — »posvetno« umetnost, pri ¢emer pa slednje ni-
kakor ne smemo razumeti kot nekaksno dialekti¢no razvitje v smislu
odprave mita in religije v svetu kot visji zgodovinski fazi »posvetne«
umetnosti, ki pomeni novo uobli¢enje premoci znanstvene zgodovine
sveta, v kateri umetnost v svojem eksperimentiranju in inovaciji prev-
zame bistvo novoveskega znanstvenega nacrtovanja.*

3. Svetovnost sveta

Spodbuda k premisleku o svetovnosti sveta kot bistvenem proble-
mu sodobne filozofije je najvecja zasluga fenomenologije Edmunda
Husserla. Pojem »zivljenjskega sveta« iz njegovega poznega obdobja
je nekako navzo¢ pri utemeljevanju vsakr§ne avantgardne umetnosti
20. stoletja, Ceprav resda brez prave refleksije o doneskih fenomenolo-
gije. Izstop iz metafizi¢nega okvira pomena slikovnosti v prikazu kot

21 »Sodobni likovni iluzionizem sovpada z dovrSenim ikonoklazmom.« (Gottfried
Boehm, nav. delo, str. 336.)

22 Glede mitske in religijske umetnosti, gledano iz perspektive zgodovinskega sve-
tovanja sveta zunaj »smotrne« (telos) koncepcije zgodovinskega misljenja, prim.
delo Milana Galovica: Bog kao umjetnicko djelo: Povijest svjetova u iskustvu mitske i
religijske umjetnosti, Zagreb 2002.

24



necem, kar je sliki »dodano« od zunaj, ki ga izzove radikalni zaobrat
od slike kot imaga k sliki vseskozi$nje brezpredmetnosti (Malevi¢), ni
mogo¢, ¢e umetnost same sebe Ze vnaprej ne razume kot samo zivljenje
Vv njegovem postajanju, v nenehni procesualnosti. Kar se v povrnitvi
ikonoklasti¢nosti v sodobno umetnost kaze kot estetiziranje »Zivljenj-
skega sveta« (Lebenswelt), je Ze prirejeno postavki, da svet v horizontu
znanstveno-tehni¢ne zasnutosti novega veka vse, kar je, preobraza v
objekt za neki subjekt. Zato slika samega sveta oziroma svet kot slika/
podoba ze predpostavljata konec izvorne narave, izginotje bozjega iz
slike in vseskozi$nje samoproizvajanje slehernega moznega bivajoce-
ga kot predmeta predstave in hotenja (perceptio in appetitus), kot
Leibnizevo monadolosko metafiziko razlozi Heidegger.” Ni naklju¢je,
da nam skusa Leibniz bit bivajocega kot monade priblizati z metaforo
»okna«. Gre za nacin gledanja slike iz perspektive motrilca »sveta«, ki
ni ni¢ drugega kot subjektivno zaznavna krajina narave kot prostora
¢loveske zmoznosti preoblikovanja vsega v material za druge namene.
V zvezi s »fenomenologijo« sveta bo sam Heidegger v pripravljalnih
spisih za svoje Zivljenjsko delo Bit in ¢as posebno pozornost posvetil
premisleku epohalne zasnutosti sveta.

Za na$ namen bo zadosti, ¢e opozorimo na to, da bo pojem svetov-
nosti sveta tematiziral v okviru pojma casa. Ker pa tudi ikonoklazma
ne moremo razumeti, ¢e ne doumemo, kako se s prevlado religiozne-
ga umetniskega dela vzpostavi drugacen svetovni red in kako je v ta-
kem redu na delu drugacen pogled na estetsko nasploh, se bomo za
hip ozrli na Heideggrovo pojmovanje sveta. Zakaj na Heideggrovo, in
ne na Husserlovo? Zato ker je Heidegger nenehno napoteval na moz-
nost umetnosti kot resni¢nega nacina pokaza karakterja sveta in ker je
slikovnost obravnaval onkraj »okna, skozi katero je slika metafizi¢no
zvedena na intencionalnost pogleda ali celo na fenomenologijo za-
znave, kakrsno je po sledeh Husserla razvil Maurice Merleau-Ponty.
Ne bi bilo prevec drzno, ¢e bi trdili, da je Heidegger umetnost v nje-

23 Prim. Martin Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von
Leibniz, Gesamtausgabe, 26. zv., II. del: Vorlesungen 1919-1944 (ur. Klaus Held),
Frankfurt na Majni 1990, 2., pregledana izdaja.

25



nem resni¢nem dostojanstvu osvobodil iz rok emfati¢ne prevzetnosti
vsakrs$ne filozofske estetike, filozofije umetnosti in »znanosti o sliki« v
misljenju 20. stoletja.

V 21. paragrafu Prolegomene k zgodovini pojma casa Heidegger
svetovnost sveta ¢leni na oni »v ¢emer« (Worinheit) puscanja tu-biti,
da nekaj srecuje, in na svetovnost okolnega sveta, katerega primarni
karakter je ta »okoli« kot konstitutiv svetovnosti.

»Svetovnost sveta, tj. specificna bit bivajocega ‘svet, je spe-
cificni pojem biti. V nasprotju s tradicionalnim vprasanjem o
realnosti zunanjega sveta moramo zatrditi, da se sprasujemo o
svetovnosti sveta tako, kakor svet je v najblizjem vsakdanjem
priskrbovanju. Vprasujemo se po svetu, kakor nas ta srecuje
v obhajanju [Umgang], tj. sprasujemo po okolnem svetu, na-
tancneje, po svetovnosti okolnega sveta. S tem ko se posebej
sprasujemo po eni karakteristiki svetovnosti, ko v njej navaja-
mo to, kar je okolno, ustrezno razvijamo resni¢ni smisel kraja
in prostora znotraj zgradenjske strukture svetovnosti sveta.«*

Vznik pojma svetovnosti sveta se torej zoperstavlja Ze bistvenemu
metafizi¢nemu dolo¢ilu resni¢nosti »zunanjega sveta«. Ce to Hei-
deggrovo stali$c¢e vpeljemo v nase razpravljanje o ikonoklazmu, se na-
kazuje, da trenutek nastopa tistega, kar umetnost v svoji »svetovnosti«
sploh je, presega razlikovanje med notranjim in zunanjim v zvezi z
resni¢nostjo samo. Znotraj obzorja srednjeveske religiozne umetnosti
bi torej slika bila nekaj »ve¢« od zaznave okolnega sveta. Ne prikazuje
»tega« sveta, temvec v svojem imaginarno-religioznem aspektu napo-
tuje na in oznacuje sliko »onega« sveta v modusu prikazovanja sveta
kot dogodja (Ereignis) oziroma, kot pravi Heidegger v pripravljalnih

24 Martin Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Gesamtausgabe,
20. zv. II. del: Vorlesungen 1923-1944 (ur. Petra Jaeger), Frankfurt na Majni 1994,
str. 229-230.

26



delih za Bit in ¢as, »specificno bit bivajocega ‘svet'«. Brez enkratnega,
nikoli trajnega ali ve¢nega, kraja in prostora slika sploh ne more ob-
stajati. Slika ne visi v zraku, niti ne lebdi nad vodami kakor Duh v tre-
nutku stvarjenja sveta, kot to upoveduje Geneza, temvec se dogaja kot
sreCevanje v obhajanju biti, biti tu-biti in bivajocega, ki ga na razlicne
nacine imenujemo »svet«.

Slika je zgodovinsko razodevanje karakterja sveta kot srecevanja
bogov in ljudi, ¢loveka in bozjega, prav zato ker je svet zgodovinski
kraj in prostor izvornega »ocesa«. Izhajajo¢ iz tako misljene svetov-
nosti sveta, cutnost nikoli ne more biti nekaj nizjega od umne dejav-
nosti (logosa-besede) spoznavanja resni¢nosti, ki presega »oko«. V
luci tak$nega premisleka sveta, ne le kot okolnega sveta, temvec kot
izvornega dogodja, iz katerega se bit in ¢as zbirata v epohalno dolo-
¢eni kraj in prostor, lahko spor o statusu slike razumemo iz bistveno
drugacnega horizonta, kot je to religijsko-estetsko hipostaziranje bi-
stva ikonoklazma.”

V sodobnih razpravah o estetiki, tudi ¢e te - s tem ko ikonoklaz-
ma ne obravnavajo iz omenjene perspektive na stanje stvari, torej
ne izhajajo¢ iz epohalno nasnute svetovnosti sveta — ne sledijo do-
jemanju slike iz njenega resni¢nega kraja in prostora, se posega po
besedi obrat (turn). Po analogiji z »jezikovnim obratom«, po kate-
rem je za sodobno filozofsko misljenje odlo¢ilno to, da vse probleme
zvede na analizo jezika, kot je to izpeljal pozni Wittgenstein, se tu
govori o »slikovnem obratu« (iconic turn).® Ce smisel jezikovnega

25 Tkonoklazem je iz menjave zgodovinskih svetov, v katerih umetnost vsakokrat za-
dene »kriza« konca ter prebolevanja necesa, kar je preteklo in kar vedno ne tendira k
sinhronemu prevzemanju bistvenih dosezkov »preteklosti«, skusal razloziti Karlheinz
Lideking v »Zwischen den Linien: Vermutungen zum aktuellen Frontverlauf im Bil-
derstreit«, v: Gottfried Boehm (ur.), nav. delo. Njegovo dialosko soocenje Heideggra
in Merleau-Pontyja ob Heideggrovi analizi Van Goghovega in Merleau-Pontyjevi
analizi Cézannovega slikarstva izhaja iz poskusa fenomenoloske pojasnitve slike iz
horizonta sveta. »Heidegger svet vidi ontolosko, Merleau-Ponty fenomenolosko, oba
pa sta si, naceloma, blizu v tem, da sliko gledata kot sliko-v-svetu.« (Str. 356.)

26 Prim. Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, v: Gottfried Boehm (ur.),
nav. delo, str. 13-14. V zadnjih letih se ob reklu »slikovni, ikoni¢ni obrat« skusa zdru-

27



obrata lahko lapidarno strnemo v postavko, da tudi sam smisel tis-
tega, kar je v govoru problemati¢no, dolo¢ajo pravila (obic¢ajnega)
jezika, potem je ocitno, da niti transcendentalna zavest, pa tudi ne
Heideggrova destrukcija tradicionalne ontologije nista ve¢ dolo¢ilna
nacina filozofskega diskurza o sodobni umetnosti. Kot pa je znano,
je prav Heidegger pokazal, da bistva jezika ne moremo enostavno
umestiti v njegovo instrumentalno-komunikativno funkcijo. Jezika,
od tod pa tudi slike, ne izpeljuje iz njune zapadlosti svetu tehni¢nega
narejanja. V izvornem upovedovanju in v dogodku slike v ¢asu je ne-
kaj veliko vrednejSega od zgolj instrumentalno-mimeti¢ne funkcije
oznacevanja, na kateri temelji vsa strukturalisticna in poststruktura-
listi¢na kritika jezika.

Na poseben nacin o tem »slikovnem obratu, izhajajo¢ iz premi-
sleka karakterja dogodja, v katerem se bit in ¢as zbirata v svoji »res-
nici«, implicitno pri¢uje besedilo Heideggrovega predavanja Cas in
bit, ki se za¢ne z napotilom na smisel neke Kleejeve slike in nekega
nenavadnega Rimbaudovega verza iz Iluminacij (»il y a«), ki pomeni
izhod - na nacin pesniske govorice - iz ujetosti v metafizi¢no she-
mo rekanja, od tod pa to, od koder vznika dogodje (Ereignis) kot
kraj vzajemnega zadrzanja biti in ¢asa, nosi vso mogoco epohalnost
svetovnosti sveta. To, da »se« bit in ¢as »dajeta«, seveda ne izhaja
iz umetnosti same, temve¢ je umetnost razgrnitev dogodja same-
ga. Nikakor ni naklju¢no, da si je Heidegger za prispodobi tega vzel
dvoje reprezentativnhih modernih umetnikov - Kleeja in Rimbauda
-, zato da bi lahko premislil, kako se je to, kar danes samoumevno
sprejemamo kot ze gotovo dejanje jezikovno-slikovnega obrata, Ze

Ziti teoretski premislek o estetskem in umetniskem projektu sprozanja novih ekspe-
rimentalnih tokov v sodobni umetnosti. Vzoréen primer tega je Zentrum fiir Kunst
und Medientechnologie v Karlsruheju, znotraj katerega se kustosi, filozofi in umetniki
zdruzujejo ob dolgoro¢nem projektu »Iconic Turn« (npr. Hans Belting, Peter Sloter-
dijk, Peter Weibel, Hans Ulrich Obrist idr.). O tem govori tudi besedilo Petra Weibla
o konceptu razstave Iconoclash v sodelovanju s francoskim sociologom znanosti Bru-
nom Latourom: »Das Ende fiir das ‘Ende der Kunst’: Uber den Ikonoklasmus der mo-
dernen Kunst«, v: ICONOCLASH: Jenseits der Bilderkriege in Wissenschaft, Religion
und Kunst, Karlsruhe-Cambridge, Massachusetts, London 2002.

28



zgodilo-v-svetu kot pogoj moznosti - Ce naj se izrazimo metafizi¢no
- novega pristopa k sami umetnosti.”

Kako se »slikovni obrat« povezuje z ikonoklazmom? Mar ta pove-
zava ni nekaj Ze vnaprej skrajno nenavadnega in skorajda nemogoce-
ga? Toda, s tem ko mnogi zagovorniki »slikovnega obrata« v moderni
estetiki trdijo, da je z izginotjem slike v sodobni umetnosti izginila le
tradicionalna slika kot mimeti¢ni okvir nastopa slikovnosti sveta, v
dobi digitalizirane resni¢nosti pa smo pric¢a povratka slik, se zdi, da
ima ta ozivitev ikonoklasti¢nosti $e neko drugo funkcijo in da ne gre
zgolj za zgodovinsko analogijo z bizantinsko umetnostjo 8. stoletja.?®
Nobenega dvoma ni, da o zgodovinskem trenutku »slikovnega obra-
ta« lahko z vso pravico govorimo $ele tedaj, ko ob ¢utnosti (aisthesis)
in razumu (logos) pride Se do premisleka o upodobitveni moci (imagi-
natio, Einbildungskraft). To je rojstno mesto estetike v novoveski filo-
zofiji - v Kantovi postavki o povezavi teoreti¢nega in prakti¢cnega uma
v »igri upodobitvene moci«. Zveza med »slikovnim obratom« in iko-
noklazmom izhaja iz Kantove analize pojma vzvi§enega. Zanimivo je,
da je za postmoderno umetnost, ki je nekaksen eklekti¢ni duh avant-
garde, kljucen prav ponovni premislek Kantove Kritike razsodne moci,
s posebnim poudarkom na razumevanju vzviSenega (das Erhabene).

Da bi se priblizali razgrnitvi nase temeljne trditve, da v svetu brez
slike pride do izginotja tistega karakterja svetovnosti sveta, ki omogo-
¢a kraj in prostor umetnosti v dogajanju Zive zgodovine kot umetnosti
samega sveta, je treba na kratko predstaviti razloge za obnovo pojma
vzviSenega v svetu, ki je tako temeljito oc¢is¢en vsake lepote nasploh.
Nikakor ne bi bila nobena spotika, ¢e bi govorili tudi o odnosu med
Kantom in avantgardo, kakor je o Kantu legitimno govoriti, ko si pri-

27 Prim. Martin Heidegger, »Zeit und Sein«, v: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969. - Prim. slov. prev.: M. Heidegger, O stvari misljenja, prev. T. Hribar, Ljubljana
2019. - O tem glej $e: Martin Heidegger, Vier Seminare. Frankfurt na Majni 1977.
28 »Gledalec modernih del spoznava, da slike ne izginjajo, temve¢ da se proizvajajo
na povsem drugacen nacin. Zamenjale so svoje materialno odevalo in svoj lik, a $e
naprej so slike ...« Nav. po Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, v: Go-
ttfried Boehm (ur.), nav. delo, str. 337.

29



zadevamo razumeti izhodis¢a postmoderne umetnosti. Vzviseno v
povezavi z ikonoklasti¢nostjo Kant izpelje v svojem poskusu oprede-
litve izkustva svobode. To, da lahko prav s Kantom mislimo ono »pre-
povedano« okrozje avantgardne umetnosti kot ikonoklasti¢ne prepo-
vedi slike ¢loveskega telesa v umetnosti 20. stoletja, ne bo nenavadno
le, ¢e bomo izhajali iz predpostavke, da ob¢utje vzvisenega ne more
biti ni¢ drugega kot »zgolj negativni prikaz«. Na nekem mestu v ome-
njenem delu Kant zapise nekaj na prvi pogled nenavadnega:

»Nemara ni bolj vzviSenega mesta v judovski Knjigi zako-
nov, kot je prepoved: Ne smes$ ustvariti ne podobe ne prispodo-
be tega, kar je na nebu, na zemlji in pod zemljo!«*

Zakaj torej v premisljanju sodobne umetnosti po izkustvu radi-
kalnega zanikanja slike vznikne vzviseno kot pojem »prikazovanja
neprikazljivega« (Lyotard)? Lahko navsezadnje vzvi§eno razumemo
kot tisto svetno-bozje mesto, ki ponuja nadomestno zatocisc¢e sodobni
umetnosti? In nadalje, ali lahko, izhajajo¢ iz tega pojma, pojasnimo,
zakaj poreklo ikonoklazma nikoli ni bilo zgolj estetsko-religiozno,
tako kot tudi pri njegovem ponovnem pojavljenju v avantgardi ni slo
zgolj za antropolosko-politicno udejanjenje »prepovedi slik«?

4. Vzviseno in avantgarda

Postulat o avtonomiji umetnosti, s katerim moderna umetnost sebe
povzdigne nad vse nacine sluzenja drugim, njej vnanjim smotrom, ko-
renini v Kantovi misli. Lépo kot sam po sebi umeven »predmet« estet-
skega je nekaj nepojmovnega. Kant pojem lepega natanc¢neje opredeli

29 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Frankfurt na Majni 1979, Werkausgabe,
X. zv., B 124/125, 4. izd. - [Prim slov. prevod Rada Rihe: Immanuel Kant, Kritika
razsodne moci, Ljubljana 1999, str. 114-115. Op. prev.]

30



kot to, kar se brez pojma priznava za predmet »nujnega ugajanja«. Zato
sodbe okusa ne moremo ne logi¢no utemeljiti, ne je izpeljati iz pojma
lepega; sodba okusa temelji v zavesti subjekta. Pricakovanje soglasnosti
med tistim, kar kot lepo »dozivlja« subjekt, in lepim-za-druge (subjek-
te) predpostavlja specificno obliko nujnosti. To je tisto, kar povezuje.
Izkustvo, ki povezuje, nekako ze vnaprej predpostavlja soglasnost raz-
li¢nih subjektivnih sodb o predmetu lepega. Ker je lepota »smotrnost
brez smotrac, saj ne temelji niti na materialni zakonitosti narave niti na
svobodni volji, njena forma kar kli¢e po teleoloski opredelitvi.

Na osnovi teh predpostavk bo Kant opredelil »¢isto sodbo okusa«
brez vnanjega vpliva drazi in ganotja. Torej, predmeti, ki ne vzbujajo
nasih interesov, strasti ali resentimenta, temvec iz njih izhaja misel o
»ugajanju brez interesa«, so lepi kot taki. S tem lepota ni nikakr$na
objektivno zaznatna lastnost, ki bi bila predmetu dodana od zunaj. To
je bistvena tocka Kantove »estetike«. Lepo presega to, kar zgolj »uga-
ja«, kar je zgolj »drazestno, saj je tako v naravi kot tudi v ¢loveskem
svetu del (umetnosti) lepo tudi posastno, strahotno in, seveda, grdo.
Lepo ima svoj imanentni smisel le za ¢loveka, v nasprotju z naravo,
ki vedno sledi dolo¢enim smotrom. »Smoter« lepote je v avtonomi-
ji estetskega kot spoja ¢utnosti in razuma v vzajemni igri upodobit-
vene moci. Tako Ze iz samih tal novoveske estetike izras¢a moznost
razumevanja bistva moderne in sodobne umetnosti kot svobodnega
odnosa med ustvarjalcem, njegovim delom in interakcijo gledalcev
kot so-udelezencev v dogodku umetnosti. Avtonomija umetnosti po
Kantu lahko temelji le na moznosti ¢iste sodbe okusa, ki se izraza na
razli¢ne nacine.*

Bistvo estetskega se Kantu kaze kot nekaj, ¢esar ni mogoce zvesti na
noben pojem, a je vendarle misljivo. To pomeni, da trenutek refleksiv-
nosti v razumevanju estetskih procesov terja neko drugo nezvedljivost.

30 V zvezi z odnosom med Kantom in filozofsko estetiko v kontekstu moderne umet-
nosti je zanimiva razprava Jensa Kulenkampffa »Metaphysik und Asthetik: Kant zum
Beispiel«, v: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (ur.), Falsche Gegensditze: zeitgendsische
Positionen zur philosophischen Asthetik, Frankfurt na Majni 2002, str. 49-80.

31



Gre za nezvedljivost na kateri koli univerzalni jezikovni izraz. V tem
procesu lepo obenem presega goli predmet cutnega izkustva, saj ga ni-
kakor ni mogoce zajeti s kategorijami Cistega uma. Zaradi tega razcepa
med ¢utnostjo in umom, ob katerem lepo $e ni v zadostni meri pomir-
jujoce in povezujoce sredstvo misljenja, Kant uvede pojem vzvisenega
v razliki do lepega. Predvsem Jean-Francois Lyotard in Jacques Derrida
sta zasluzna za to, da v debati o mejah pojma postmoderne v sodobni
umetnosti in o mejah estetike samo jedro premisleka zopet predstavlja
Kantova analiza vzvi$enega.”! Kantovo razlikovanje med »matematic-
nim« in »dinami¢nim« pojmom vzvi$enega odpira pot k razumevanju
tega pojma kot veznika med estetskim in religioznim v ikonoklazmu
avantgardne umetnosti 20. stoletja. Pri prvem pojmu vzvisenega gre za
predstavo o neskon¢nem, pri drugem pa je vzviseno v naravi. VzviSena
ni narava kot taka, saj deluje kavzalno-teleolosko. Vzviseno je, tako kot
lepo, nekaj za-sebnega. Toda medtem ko lepo zahteva mirno motrenje,
nas vzvi$eno prestavi v nekaks$no notranje gibanje, ki ga vzgibava izku-
stvo strasnega. Mogoc¢nost narave je sama po sebi nekaj strahotnega,
medtem ko njena lepota predpostavlja brezinteresnega motrilca. Zato
vzvi$eno potrebuje estetsko polje izkustva, vendar terja prevladanje »su-
bjekta« v ¢loveku, transcendiranje ¢utnosti. Zaradi tega nenehnega boja
s strahotnim kot izkustvom »predmeta« neskon¢nosti in ogromnosti
narave, v katerem srecujemo predmete, kot so vulkani, oceani, nevihte,
je vzviseno dogajanje, v katerem estetsko uzivamo in prevladujemo iz-
kustvo strahu pred samo naravo.

Drugace povedano: lepota sloni na brezinteresnem ugajanju, vzvi-
$enost pa se kaze v nenehnem upiranju »interesu ¢utov«. To kar vzbu-
ja lepoto v umetnisko prikazani sliki narave, ni ta slika narave sama,
narava se kaze v izkustvu vzvienega $ele, ko v prikazanem zaslutimo
prevzemajoco moc¢ neprikazljivega. Kantova nagnjenost k ikonoklaz-
mu nima nikakrsne zgodovinske opore v njegovi subjektivni preso-
ji slikarskih del njegovega casa. Gre za notranje imanentno gibanje

31 Teh del o razmerju med Kantom in postmoderno je obilo. Napotujem na delo Die-
terja Merscha, v katerem avtor skusa izpeljati pojem estetike dogodka: Ereignis und
Aura: Untersuchungen zu einer Asthetik der Performativen, Frankfurt na Majni 2002.

32



teka zgodovinskega dogajanja, v katerem se novoveska podoba sveta iz
same perspektive subjektivnosti subjekta kot predstavne moc¢i in ho-
tenja razvija kot neprekoracljivo obzorje »strahu pred sliko«. Kant je v
svojem pojmu vzvi$enega spojil dva pojma, ki ju v danasnji umetnosti
enostavno predpostavljamo: lepota in strasno nista nekaj zoperstav-
ljenega, temve¢ tvorita notranjo enotnost. Vendar mora tisto vzviseno
v prikazu, kot goli »negativni prikaz«, jemati v ra¢un nujnost prekora-
¢evanja stvari kot necesa ¢utno zaznatnega in nujnost prekoracevanja
upodobitvene moci predstavljanja. Estetiko moderne, $e posebno pa
postmoderne umetnosti, lahko zares beremo kot estetiko vzviSene-
ga. Zato nenehno izku$a resni¢no sre¢anje z bistvom ikonoklazma.
Do tega srecanja v glavnem prihaja posredno, kot to, denimo, velja za
Lyotardovo interpretacijo Kanta iz horizonta »prikazovanja neprikaz-
ljivega«.*> V samem jedru njegove razlage Kantovega pojma vzvisene-
ga je misel o nujni »tragi¢nosti umetnosti«, ker ta ne more prikazati
absolutnega, saj jo omejuje sama forma »Cutnega«, forma prikazlji-
vosti, v kateri se kazejo ideje in forme.”» Moderna umetnost zato ne
prikazuje ni¢ drugega kot to, da — v tem ko proizvaja ideje in forme
- napotuje na neprikazljivo v sami ideji slike. Vzviseno v nenehnem

32 Jean-Francois Lyotard, Différend, Paris 1983. - [Prim. slov. prevod Jelice Su-
mi¢-Riha: J.-E Lyotard, Navzkrizje, Ljubljana 2003. Op. prev.]

33 Pomenljivo je, da v eni izmed novejsih interpretacij Nietzschejeve »estetike vzvi-
$enega« Christian Lipperheide (Die Asthetik des Erhabenen bei Friedrich Nietzsche:
Die Verwindung der Metaphysik der Erhabenheit, Wiirzburg 1999) zavzame podob-
no stali$¢e do te notranje nujnosti ginevanja predstavne moci v sodobni umetnosti.
»Nietzsche v svoji metafiziki umetnosti primat prakti¢nega uma preseze s primatom
estetske perspektive, v kateri so estetske konstelacije v okviru sveta kot umetnine
upravicene iz le-tega samega, njihov imanentni smisel pa je v kantovski ‘smotrnosti
brez smotra. [...] V tragi¢nem misljenju se lepo in vzviSeno prepletata kot zasti-
ranje in prebolevanje stra$nega znotraj razli¢nih stopenj videza.« — V nasprotju z
Lipperheidejevo razlago Nietzschejeve »estetike vzviSenega« Damir Barbari¢ v svoji
razpravi »Lepota in mera« (Tvrda, 1-2, 2000; [prim. slov. prevod A. Kosarja v: Pha-
inomena 39-40, Ljubljana 2002, str. 225-256]) pokaze, da vzviSenega v dogajanju
umetnosti pri Nietzscheju ni mogoce zvesti na razliko le-tega v odnosu do lepega,
saj ne gre za Nietzschejev korak proti onemu strahotnemu v izvoru prevzetosti od
umetnosti, temve¢ je mogoce njegovo dojemanje umetnosti, na sledi Heideggra,
razumeti $ele, ¢e se nam razklene smisel umetnosti kot praznovanja.

33



spopadu med idejo absolutnega, ki ga ni mogoce prikazati, in formo,
ki v lastni omejenosti pricuje o (ne)moznosti prikazovanja, terja dru-
gacno utemeljitev slikovnega nasploh.

Za na$ namen ne bi bilo smiselno napotevati na problem meta-
fizicnega temelja vzviSenega pri Kantu, ce ne bi ta s svojo analitiko
estetske moci razsojanja ponudil okvirja za svojsko teorijo estetskega
proizvajanja. Za ambicijo take teorije se namre¢ skriva prav estetsko
ustvarjanje. Samo po sebi je razumljivo, da je moderna umetnost Kan-
tovo teorijo umetniskega ustvarjanja ignorirala oziroma, v najboljsem
primeru, zavracala kot konservativno. Po eni plati so Kanta z njegovo
analitiko vzviSenega uposodobili kot pravega zacetnika estetike post-
moderne, po drugi pa je bila njegova teorija o geniju povsem nep-
rimerna za avantgardisti¢ni ikonoklazem in zahtevo avantgarde po
estetizaciji zivljenja in sekularizaciji umetniskega dogodka kot — ko-
lektivnega dela. Za Kanta je umetnik genij upodobitvene moci. Lepa
umetnost je umetnost genija. V njej ne gre za prikazovanje lepega,
temvec za lepo prikazovanje. Zato je »estetika grdega« zgolj negativna
estetika, ki se na samozaprte forme prikazovanja lepega odzove z ru-
$enjem vrednot, ko draz in ornamentalni okvir motiva, ki izhajata iz
drugacne zasnutosti sveta, ne ustrezata ve¢ novemu razumevanju na-
rave in ¢lovekovega polozaja v svetu. Prikazi bolestnega, razpadanja,
rusevin, odvratnega, raziskovanje temnih plati ¢lovekovega eksistira-
nja v svetu, ki so vse od nadrealizma pa do najnovejsih performansov,
recimo, Urija Katzensteina, tako obicajne teme sodobne umetnosti, ne
le da same po sebi niso nikakr§no »subverzivno« podrocje necesa e
neraziskanega in inovativnega, temvec so zgolj negativni prikaz tiste-
ga, v éemer vzviseno nahaja svoj navidezni spokoj. Cetudi Kant izklju-
Cuje Ze samo moznost, da bi odvratno lahko bilo legitimni predmet
umetniske ustvarjalnosti znotraj estetike genija, pa iz njegove estetike
vzviSenega ocitno izhaja, da naceloma ne more biti nicesar, kar bi lah-
ko izklju¢ili iz okrozja umetnisko lepega.*

34 Prim. Konrad Paul Liessmann, Philosophie der modernen Kunst, Dunaj 1999,
str. 26.

34



Kantov metodi¢ni ikonoklazem zato - tudi tedaj ne, ko gre za naj-
visje dolocilo vzvisenega v svetu kot umetniskem delu narave in ¢love-
ka — ne dopusca nikakr$ne metafizicne (estetsko-religiozne) prepovedi
slik. To torej pomeni, da vzviseno ni temelj ikonoklasti¢ne umetnosti.
Nasprotno, vzviseno je nekaj bistveno povezovalnega med ¢utnostjo
(umetnostjo) in okrozjem bozjega kot dozivljaja vere (religije). V ne-
kem ¢isto drugem kontekstu, namre¢ pri zgodnjem Nietzscheju iz ob-
dobja Rojstva tragedije, vzvisenemu pripada ontolosko-estetsko mesto
povezovanja dionizi¢nega in apolini¢nega sveta grske umetnosti. V
obeh primerih gre za povezovanje dveh sfer bivanja, med katerima na
videz zija brezno, za poskus misljenja onstran izvornega kaosa, vendar
za poskus, ki zavraca teleolosko vero v kon¢ni smisel zgodovine kot
nekaks$nega venomernega napredovanja, razvijanja v smeri proti »vis-
jemu« in »bodo¢emux« prizoris¢u sprave vsega razdvojenega v Enem.
Od tod umetnost prejema moc¢ povezovanja, ne pa razdvajanja, moc¢
sinteze brez dialekti¢ne odprave teze in antiteze, kot se to dogodi pri
Heglu. Zato umetnost v ¢utnosti lepega videza, ki se jo je od nekdaj
preziralo, vsebuje nekaj ve¢ od resnice — namre¢ resnicno moznost
filozofije v pometafizi¢ni dobi.

Umetnost vzviSenega kot svojevrstni organon filozofije potrebuje
genija kot umetniskega ustvarjalca, ne glede na vse premene njegove
»funkcije« in mesta v okrozju sodobne umetnosti. Le kaj drugega je
Joseph Beuys s svojim prizadevanjem, da bi vrnil dostojanstvo ume-
tniku kot nekak$nemu novemu $amanu, kot sekularizirana razli¢ica
estetskega genija v umetnosti 20. stoletja? Mar ni protislovno, ¢e hkra-
ti zagovarjamo Lautréamontovo trditev, da bodo vsi ljudje pesniki, in
sebe razglasamo za $amana? Kdo je lahko resni¢ni $aman (umetno-
sti)? Vsekakor le tisti, ki je za $amana Ze izvorno »dolocens, ki pose-
duje moci, zmoznosti, darove, imaginacijo in ustvarjalni genij.*>

Pojem genija po Kantu predpostavlja medsebojno prezetje narave
(okrozja vzvi$enega) in ¢lovekovega umetniskega sveta. Skozi umetni-

35 Peter Strasser, »Nezaklju¢ena sekularizacija umetnosti«, Europski glasnik, 4/1999,
str. 300.

35



ka namre¢ narava izkazuje svojo substancialno zmoznost konstrukcije
in destrukcije. Z umetnino ustvarimo naravo kot »novi« predmet, s
tem narava v njej dobi novo formo biti, povsem specifi¢ne biti, kot bi
rekel Heidegger, v kateri se narava in umetnost razkrivata kot edinstve-
na zasnutost sveta v epohalno zgodovinski dimenziji. Tako razumlje-
ne umetnosti Kant ne more misliti v skladu z mimeti¢nim modelom,
tak$na umetnost se razvija iz same ideje. Resni¢na paradigma umetni-
$kega ustvarjanja presega naravo po sebi oziroma naravno lepo, kljub
temu da je slednje za Kanta ontolosko prvotnejse. Kljub temu pa ume-
tnisko delo v negativnem prikazu vzviSenega — glede na skrajne kon-
sekvence take »estetike« — za sodobno umetnost ni zadosti radikalno,
enostavno zato, ker iz njega ne moremo razviti nravnosti, moralnega
programa preoblikovanja sveta na temelju resnice in pravi¢nosti. Zato
Kantova estetika sanjam in resni¢nosti moderne umetnosti ustreza le
na ambivalenten nacin, nikakor pa ne tudi avantgardisti¢ni estetizaciji
zivljenja, ki se danes nadaljuje v performativnih, konceptualisticnih
in vseh drugih zvrsteh dogodkovne umetnosti telesa, stroja in celo
samega bozjega. Pri tem ne gre za problem, kako Kanta »aktualizirati«
za sodobnost. Problem je v tem, da sodobna umetnost - tudi tedaj, ko
se, onstran obsedenosti s slikami medijske in virtualne kulture, vraca
k ideji obnove lepote in vzvisenega v dobi radikalne izpraznjenosti
smisla umetniskega dela — ne more obstajati brez reference na »neiz-
rekljivo«.

Tako je, denimo, za Lyotarda bistvena vloga umetnosti prav
prekoracitev zgolj »estetskega«. S tem ko zagovorniki obnove vzvi-
$enega z destruiranjem/dekonstruiranjem metafizicnega temelja
»prikazljivosti« sledijo temeljnemu nacelu avantgarde — da namrec
v sredi$ce dogajanja umetnosti postavljajo zivljenjski svet sam kot
okolni svet —, novi lik neprikazljivega nahajajo v imaterialnosti di-
gitalizirane realnosti. Kar je bilo za Wittgensteina misti¢no, se Lyo-
tardu kaze kot neprikazljivo.”® Zdaj se kot novo uoblicenje izvora

36 Po Dieterju Merschu ima vzvi$eno pri Lyotardu enako funkcijo, kot jo ima avra
pri Benjaminu - funkcijo izraza neizrekljivega. Zato se ideja vzviSenega ne pne vec¢
k »zvezdnemu nebu« ali proti veli¢astnim naravnim dogodkom, kot je izbruh vul-

36



ikonoklasti¢ne prepovedi slik pojavi umetniska praksa sama, samo-
zaprti svet umetniskega proizvajanja, kot to, denimo, velja za slike
Barnetta Newmana. Nicesar ve¢ ni mogoce prikazovati kot odsliko
kakega idealnega lika. Religiozni temelj umetnosti je izginil v to-
talnem znanstvenem proizvajanju same realnosti. Ko ni ve¢ glob-
ljega razloga za prikazovanje lika bozjega, ki je izginil iz moderne
umetnosti, je zadosti razlogov za to, da se kot »izvor« postavi sam
proces umetniskega ustvarjanja. Neposredno izkustvo vzviSenega
zdaj ni vec strahospostovanje pred kako naravno brezmernostjo in
brezkon¢nostjo. Zdaj se dogaja v nenehnem razkrivanju in odtego-
vanju resnice umetniskega dogajanja.

Umetnost »je« povsod in nikjer, je »tu« in tudi »tam«. Avantgardna
praksa neslikovnega in nepredmetnega iz tega okrozja ni dokon¢no
pregnala niti Boga niti sveta. Ni nakljucje, da je sam Beuys 19. januar-
ja 1972 v umetniskem krozku Folkwang v Essnu na pripombo nekoga
iz obcinstva, ki je bil ocitno pravoverno avantgardisticno nastrojen,
zakaj venomer govorile o Bogu in svetu, ne pa o umetnosti, odgovoril:
»Toda saj Bog in svet sta umetnost.« Ce vzviseno pomeni prebolevanje
metafizicnega obzorja izvora umetniskega dela v samem dogodevanju
umetnosti kot sveta brez slike, o cemer merodajno, od Nietzscheja
preko Heideggra do Lyotarda, prica tudi sama ikonoklasti¢na praksa
avantgarde, potem lahko iz tega potegnemo naslednji sklep: vzviseno
ni zgolj to, kar se nam znotraj sodobne umetnosti poglavitno ponuja
v ugajanje, ampak je tudi njen »okvir, znotraj katerega pa ni slike.

Avantgarda slike ¢loveskega telesa ni radikalno razdejala tako, da
je razgradila temelj, iz katerega se je slika - od Cézanna do Malevica
— zacela gibati v spirali izginjanja perspektive vse do vseskozi$nje ne-
predmetnosti slike, saj je s politicnim sekulariziranjem izvornega iko-
noklazma iz prepovedi prikaza ¢loveskega lika v sakralnost povzdig-

kana: vzviSeno/avrati¢no zdaj izhaja iz nove znanstveno-tehnoloske realnosti plane-
tarne »stragljivosti«, kakr$no v kontekstu strateske oborozitve poseduje nuklearna
energija. Neprikazljivo »predmeta« svoje lastne neprikazljivosti ne nahaja ve¢ v na-
ravi, saj je tudi narava sama postala inscenirani dogodek sklopa znanosti, tehnolo-
gije in umetnosti. — Prim. Dieter Mersch, nav. delo, str. 131-154.

37



nila ¢isto formo nepredmetnosti same kot poslednjega uobli¢enja
estetsko-religiozne slike sveta. Nenehna potreba po novem in iskanje
novega kot prekoracitve prej$nje prekoracitve se nujno konca v ab-
solutni neslikovnosti zivega telesa kot kraja in prostora sleherne mo-
zne drugacnosti in predrugacenja. Umetnost performansa, dogodka,
avantgardisti¢ni ikonoklazem nadvlada v trenutku, ki ne pozna vec
vulgarne ¢asovnosti niza (sekvenc, prizorov, fragmentov), temvec je
izjemni dogodek, ki predhaja slehernemu nizanju »slik« (film, video,
cyber-art) v nedogled. Obenem je to tudi konec avantgardne umetno-
sti v njenem udejanjenju. Koncept in ideja nicesar ve¢ ne prikazujeta,
temvec sama zase zahtevata prostor in ¢as enkratnega dogodka — per-
formativnosti telesa v okolnem svetu.

Mar to pomeni, da je razprava o ikonoklazmu za moderno umet-
nost postala irelevantna? Lahko sploh Se kaj razkrije gledalcu, vaje-
nemu slik iz vsakdanjika, navajenemu na strukturo vizualne kulture
sodobnosti, ki jo v pogovoru s Pierrom Sterckxom izvrstno opise fran-
coski filozof urbanolog Paul Virilio?

»Ljubitelj umetnosti je obenem tudi kritik, to, da ima$ rad
umetnost, namrec v sebi vkljuc¢uje tudi neko dolo¢eno kakovost
tvojih sodb. Kot ¢lovek, ki ceni nove tehnologije v umetnosti,
tehni¢nim znanostim v celoti odrekam status necesa objektiv-
nega, ki se jim ga pripisuje. Ceprav priznavam stroge, eksperi-
mentalne znanosti, tehnologiji ne morem priznati njihove veli-
¢ine. Zame je tehnoloska naprava predvsem umetniski predmet:
concorde se po nicemer ne razlikuje od kake Cézannove slike.
Dokler ne bomo razéirili kulture tehnoloske umetnosti in za-
devne kritike le-te, ne bomo imeli demokracije, temve¢ idola-
trijo, to pomeni, priklanjanje pred ‘bozanskimi’ tehnologijami.
Tisti, ki trdijo, da so ubili Boga Transcendence, so postali mali-
kovalci Boga Tehnologije.«”

37 Prim. Paul Virilio, Brzina oslobadanja. Karlovac 1999, str. 233. [Prim. slov. pre-
vod: Paul Virilio, Hitrost osvoboditve, prev. S. Pelko, Ljubljana 1996. Op. prev.]

38



5. Avantgarda in slika konca umetnosti

Ikonoklazem se v avantgardi kaze kot imanentni svetovno-zgodo-
vinski dogodek dovrsitve slike kot umetniskega dela. Odkar je Male-
vi¢ ustvaril emblemati¢no delo vizualne umetnosti 20. stoletja, Crni
kvadrat na beli podlagi, ni nicesar ve¢, kar bi bilo izraz samorazumlji-
vosti umetnosti. Adorno v svoji Estetski teoriji celotni ambivalentni
projekt avantgarde v umetnosti opise prav kot to krizo samorazume-
vanja. Na sleherni poskus odklona od Heglove trditve, da je umetnost
»V svojem najvisjem dolocilu za nas nekaj preteklega«, se tu metodic-
no pozablja samo zato, da bi lahko, izhajajo¢ iz zgodbe o avtonomiji
moderne umetnosti, upravicili filozofsko refleksijo o predmetu nove
umetnosti. Ce je kriza samorazumevanja nekaj, kar zadeva bistvo mo-
derne umetnosti in kar se je ze pred avantgardo pojavljalo v tekstih
Rimbauda in Mallarméja ali pa v slikarstvu Cézanna, potem sploh ni
vec zgolj vprasanje, ali je umetnost §e mogoca, ¢e so njene predpostav-
ke izginile v novem zgodovinskem svetu znanosti in tehnologije, kot
to trdi Adorno.*®

Kriza samorazumevanja moderne umetnosti je prizadela tudi
estetsko refleksijo o statusu umetnosti nasploh. Ze od samega zacetka
avantgarde se teza o koncu umetnosti neposredno nanasa na vprasa-
nje o »koncu zgodovine umetnosti«, pa tudi o »koncu filozofske es-
tetike in koncu filozofije umetnosti.«* Da je res tako, pri¢a na videz
paradoksalno dejstvo. Sodobna umetnost je postala nepregledni po-
gon kulturne industrije zahodnih druzb. Najvecje razstave umetnosti,
kot sta Bienale v Benetkah ali Documenta v Kasslu, dokazujejo, da
javnost umetnost nasega ¢asa na mnogotere nacine zanima predvsem
kot fenomen globalnega spektakla, v katerem sam dogodek prevladu-
je nad umetniskimi dosezki projektov, razstavljenih v polivalentnih

38 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt na Majni 1970, str. 9.

39 Prim. Hans Belting, nav. delo, prav tako si velja ogledati tematski sklop v reviji
Magazine littéraire z naslovom »Philosophie & Art - la fin de lesthétique?« (st. 414,
november 2002), s teksti Alaina Badiouja, Jacquesa Ranciéra, Bruna Latoura, Mat-
hieua Kesslerja in drugih merodajnih sodobnih estetikov.

39



prostorih Benetk in Kassla. Ve¢ kot je samoproizvajanja del sodobne
umetnosti, toliko bolj je vprasljiv smisel njihovega obstoja v svetu kot
umetniskem dogodku.

Prelomna novost novega veka, vse od Descartesa in Newtona
pa do izkustva narave znotraj logi¢no-matemati¢ne zasnutosti sve-
ta v Leibnizevi monadoloski metafiziki, je samorazumevanje casa iz
casovne ekstaze sedanjosti kot vecne novosti tega, kar je »zdaj«.
Avantgardna umetnost to epohalno dolocilo novega veka le radika-
lizira. Pri pojmu novega ne gre le za notranjo dinamiko avantgardi-
sticne kritike, temvec za posastno vzgibnostno moc¢ sveta umetnosti
20. stoletja. Avantgarda se utemeljuje na hipostazi novega prav zato,
ker je istozna¢na z eksperimentalno-inovativhim duhom modernih
znanosti. Odkritja teh znanosti, denimo, Einsteinova relativnostna te-
orija, Bohrova kvantna teorija ali pa Heisenbergov indeterminizem in
teorije kaosa, se ne samorazumevajo ve¢ kot logi¢ni nasledek predho-
dnih odkritij, temvec kot obrat paradigme, kar pomeni: kot radikalno
zapuscanje tradicije. Vpradanje o moznosti umetnosti v tak§nem svetu
obenem oznacuje radikalni sum v moznost »nove filozofije umetno-
sti«, navkljub njenim $tevilnim poskusom prebolevanja konca meta-
fizike.®

Ko avantgarda v svojem utemeljevanju prevzame metajezik mo-
dernih znanosti, je Ze na delu potrjevanje njene samoukinitve v em-
faticnem liku nove umetnosti neslikovnega. Ta prehod, ki je v vseh
manifestih in teoretskih spisih avantgardnih umetnikov dozivljen kot
prelom s preteklostjo, naznanja svet brez slike, v katerem performa-
tivnost in konceptualnost umetnosti nicesar ve¢ ne prikazujeta. Vse je
le Se performativno-konceptualni dogodek kot uprizarjanje zivljenja
v njegovi procesualnosti. Struktura slikovne artikulacije abstraktnega
slikarstva, kubizma in futurizma v sebi $e vsebuje dolo¢eno mero od-
mika od vseskozi$nje nepredmetnosti sveta. Ze dadaizem pa v prostor
umetnosti vpelje Sok, provokacijo in v sredice zivljenja instalira ume-
tnika kot provokatorja dogodkov. Event-art, happening, instalacije in

40 Prim. Konrad Paul Liessmann, nav. delo, Predgovor.

40



performansi Ze z nenavadnim jezikom nove neprosojnosti govorice iz
bistva njene tehni¢ne zapadlosti v po-stavnost stvari (Ge-stell) kot raz-
polaganja z bivajo¢im in s konstrukcijo narave napotevajo na ne-stva-
ritvenost stvaritve (Werk), brez-slikovnost slike, brez-umetniskost
(Kunstlosigkeit) sveta brez slike, ¢e naj spregovorimo s Heideggrovim
jezikom.

Metafizi¢no vprasanje o moznosti umetnosti v dobi avantgarde
zato ni vprasanje o mogocosti »stare« umetnosti, temvec¢ bistveno
vprasanje o smislu »nove« umetnosti brez slike. Temeljni nacin obsto-
ja avantgardne umetnosti je bistvena (ne)mogo¢(n)ost, da bi delova-
la kot umetnost. Po izginotju mimeti¢nega modela slikarstva, izgubi
predmetnosti slike, iluzije resni¢nosti kot perspektive sveta, razume-
vanja umetnosti — od Platona do Nietzscheja — kot ontoloskega videza
je avantgarda pretrgala nit z videzom videza (sliko slike), s tem da je
sama postala dejanje resni¢nega dogajanja Zivljenja v njegovi perfor-
mativno-konceptualni enkratnosti.*

Kako lahko razumemo hotenje avantgarde, da umetnost ponovno
sakralizira s politiko estetiziranja zivljenja, sliko pa nadomesti z nesli-
kovnostjo dogodka brezpredmetnega sveta? Eno od moznih pojasnil
je v tem, da se je v slikovnost brez slike povrnil ikonoklazem. Vendar
zunaj svoje religiozno-estetske dimenzije: v tem okrozju se avantgarda
usmerja k temu, da bi antropolosko kritiko religije udejanjila v ¢isto
estetskem dogodku absolutne politike. Kon¢no je napocil ¢as, da se
znebimo trdovratnega stereotipa, ¢e$ da je edino merodajno pojasni-
lo za njeno »progresivnost« to, da je bila umetnost tedaj ideolosko
podjarmljena iz duha komunizma. Velja namre¢ tudi drugi Janusov
obraz — njena politi¢na regresivnost znotraj fasisticnega naziranja sve-
ta. Popolnoma nepomembno je, da je ruski komunizem v Leninovem
¢asu toleriral nepredmetno umetnost Malevica in ruskih futuristov,

41 Prim. trditev Dieterja Merscha, nav. delo, str. 195: »Od tod avantgarda naznacuje
napredujoco produkcijo umetnosti kot metaumetnosti. Njeno ‘umetnisko delo’ je
odteg umetniskega dela, njen ‘nacin prikazovanja’ je samonanasanje, njena ‘forma’
je protislovje.«

41



prav tako namre¢ nespodbitno velja tudi to, da je obstajala moznost
vkljucevanja ekspresionizma v »novo nemsko umetnost« $e pred ob-
dobjem »drzavne« nacisticne umetnosti.

Ta problem presega ideologijo in politiko, saj zadeva odnos med
avantgardo in zgodovino. Da pri tem ne gre niti za goli estetski spor,
je opaziti $e danes, ko se ta irelevantni spor med ikonoklazmom in
figuralnim slikarstvom nadaljuje v kontekstu virtualizirano-digitali-
zirane »slike« sveta brez slike. Sicer pa se pri tem nad povsem estet-
sko presojo rado postavlja politicno-ideoloski sestav vrednotenja po
shemi napredno-nazadnjasko. To se je v Franciji zgodilo ob recepciji
ze omenjene razprave Alaina Besanc¢ona, znacilno je tudi to, da so za
desnicarja — potem ko je izrazil svoje nelagodje ob moderni umetno-
sti — razglasili tudi samega Baudrillarda. Kdor v debati o izginotju
slike kakor koli ozivlja Heglovo trditev o koncu umetnosti, tvega, da
ga bodo razvpili za nazadnjaka, konservativca in estetskega nergaca,
obsedenega s preteklostjo.*

Avantgardna umetnost je v vseh svojih oblikah potrjevanje novega kot
nekaksnega ontolosko-politicno-estetskega »zakona«. »Novo« je kanon
in dogma vseh gibanj in slogov v umetnosti 20. stoletja. Za futuriste, deni-
mo, se lepota utelesa v obcudovanju drvecega avtomobila. Kult hitrosti in
kult razdejanja »lepote« v pomenu stati¢ne klasicne umetnine sta medse-
bojno povezana. Casovno dolo¢ilo avtonomije nove umetnosti je namre¢
reduciranje izvorne ¢asovnosti na ekstazo zdaj$njosti. Dinamizem, aktu-
alnost in hitrost ne potrebujejo ve¢ dela, ki bi izpricevalo neprekinjeni tek
¢asa med »zdaj«, »prej« in »potem«. »Novo« kot kanonsko-dogmati¢na
razlicica sekularizirane religije avantgarde seveda na nov, drugacen nacin
odpira tudi problem ikonoklazma v slikovnem.

42 Pri tem ni izjemna niti usoda recepcije filozofije Arthurja C. Danta, potem ko je
tudi sam ekspliciral Heglovo trditev o koncu umetnosti. - Prim. njegovo delo Phi-
losophising Art: Selected Essays, Berkeley/Los Angeles/London 2001, pa tudi kriti¢-
no interpretacijo Dantove filozofije umetnosti v: Ingrid Scheibler, »Effective History
and the End of Art: from Nietzsche to Danto«, Philosophy & Social Criticism, $t. 5-6,
str. 1-28.

42



Med redkimi poskusi, da bi zgodovino avantgarde dojeli kot drugo
zivljenje historicizma, je vsekakor razmislek Hermanna Liibbeja. Po
njegovem mnenju v moderni dobi prihaja do nezasliSanega parado-
ksa, da v vizualnih umetnostih izginja slika ¢loveskega lika, v arhitek-
turi pa obnova neoklasicizma po vsej Evropi in Ameriki med obema
svetovnima vojnama ponovnega vznika ornamenta ni ve¢ razumela
kot zlo¢in, kakor je to $e mislil Adolf Loos. Za nas je lahko Liibbe-
jev razmislek zgolj vodilo, ki nas napoteva na aporije avantgarde v
njenem razmerju do zgodovine, nikakor pa ne obvezna navezna toc-
ka, saj teze o ikonoklasticnem duhu avantgarde ne izpelje v vsej kon-
sekventnosti. Njegova nesporna zasluga je v tem, da je do avantgarde
odprl pot, ki le-te ne zvaja ve¢ zgolj na ideologijo komunizma, prav
tako pa je tudi opozoril na to, da postmoderna v arhitekturi in vizu-
alnih umetnostih le hipostazira avantgardisti¢no hlepenje po klasiki.
Mar ni tak$no stalis¢e nekaj skandaloznega in v globokem nasprotju z
estetskimi sodbami od Adorna do Groysa, ki si avantgardo prizadeva-
jo razumeti znotraj linearne koncepcije zgodovine umetnosti? Toda,
¢e trdimo, da je Liibbe konservativec in regionalist, Adornovi sledniki
in nadaljevalci pa progresivni in univerzalni zagovorniki novega kot
nevprasljive vrednosti v produciranju sodobne umetnosti, vse prevec¢
lahkotno izrekamo ideoloske sodbe. V resnici gre za nekaj, kar dale¢
presega vrednostne sodbe in kar, izhajajo¢ iz nove postave umetnosti-
-v-svetu, obzorje vrednotenja sploh $ele odpira.

Odnos med avantgardo in zgodovino prav v obnovi ikonoklazma
izkazuje naso osnovno tezo, da se sodobna umetnost, celo v svojih
najradikalnejsih oblikah obracunavanja s koncepcijo slike kot eikona/
imaga, odslikave in imaginarne slike »prikazljive neprikazljivosti«, v
resnici ni nikoli osvobodila preteklosti. To seveda ne pomeni, da je
mogoce sodobno umetnost razumeti v pojmovnem okviru religiozne
umetnosti srednjega veka ali pa da si vrnitev mita v figuralnem sli-
karstvu postmoderne lahko razlagamo s pomocjo mitske umetnosti
Grkov. Nasprotno, sleherna zgodovinska epoha slike in neslikovnosti
je edinstveno dogodje, za katero ne velja iluzija napredovanja in raz-
vijanja proti kaki »visji« formi resnice v umetnosti. Za misel o izgi-
notju preteklosti iz zavesti sodobnikov - z njo skusa Liibbe prenikniti

43



v bistvo avantgardisticnega »novumac, pri ¢emer napotuje na misel
sodobnega nemskega zgodovinarja Reinharta Kosellecka - je odlo-
cilen trenutek razlocenosti prostora »izkustva« od »horizonta prica-
kovanja«. Kulturna evolucija nas od preteklosti oddalji $ele tedaj, ko
na$ »zdaj« postane ireverzibilen, ko se zgodovina za¢ne pojavljati v
modernem historicnem smislu kot mesto enotnosti ¢asovnih ekstaz
in kot posamostaljenje zdaj$njosti na racun preteklosti in prihodnosti.
Zato po Liibbeju samorazumevanje avantgarde »sloni na historicisti¢-
ni filozofiji zgodovine. Historicisti¢na filozofija zgodovine je enako-
znacna z dinamicno civilizacijsko evolucijo, ki na frontni ¢rti svojega
gibanja vzklika: Naprej! V tem smislu avantgarda spada v niz specifi¢-
no modernih kulturnih antimodernizmov.«*

Poblize lahko to nenavadno trditev pojasnimo takole: Historici-
zem ne pomeni razumevanja preteklosti iz nje same, gre namrec za
teorijo zgodovinskega dogajanja, ki strnjuje in uc¢vrscuje realno zgo-
dovino sedanjosti. To, kar je bilo in kar je preslo, torej ne postaja vec
sedanje. Historicizmu preteklost sluzi za to, da bi aktualno dogajanje
reaktualiziral kot orientacijsko tocko, iz katere se — ¢e naj to ponazori-
mo s primerom — Antigono lahko razlaga kot tragi¢no junakinjo nove
dobe. In kaj drugega poc¢ne avantgarda, ce ne prav tega, da — izhajajoc
iz enoznac¢no razumljenega linearnega napredka - sovisje spomina
fiksira v skladu z lastnim orientiranjem v ¢asu. Kot opravicilo Liibbe-
jeve dekonstrukcije avantgarde iz kritike historicizma naj zadostuje
napotitev na dejstvo, da prav vsi avantgardni umetniki, navkljub svoji
retoriki prelamljanja s tradicijo, vedno znova odkrivajo novo tradicijo.

Zato ikonoklazem v avantgardni umetnosti ni odkritje novega,
temve¢ obnova podtalne, potlacene notranje zgodovine zahodne
umetnosti. Korak onkraj zahodnega metafizi¢cnega okrozja, ki se kaze
v razkritju t. i. starodavne zgodovine Vzhoda kot cikli¢nega krozenja
¢asa v umetnosti Afrike, Indije, Tibeta, Balija, kakor se je pricelo s
Paulom Gauginom, le $e bolj kaze, da moderna umetnost - gledano

43 Prim. Hermann Liibbe, Im Zug der Zeit: verkiirzter Aufenthalt in der Gegenwart,
Berlin-Heidelberg 1992, str. 11.

44



v celoti — ne more shajati brez trdne zgodovinske utemeljenosti. »No-
vume« je energetski potencial ustvarjalne imaginacije, podoben mecu
z dvema reziloma. Tako je tudi s historicizmom avantgarde. Njen anti-
modernizem izhaja iz ne dovolj radikalnega prebolevanja preteklosti.
Zato je avantgarda s svojo zahtevo po umetnosti kot Zivljenju onkraj
muzeja na paradoksalen nacin pravzaprav $ele odprla prostor za dobo
muzealiziranja prav vsega. Avantgarda je »klasi¢na« umetnost sodob-
nosti prav zaradi tega, ker je, prezirajo¢ klasi¢nost, vzpostavila nacelo
nenehne inovacije, procesualnosti dogodka, ki nic¢esar ve¢ ne uobli¢i
v delo, nicesar ve¢ ne ustvarja, temvec z izginotjem slike sam Zivljenj-
ski prostor umetnosti pretvori v muzej, ki je anti-muzej, hiper-muzej,
post-muze;j.

Zaradi same narave avantgardisticnega ikonoklazma se spremeni
tudi figura umetnika kot avtonomnega proizvajalca dogodkov. Ta zdaj
ni ve¢ genij »posnemanja« in preobrazanja naravnega vzviSenega v
¢lovesko ustvarjalno moc. V svojem raznoterem preseganju in preko-
racevanju samega sebe (za primer bi lahko vzeli Malevicevo figuralno
in nato nepredmetno fazo) se avantgardisticni umetnik vedno znova
znajde v polozaju prehajanja meja lastnega »sloga«. Tako kot se ves
¢as zbere v aktualizacijo tistih zdajev, ki jih ve¢ ni, tudi umetnikovo
»delo« razpade na faze njegove pripadnosti temu ali pa onemu giba-
nju. Glede tega je reprezentativen primer avantgardisti¢cnega pesnika
Tristana Tzare. V svoji dadaisti¢ni fazi je skusal razdejati smisel jezika,
v nadrealisti¢ni pa je, nasprotno, iz jezika ustvaril slavje simbolov in
metafor. Vse to je mogoce in tudi nujno v trenutku, ko je nacelo abso-
lutnega novuma prignano do poslednjih konsekvenc - da je namrec
samoproizvajanje novega v umetnosti lahko le poznanstvenje umetni-
$kega dogajanja kot takega. Ideja avtomati¢ne pisave v nadrealizmu ni
ustrezala zgolj razkritju primarne spontanosti pisave/govora, nezave-
dnemu aktu pisceve izvorne svobode, temve¢ pomeni tudi refleksijo
naznanjajoce se moznosti avtopoieticnega ustvarjanja inteligentnega
stroja, kakrsen je Hall iz Kubrickove Odiseje v vesolju 2001. Obsede-
nost futuristi¢nih slikarjev in pesnikov z idejo stroja kot »novega ¢lo-
veka« (podobno kot to velja za zgodnjo fazo Pessoevega pesnistva) le
$e potrjuje tezo o samem karakterju avantgardisticnega obrata. In kje

45



je, nazadnje, ostala slika? Zakaj sploh lahko govorimo, da z avantgar-
disti¢nim ikonoklazmom pride do svojskega preobrata: da se namrec
- namesto da bi zavladal logos - vsa umetnost in filozofija na koncu
20. stoletja kot »koncu filozofije umetnosti« sama v sebi osvobodi po
poti nekaksnega ikonocentrizma?

Slika »konca umetnosti« v horizontu ikonoklasti¢ne intervencije
avantgarde postavlja pod vprasaj samo idejo slikarstva. Moznosti sli-
karstva danes ne spodbija le to, da sodobna umetnost nicesar vec¢ ne
prikazuje, tudi ne zgolj to, da v nasprotju z estetiko umetniskega dela
sloni na estetiki dogodka, temve¢ predvsem to, da slikarstvo nima vec
svojega predmeta. To vprasanje skusajmo premotriti v luci premisleka
ikonoklazma v avantgardi in v njeni sliki konca umetnosti.

Bistvo slikarstva je zamejeno na povrsino, na dvodimenzional-
nost v prostoru odslikanega slike. Umetnost kot dejavnost imagi-
nacije v predelovanju predmetnosti se v sliki kaze kot »kombinacija
Ciste barve in neodvisne forme, vse bolj se primika k osvobojenosti
kompozicije barv in oblik.«** Razvezavo slike od njene odslike, od
figure zadane predmetnosti, je leta 1915 radikalno izpeljal Kazimir
Malevi¢ v svojem Crnem kvadratu na beli podlagi. Ta »slika« presega
rezultate abstraktnega slikarstva v delih Kandinskega in Mondriana,
v katerih je ikonoklazem postal okvir samorazumevanja avantgar-
dne umetnosti. Malevi¢eva »slika« namre¢ nicesar ve¢ ne odslikava,
niti ne prikazuje.

Kot paradigmatsko ne-sliko bi jo lahko primerjali s fotografskim
negativom, na katerem ¢rno kaze, belo pa napotuje na nic¢. Nicta tocka
slikarstva je izpeljana kot absolutno zanikanje figure. To je izhodisce
nove avantgardne umetnosti nepredmetnega sveta. Slika ne napoteva
ve¢ na nikakr$nega transcendentalnega oznacevalca, ni ve¢ referen-
cialna, temve¢ ocisCena slehernega pomena, zato ker je zaprta vase,
tavtoloska, avtoreferencialna. Zato avantgardno slikarstvo tezi k nihi-
lizmu. V nenehnem prekoracevanju slike kot emanacije oziroma sija-

44 Wassily Kandinsky, »Uber das Geistige in der Kunst«, v: Der blaue Reiter. Doku-
mente einer geistigen Bewegung, uredil A. Hiineke, Leipzig 1986, str. 338.

46



nja ideje v prikazu je zdaj tudi presezek/preostanek vzvisenega zveden
na neprikazljivost nepredmetnosti. Avantgarda je v sredi$ce umetno-
sti kot predmet svojega lastnega slikarstva postavila samo sliko. Ko
je raziskovala pogoje, v katerih nastaja ustvarjalno umetnisko dejanje
kot delo imaginacije in realnega sveta — narave v izvornem pomenu -,
se je celotni realni svet zvedel na elementarne figure kroga, trikotni-
ka in kvadrata. Stati¢nost figuralne slike ne ustreza ve¢ ¢asu nepred-
metnega sveta. Bistveni novosti slednjega sta gibanje in ponavljanje,
kar se v sferi slikovnega doseze s so- in protipostavljanjem dveh barv,
ki pravzaprav sploh nista barvi — ¢rne in bele. Zacetek avantgarde se
veze na analizo slike kot slike sveta, zvedenega na elementarne forme,
konstitutivne sestavine in na strukturo kompozicije.

Tako Ze sam zacetek — podobno kot v Heglovi Enciklopediji filo-
zofskih znanosti, kjer ta na zacetku pojasnjuje razliko med bitjo in ni-
¢em - naznanja konec. Izginotje slike v neslikovnosti ¢istega gibanja
kot dogodka umetnosti, ki presega umetnika kot »subjekt«, zato ni
ni¢ nepricakovanega oz. takega, kar bi bilo ikonoklasticnemu duhu
avantgarde vnanje. Zdaj se lepo vidi, da pojasnilo, ¢es da so Kandinski,
Mondrian in Malevi¢ figurativno slikarstvo zavrgli zaradi pravoslav-
ne, ruske tradicije ikonoklazma, sploh ne vzdrzi.** Ne glede na to, da
se je v antropoloskem prevladovanju religiozno-estetskega bistva iko-

45 Prav zato ni mogoce sprejeti teze Alaina Besancona, da gre pri ikonoklazmu
abstraktnega slikarstva in Malevi¢evega suprematizma za nadaljevanje tradicije
ruskega ikonocentrizma. Nenavadno je, da Besan¢on sploh napotuje na to argu-
mentacijo, saj Ze pred sklepnim poglavjem svojega dela jasno pokaze, da je avant-
garda v sebi protislovna prav zategadelj, ker hipostazira linearno razumevanje ¢asa,
v katerem se razlog za obstoj »tradicionalnega« izgubi enostavno zato, ker je edini
nacin funkcioniranja resni¢nosti aktualizacija »zdajev« oz. napredovanje v sosledju
dejanj nic¢enja. Besangonov metafizi¢ni, estetski in »civilizacijski« dualizem zahod-
ne umetnosti ustreza privajeni podobi zgodovine in kulture kr§¢anskega Zahoda.
Vendar ne odgovori bistveno na vprasanje, zakaj se je v sami sredici zahodne umet-
nosti namesto ikonoklazma abstraktnega slikarstva porodil $e drugi Janusov obraz
nepredmetnosti realnega sveta, in sicer v. Duchampovem radikalnem razdejanju
vsakr$nega koncepta slike. V Duchampovi ironi¢ni drzi do tradicije klasi¢ne lepote
figuralnega slikarstva lahko zaznamo isti karakter zanikanja predmetnosti-v-svetu,
znacilne za sfero tradicionalnega slikarstva, kot v Malevicevi poti v ¢isti ni¢ »slike«.

47



noklazma v abstraktnem slikarstvu Se poskusalo najti tla za izginulo
metafizicno dimenzijo slike, s tem ko so razkrivali drugo, potlaceno
plat izvornega kr$canstva v ezoteriki, gnostiki, misticizmu in teozofiji
- od Steinerja do Uspenskega -, pa je ocitno, da avantgardisti¢nega
ikonoklazma ne moremo zvesti na civilizacijsko-religiozni ikonocen-
trizem avantgardnih umetnikov. Ne gre za nekaksen razkol v zvezi z
religiozno sliko, kot versko-politi¢ni spopad med zahodnim in vzho-
dnim kr$¢anstvom glede estetskih vprasanj (figuralika — abstrakcija),
temvec¢ za to, da razumemo radikalno spremembo samega karakterja
svetovnosti sveta.

Svet izgublja predmetnost zato, ker svet sam kot izvorni kraj in
prostor prebivanja izgineva v absolutni konstrukciji, v svoji neslikovni
zasnutosti nasploh.* Vse, kar je, postane konstrukcija iz ¢iste ima-
ginacije. Zato bodo vsa neoavantgardna gibanja izjemno cenila prav
konstruktivizem v umetnosti 20. stoletja. Avantgarda in njena »slika
konca umetnosti« nam odpirata moznost, da Heglovo tezo o koncu
umetnosti Se enkrat prevprasamo v luci sodobne umetnosti in njene-
ga udejanjenega ikonoklazma.

Hegel v Predavanjih o estetiki zatrdi, da je umetnost izpolnila svoj
smoter tedaj, ko so se pojavni elementi krs¢anstva s prikazom Kris-
tusa v slikarski umetnosti razvezali in umetnosti tako odvzeli moz-
nost, da bi kot forma bila najvisja potreba duha. Pred sliko Kristusa
ali Matere bozje v sodobnem slikarstvu se koleno ne upogne.” Za
substanco religije in to, kar sliko presega, prikazani lik Kristusa ni
ve¢ kraj in prostor ¢as¢enja. Z izginotjem te potrebe in umetnostne

Glede Duchampa gl. razpravo Marca le Bota »Marcel Duchamp, ‘ses célibataires,
méme’«, v: Europski glasnik, 4/1999, str. 315-322.

46 O premeni funkcije prostora v sodobni umetnosti z nastankom con virtualnih in
simulacijskih konstrukcij gl. Marina Grzini¢, Fiction Reconstructed: Eastern Europe,
Post-socialism ¢ the Retro-Avantgarde, Dunaj 2000. (Novo oblikovanje kraja in pro-
stora $e posebno obravnava v razpravi »Spectralization of Space: The Space of the
Real and the Virtual Space« v omenjeni knjigi na str. 179-202.)

47 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik. Frankfurt na
Majni 1986. Theorie- Werkausgabe, 13. zv., str. 142.

48



forme prikazano v nas lahko vzbudi samo $e ob¢udovanje. Umet-
nost je za Hegla vedno bila pojavljanje absoluta v ¢utni formi pri-
kaza, ki je svoj vrh doseglo v klasi¢ni dobi Grkov. Ce izhajamo iz
tega, konec umetnosti nikakor ne pomeni dejanskega konca ume-
tniske dejavnosti prikazovanja in/ali novih performativno-koncep-
tualisticnih nac¢inov dogajanja sodobne umetnosti. Ko umetnost »po
svojem najvi$jem dolocilu« prestaja svoj lastni konec, to predvsem
pomeni, da je izgubila substancialni pomen.

V avantgardisti¢cnem ikonoklazmu je umetnost kot religijsko-
-estetsko dejstvo prevladana. S tem ko je postala meta-umetnost,
lahko le avtoreferencialno reflektira svojo avtonomnost, pri tem pa
resnico lastnega obstoja nadomesti z resnico poznanstvelega sveta.
Ce gre za vpraganje slike in neslikovnega, lahko konsekvence Heglo-
ve teze o koncu umetnosti strnemo takole: Ce umetnost izgubi svoj
predmet, ce se torej razresnici, je njen edini ¢as-prostor konstrui-
ranje notranjega c¢asa-prostora domisljije in oblikovalske svobodne
volje subjekta. Zdaj umetnost svet konstruira, in to iz svoje razveza-
nosti od izginule resni¢nosti mita in religije. Zdaj obrezbistvenje in
nesubstancialnost postaneta legitimna kriterija izbora tistega, kar bo
prevzelo vlogo »predmeta« umetnosti (npr. Duchampov ready-ma-
de, Warholove $katle za Brillovo milo, ¢lovesko telo kot Zivi predmet
body-arta, ¢ista virtualnost kiberneti¢nega prostora v cyber-artu,

ipd.).

Ta razvezanost, osvobojenost od trdne forme umetnosti omogoca,
da postane vseskozi »igriva« in da vseskozi eksperimentira z materiali,
vse do njenih najrazli¢nejsih intervencij v prostoru. Da bi izpolnile svoj
namen, take akcije izzivajo provokacijo druzbenega okusa, moralnih
norm, tabujev druzbene komunikacije, politi¢nih in ideoloskih prepo-
vedi. To polje avantgardnih akcij je odprto tudi $e danes, cetudi se te
akcije v dobi globalne enakovrednosti (in vse-enosti) »slogov« in »kon-
ceptov« usmerjajo v skrajno zunajestetske smotre, kakrsno je, denimo,
prizadevanje, da bi umetnik z nenehnimi subverzivnimi dejanji v ko-
lektivnem aktu komunikacije z okolnim svetom nadomestil figuro an-
gaziranega intelektualca. Vsekakor pa je najpomembnejsa konsekvenca

49



zgodbe o koncu umetnosti v lu¢i ikonoklazma avantgarde dogodek sve-
ta brez slike. Tega pa omogoca bistvena »razvezanost od slike«.*

Ce je slika po Malevi¢u zares dejanje radikalne nepredmetnosti,
potem se je ne more ve¢ »slikati«. Se ve¢, sploh ni ve¢ nobene moz-
nosti, da bi, izhajajo¢ iz temeljito preciscenega sveta, nihilisticno
postavljenega na temelje moci znanstveno-tehni¢ne produktivnosti,
$e lahko razlikovali svet zunanjega in svet notri$njosti, niti moznosti,
da bi se slika $e povrnila k nekaksnemu dozivljanju svojega gledalca
in v okrozje njegove ciste duSevnosti. Zdaj slika sama sebi postavlja
»zakone«. Napotena na samo nase, obrezbistvena in brez slehernega
okvira, slika izginja iz sveta kot slike/podobe v absolutno neslikovnost
nepredmetnega sveta. Strogo receno, ikonoklazem se ne pojavlja kot
goli protest zoper prikazovanje cloveskega telesa, ki bi imel estetske
razloge, namre¢ nemoznost nadaljevanja portretiranja ¢loveskega lika
v novi sliki realnosti, kakrsna se pojavi z izumom fotografije — ne, iko-
noklazem je konsekvenca preobrazbe epohalnega karakterja sveta, v
katerem so vsi predmeti postali ¢iste konstrukcije. Ni nenavadno, da
je med vsemi avantgardisticnimi umetniki za danasnjost, v kateri je
celo ikonoklazem izgubil svojo subverzivno moc¢ razgradnje slike neke
ze zdavnaj izginule lepe predmetnosti — najbolj »Ziv« prav Malevic.

V uvodnem tekstu h katalogu razstave Iconoclash - Jenseits der
Bilderkriege, ki je bila leta 2002 na ogled v Karlsruheju, se je Peter
Weibel, ob Brunu Latouru eden izmed dveh kustosov te razstave, v
svojem razmisljanju o ikonoklazmu navezal na Heglovo tezo o kon-
cu umetnosti. Po njegovem je ikonoklasticnost moderne umetnosti
samoumevno dejstvo. Izhaja iz krize same moznosti prikazovanja v
figuralnem slikarstvu, potem ko je fotografija iz slikanja ¢loveskega
lika naredila golo odsliko realnega sveta. S tem ko se je umetnost slike
ukinila v dogodku kot spektaklu performativno-konceptualisti¢cnega
ikonoklazma, sicer ni dokon¢no izginila. Vsekakor pa je izgubila raz-
log za svoj obstoj.

48 Prim. Elmar Salmann, »Im Bilde sein: Absolutheit des Bildes oder Bildwerdung
des Absoluten?«, v: Gottfried Boehm (ur.), nav. delo, str. 215.

50



V ikonoklasti¢ni tradiciji je znano nadomescanje slike s tekstom.
S tem se v sodobni umetnosti ne odvija le »jezikovni«, temvec tudi
»slikovni« obrat, ki pa ne pomeni vrnitve k sliki kot predmetnosti
realnega sveta, temve¢ korak onkraj predmetnosti in tudi nepred-
metnosti — v hiperrealnost virtualnega sveta. Zato svet brez slike
danes ni ve¢ niti neposredna sedanjost digitalizirane resnicnosti.
Udejanjeni ikonoklazem avantgarde sodobno umetnost v vseh neo-
avantgardnih gibanjih spremlja Ze vse od 2. svetovne vojne naprej,
od Fluxusa, preko hapeninga, akcionizma, kineticne umetnosti,
body-arta, procesualne umetnosti, land-arta, arte povere do kon-
ceptualizma. Prava resnica sveta brez slike je znanost. Brez njenega
konstruktivisticnega zasnutka nove realnosti neslikovnosti ne bi bilo
mogoce govoriti ne o koncu umetnosti ne o avantgardi kot o posled-
njem umetniskem gibanju moderne, ki je slikovnost zvedlo na ¢isto
abstrakcijo, na ni¢ slike. Pot k dogodkovnosti sodobne umetnosti se
je odprla s samim aktom prepovedi prikazovanja cloveskega lika kot
tistega neprekoracljivega horizonta umetnosti odslikovanja lepe in
vzviSene resni¢nosti.

Kaj umetnosti v svetu brez slike/podobe Se lahko preostane?
Pravzaprav se ji $ele zdaj odpre moznost, da se v prostoru-casu vse-
skozi$nje poznanstvelosti Zivljenjskega sveta postavi nad lastno av-
tonomnost in da, iz samega, ze odvijajocega se procesa »znanstvene
umetnosti, ki ji filozof-znanstvenik doloc¢a smer in naznacuje obri-
se njene prihodnosti, utemelji lastno breztemeljnost. V svetu brez
slike/podobe »slika umetnosti« zadeva prav tisto, kar e imenujemo
svet, bitja v njem in ¢loveka kot le enega izmed bitij, ki mu ni dana
svoboda konstrukcije, da bi destruiral svet. Odtegnitev bozjega iz
tak$nega sveta ikonoklasticno udejanjene umetnosti neslikovnos-
ti ne pomeni, da zdaj pricakujemo kakega resilnega boga filozofa-
-umetnika, temve¢ pomeni korak nazaj, proti tistemu izjemnemu, v
¢emer umetnost utemeljuje razlog svojega obstoja — k resni¢ni lepoti
sveta v enkratnem dogodju. To je tisto poljoce trepetanje »neizrek-
ljivega«, dialog zivih in mrtvih sodobnikov, ki ga v svoji pesmi Oko
Casa izreka Paul Celan:

51



»To je oko casa: krivogledo pod sedmerobarvno obrvjo./
Veko mu izmijajo ognji, njegova solza je para.// Nalet slepe
zvezde, ki se stopi na njegovi bolj vreli trepalnici:/ v svetu pos-
tane toplo/ in mrtvi vzbrstijo in zacvetijo.«*

Lahko ta izjemni trenutek vznika lepote v svetu brez slike sodobni
umetnosti pokaze pot?

49 Prim. nem. izvirnik, Auge der Zeit: »Dies ist das Auge der Zeit/ es blickt scheel/
unter siebenfarbener Braue./ Sein Lid wird von Feuern gewaschen,/ seine Tréine ist
Dampf. // Der blinde Stern fliegt an/ und zerschmilzt an der heisseren Wimper:/
es wird warm in der Welt,/ und die Toten/ knospen und blithen.« — Nav. po: Paul
Celan, Gedichte I, Frankfurt na Majni 1975, str. 127. Op. prev.

52



SVOBODA POD NADZOROM
O izginotju druzbe v dobi globalitarnosti
1. Neoliberalizem in konec druzbe

Zakaj so vse akcije odpora zoper neoliberalni globalni kapitali-
zem od konca 20. stoletja pa vse do danes obsojene na neuspeh?
Sindikalni protesti delavcev proti privatiziranju javnega sektorja
tradicionalno razumljene socialne drzave, studentska gibanja zoper
komercializacijo univerzitetnega izobrazevanja v Evropi, politi¢ne
zahteve avtonomnih gibanj v civilni druzbi, ki se usmerjajo zoper
zasedanje in prilas¢anje urbanih prostorov, namembnost katerih se
spreminja v cone trgovskega interesa finan¢nega kapitala — tako re-
ko¢ vsi izrazi artikuliranega gneva svobode omagajo pred besne¢im
napredkom nekega prikazenskega sistema, ki je v svojem racional-
no-iracionalnem liku udejanjenje ¢lovekove Zelje po objektih potro-
$nje in ¢lovekove preobrazbe v nekaj onstran stvari same, v simbolni
objekt reproduciranja zivljenja kot moci. Ce ho¢emo odgovoriti na
to vprasanje, moramo poskusiti razumeti nekaj, kar ni samo zgodo-
vinski rezultat neizbeznosti razvoja samega kapitalizma kot sistema
druzbenega proizvajanja zivljenja, temve¢ tudi nekaj, kar izhaja iz
nezvedljivosti odloc¢anja znotraj ¢lovekove svobode delovanja. Prvo
se veZe na sfero tehnoznanstvenega izpopolnjevanja Zivljenja v ma-
terialni eksistenci, drugo pa na politicno-kulturne predpostavke
premene stanja samega sveta. Torej odgovor na vprasanje, od kod
permanentna neuspe$nost radikalnih alternativ in od kod kriza
svobode v nasi dobi, izhaja iz tistega, kar je na tako brutalen nacin
izrekla glavna politi¢na zvezda neoliberalizma, nekdanja britanska
premierka Margaret Thatcher, ko so se zacele oglasati zahteve po
druzbeno pravi¢ni prerazpodelitvi ekonomskega bogastva njene na-
cije-drzave: » There is no such thing as society.«

Osnovna teza tega razmisleka bo naslednja: popolni neuspeh sle-
hernega artikuliranega druzbenega odpora tradicionalnih subjek-

53



tov/akterjev postmodernih politik identitet zoper globalni neolibe-
ralni red je posledica tega, da tistega, kar je oznacevalo okrozje
druzbe drzavljanov z njegovo idejo svobode in javnega dobrega, ni
ve¢ oziroma da je to okrozje razdejano. Nezasli$ani cinizem neoli-
beralizma je v tem, da je druzba drzavljanov razdejana tako, da je
neoliberalna drzava v svoji zaCetni fazi obenem postala nova druz-
ba nadzora. Ta drzava razvoj civilne druzbe zunaj obmocja svoje
lastne suverenosti podpira le zategadelj, da bi to druzbo ukroti-
la, s tem ko jo zvaja zgolj na humanitarno delovanje. Razlika med
druzbo drzavljanov in civilno druzbo je v tem, da je prva moderni
koncept politi¢ne sfere, druga pa postmoderni koncept postpoli-
ti¢ne sfere. Civilno druzbo doloc¢a delovanje nevladnih institucij in
organizacij kot korektivov drzavne oblasti. V tem nedvomno pre-
dnjacijo Zdruzene drzave Amerike. In zakaj neoliberalna drzava
to sploh po¢ne? Iz dveh razlogov. Prvi je ta, da je to zanjo s stali-
$¢a ekonomske logike in njene univerzalne dogme, analize costs in
benefits, manjsi strosek, kot bi ga predstavljala klasi¢na socialna
drzava. Drugi pa ta, da ji s stali§¢a neoliberalne politi¢ne logike gre
za vladavino nad »lastno« druzbo in drugimi druzbami, in sicer s
pomocjo mehanizmov politi¢cnega nadzora nad cono nenehne ne-
varnosti, ki preti njenemu redu. Ceprav si veliko teoretikov priza-
deva razlocevati med pojmi druzbe, societete, socialnega in skup-
nosti*’, s tem ko zastopajo tezo o koncu socialnega in o nastajanju
skupnosti (community), ki naj bi nadomestila strukture moderne
druzbe drzavljanov, mislim, da gre pri tem za radikalno zanika-
nje druzbe nasploh, z vsemi neizogibnimi posledicami, ki od tod
zadevajo pojem svobode delovanja. To tezo, ki jo je med prvimi
postavil Baudrillard,” v svojem delu Tiso¢ platojev: kapitalizem in
shizofrenija implicitno razvijata Gilles Deleuze in Félix Guattari, in

50 Nikolas Rose, »Tod des Sozialen? Eine Neubestimmung der Grenzen des Regierensc,
v: U. Brockling, U./Krasmann, S./Lembke, Th. (ur.), Gouvernementalitiit der Gegenwart:
Studien zur Okonomisierung des Sozialen, Frankfurt na Majni 2002, str. 72-109.

51 Jean Baudrillard, In the Shadow of the Silent Majorities or »The Death of the So-
cial«, New York 1983.

54



sicer v pojmih drzave kot vojnega stroja ter deteritorializiranja in
reteritorializiranja zelje®.

Lahko jo razumevamo, izhajajoc iz sovisja odnosov moci znotraj
samega politi¢cno-ideoloskega pojma neoliberalizma. Tedaj, ko neo-
liberalna drzava po svoji tendenci postaja druzba nadzora v globa-
litarni dobi, je radikalno odpravljena sama moznost avtonomnega
delovanja v mejah druzbe drzavljanov. Zaobrat je v tem, da ni vec¢
nasprotnosti med politicno drzavo in druzbo drzavljanov, na delu
je zgolj cista ekonomska konstrukcija politike nadzora nad druzbo.
Ekonomija ponudbe nadzira sleherni radikalni vzgib znotraj meja
civilne druzbe, in sicer s tem, da programsko financiranje okruskov
socialne drzave zvede na logiko trzne uspes$nosti zdravstva, izobra-
Zevanja, socialnega skrbstva. Uspesnost druzbe se meri v kvantita-
tivnih kazalcih rasti delnic na borzi in ne vec¢ v politi¢nih in eti¢nih
parametrih svobode delovanja. Univerzalno obmocje druzbene od-
govornosti in solidarnosti je razdejano s hkratnim razdejanjem - ce
naj spregovorimo s Heglom - subjektivnega in objektivnega duha,
posameznika/druzine in druzbe/drzave, v prid paradoksalnega in
prikazenskega interesa posameznika kot umrezenega subjekta/ak-
terja napredovanja in razvijanja transnacionalnih korporacij. Ni
tezko razumeti, zakaj so nad globalnim neoliberalnim kapitaliz-
mom razocarani tisti znameniti teoretiki druzbe, ki so bili goreci
zagovorniki klasi¢nega liberalizma s ¢loveskim obrazom. Sir Ralf
Dahrendorf je tik pred svojo smrtjo kriticno opozarjal na to, da en-
tropi¢nost in kaoticnost novega svetovnega reda z neoliberalnim
ekonomizmom brez vzpostavitve novih druzbenih vezi pomeni ne-
nadzorovano pot v razpad celotnega druzbenega sistema in liberal-
nodemokrati¢ne kulture®. Socialno-psiholoska posledica procesa
razpadanja druzbene sfere na posameznike brez identitete je to, da
smo prica pravi eksploziji narcisisticne »druzbe spektakla«. V njej

52 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987.

53 Ralf Dahrendorf, Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine Politik der Frei-
heit fiir das 21. Jahrhundert, Miinchen 2006.

55



mediji konstruirajo idealni zivljenjski slog (lifestyle) sodobnega ¢lo-
veka, ki je nekaksen hibrid menedZerja, figure zvezdnika in newage-
ovskega poduhovljenca. V druzbenem smislu je postmoderni narci-
zem implodiral v »druzbo dozivetij«**. Zdaj se tudi samo druzbeno
zivljenje in njegove zapletene strukture inscenirajo kot v kaksnem
reality-showu.

Skrivnost uspeha neoliberalizma je enostavno v tem, da se celotno
zivljenje in vse vzviSene vrednote zvajajo na skupni imenovalec raci-
onalnosti posredovanja potreb posameznika. Ideologija svobode, ki
svobodo samo podreja totalnemu nadzoru svetovnega trga, postaja
strukturalni red moci nad vsem, kar sploh je. Da bi se lahko ucinko-
vito obvladovalo svet potreb in nasprotnih si interesov, se mora vse,
kar je, konstruirati kot zelja in kot volja svobodnega posameznika do
tega, da bo sam temelj lastne odgovornosti in menedZer lastne usode.”
Zanimivo je, da so prav s triumfom neoliberalizma konec 20. stole-
tja, torej prav ob razdejanju druzbenih vezi in vseh oblik druzbenosti,
zacele nastajati razlicne socioloske teorije o razumni izbiri (rational
choice theory) ter o razvijanju druzbenega in cloveskega kapitala®.
Za model jim je sluzila ekonomska logika tekmovanja v pridobivanju
kapitala. Ta profana ves¢ina obvladovanja s pomocjo matemati¢nega
preracuna koristi in $kode za posameznikovo dobrobit na simbolnem
in realnem trgu je zagotovo najpopolneje pervertirana oblika izenace-
vanja tistega, kar imenujemo narava, in onega, kar se v danasnji teoriji

54 Gerhard Schulze, Erlebnisgesellschaft: Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt
na Majni-New York 1995.

55 »Ne duhovniki in ne preroki starih in novih religij, ne propagandisti politi¢nih
ideologij, tudi ne vodje v raznih vojnah ali pa avtoritete v znanosti, temve¢ specialisti
za marketing in gospodarsko prestrukturiranje so tisti, ki nam danes podarjajo ved-
nost o orientiranju in dajejo nauke o pravilnem zadrzanju, kar naj bi nam pomagalo
pri tem, da bomo lahko delovali pod imperativom trga.« Ulrich Brockling, »Totale
Mobilmachung. Menschenfithrung im Qualitits-und Selbstmanagements, v: Broc-
kling, U./Krasmann, S./Lemke, Th. (ur.), Gouvernementalitit der Gegenwart: Studien
zur Okonomisierung des Sozialen. Frankfurt na Majni 2002, str. 134. (131-167)

56 Francis Fukuyama, The Great Disruption: Human Nature and the Reconstitution
of Social Order, New York 1999.

56



imenuje druzbeni konstruktivizem. Ce ne obstaja nic¢ vec takega, kot
je narava, potem je druzbeni konstruktivizem druga narava ¢loveka in
njegove Zelje po objektih/stvareh kot predmetih udejanjenja njegove
lastne svobode. In ¢e ne obstaja ni¢ ve¢ takega, kot je druzba, potem je
»necloveska narava« moci globalnega kapitalizma $e edino preostalo
»revolucionarno poslanstvo« sredi besnecega napredka onstran vseh
naravno-druzbenih meja.

Ali potem sploh Se lahko govorimo o svobodi in 0 moznostih za-
obrata sedanje situacije agonije realnega in ravnodusja do Drugih, ki
sta temeljni oznaki nase dobe, ¢e obenem ne izpeljemo rekonstrukcije
ideje druzbe in dekonstrukcije tistega, kar se v znamenju prikazen-
skega dispozitiva moci* skriva pod oznako druzba nadzora global-
nega svetovnega reda? Pri tem je treba zadevo $e zaostriti in reci, da
je sleherni poskus vzpostavitve nekaksne nove oblike solidarnosti in
societete — denimo nekak$nega kozmopolitskega reda ali svetovne
druzbe® - po analogiji z neoliberalno konstrukcijo ekonomske lo-
gike transnacionalnih korporacij pri obvladovanju vseh sfer politic-
ne in kulturne eksistence neuspelo dejanje gradnje novega prostora
udejanjenja svobode. Neuspelo v tem, ker gre za nemoc gradnje reda
na nacelih utopije. Neoliberalizem je kapitalisticni realizem®, koz-
mopolitska druzba globalne dobe pa moralni postulat. Porodil se je iz
odziva na pervertirano obliko nove, neoliberalne solidarnosti: ta pod-
pira »vzdrzni ekoloski razvoj«, ki naj bi bil pogoj moznosti druzbeno
sprejemljivega nacina koloniziranja in eksploatiranja sveta Zivljenja.
V tem primeru je socialna ekologija nekakSen utopi¢ni krik po na-
ravi v njeni deviski obleki. Toda »narava« kapitalizma je prav v tem,
da naravo eksploatira do skrajnih meja vzdrznega. Ce ta eksploatacija
zaradi apokalipti¢ne groznje katastrofe vsega ¢lovestva ni ve¢ vzdrzna,

57 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collége de France), New
York 2008.

58 Ulrich, Beck, Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue weltpolitische
Okonomie, Frankfurt na Majni 2002, in Ulrich Beck, Weltrisikogesellschaft: Auf der
Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frankfurt na Majni 2007.

59 Mark, Fisher, Capitalist Realism, London 2009.

57



vzdrzni razvoj postane zgolj ideoloska mantra nove dobe. Sluzi na-
mrec v iste marketin$ko-finan¢ne namene kot govorjenje o varovanju
bioloske/kulturne raznolikosti na nagem planetu.

Mnogi ne razumejo, da je skrivnost prezivetja kapitalizma, vsem
njegovim permanentnim krizam navkljub, v njegovem vstajenju v
obliki prikazni z dvema glavama. Eno doloc¢a razcvet tehnoznanosti,
ki se usmerja k biotehnoloskemu produciranju zivljenja kot umetne
narave stvari. Umetno Zivljenje in umetna inteligenca tvorita osnovo
sodobnega tehnoznanstvenega kapitalizma®. Drugo glavo pa pred-
stavlja estetizirana potro$nja objektov. Ti imajo kot stvaritve oziroma
kot ready mades status podobe-idola. Fascinacija nad tem prihaja od
tod, da so znanost, tehnologija in umetnost v kapitalisticnem sistemu
hkrati moc¢i legitimiranja tega sistema in njegove ideoloske maske. Po-
sredni dokaz za tezo o izginotju druzbe kot horizonta c¢loveske inte-
rakcije v dobi globalitarnosti® je tudi aktualna kriza druzboslovnih in
humanisti¢nih znanosti v sklopu izvajanja t. i. bolonjske reforme uni-
verzitetnega izobrazevanja v Evropi®®. Te znanosti lahko prezivijo le
pod pogojem, da znotraj korporativnega reda globalnega kapitalizma
postanejo »koristne«. Ta preobrat v smer pragmati¢ne ucinkovitosti

60 Jean-Frangois Lyotard, The Inhuman: Reflections on Time, Cambridge-London 1991.
61 Besedo globalitarnost je kot oznako za svetovni red ekonomske, politi¢ne in kultur-
ne globalizacije uporabil Paul Virilio, in sicer v povezavi z analizo militariziranja zna-
nosti v neoliberalnem kapitalisticnem redu. Ta izraz povezuje prostor-¢as udejanjenja
kapitalizma kot svetovnega sistema produkcije Zivljenja, ideologijo neoliberalizma,
zasnovano na konceptu svobodnega podjetnistva in svetovnega trga, ter obenem tudi
tisto prikazensko v samem nacinu, kako se v stvarnem svetu bojev za mo¢ izraza ide-
ologija svobode posameznika. Gre torej za sklop korporativnega sistema, militarnosti
in avtoritarnosti, v katerem vse produktivne mo¢i sodelujejo kot dejavniki, ki sistem
legitimirajo, obenem pa tudi kot avtonomne moéi - znanost, tehnika, kultura. Ce naj
Virilia $e radikaliziramo, potem je globalitarnost korporativni kapitalizem s totalitar-
nimi tendencami in sporo¢ili, prikazenski biopoliti¢ni stroj napredka, nadzora nad
svobodo in neizogibnega ustvarjanja prostora-¢asa totalne entropi¢nosti druzbenih
odnosov, kar se po Viriliu razkriva v apokaliptiénem geslu informacijske bombe. —
Paul Virilio, The Information Bomb, London-New York 2000.

62 Richard, Miinch, Globale Eliten, lokale Autorititen: Bildung und Wissenschaft un-
ter dem Regime von PISA, Mc Kinsey & Co., Frankfurt na Majni 2009.

58



se steka v preobrazbo javnega intelektualca v mandarina korporativ-
nega znanja®. Intelektualci zdaj niso ve¢ tradicionalni znanstveniki
druzbe. Njihovo mesto so prevzeli predstavniki tehnoznanstvenega
inZeniringa in socialne konstrukcije Zivljenja, predpostavka oboje-
ga pa je premena same »Cloveske narave, kot to kazejo paradigme
post- in transhumanizma v sodobni debati o vladanju in upravljanju
v kiberneti¢no dolo¢enem okolju ¢loveka in stroja®. Zdaj druzbena
konstrukcija Zivljenja v dobi globalitarnosti pomeni nekaj povsem
drugega. Celotno Zivljenje posameznika in druzZine je organizirano v
obliki nekak$ne mini korporacije na trgu. Temelji na etiki tekmoval-
nosti, na tveganju pri vlaganjih in na redistribuciji moznega dobicka
ali pa propadlih nalozb. Foucault je prav ta sodobni fenomen poime-
noval neoliberalna governmentalnost cloveka kot homo oeconomicusa.

2. Transkodiranje moci: od disciplinarne druzbe k
druzbi nadzora

(Foucault - Deleuze)

Da bi razvili tezo, po kateri sta izguba svobode in politi¢na nemoc¢
vseh radikalnih in subverzivnih subjektov/akterjev v okrozju neoli-
beralne globalne politike rezultat razpada sfere druzbenega nasploh,
bomo v nadaljevanju kriti¢no pretresli Deleuzov koncept druzbe nad-
zora v njegovem odnosu do Foucaultovega koncepta disciplinarne
druzbe. In sicer zato, ker oba filozofa v srediSce svojega premisleka
postavljata analizo mo¢i in vladavine znotraj strukturalnega polja
naddolocujocih sil, kakr$ni so novi tehnoznanstveni aparati vladavi-
ne/oblasti in nove informacijsko-komunikacijske tehnologije. S po-
mocjo teh sil se transkodiranje moc¢i preobraza v stanje svobode pod
totalnim nadzorom. S pojmom transkodiranje moci je treba razume-

63 Zarko Pai¢, Mo¢ nepokornosti: Intelektualac i biopolitika, Zagreb 2006.
64 Martin G. Weiss, (ur): Bios und Zoé: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer
technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt na Majni 2009.

59



ti univerzalni nacin prevajanja discipline in nadzora nad ¢lovekovo
svobodo v pogojih, v katerih neposredna, ziva, telesna komunikacija
izginja. Mo¢ se zdaj prenasa oz., bolje, prevaja tako, da namesto nepo-
srednega odnosa med konkretnim nadrejenim in podrejenim zavlada
tehnologija posredovanja informacij med posiljateljem in prejemni-
kom. Moc¢ je zdaj abstraktna, tako kot tudi sam kapitalisti¢ni red v
svoji moderni in sodobni obliki. Tak§en semioti¢ni model moci se za-
snavlja na Cisti pragmati¢nosti informacij. Transkodiranje zaznamuje
nujni pogoj delovanja novih medijev.® Ce, recimo, ho¢emo sporo¢ilo
razumeti, moramo tisto simbolno v njem prevesti v pragmati¢ni jezik
informacije. S tem je komunikacija mogoca le zahvaljujo¢ tehni¢cnemu
prevajanju druzbenih odnosov v vizualne odnose med objekti. Na isti
nacin se tudi sam jezik artikulira kot kodirano-dekodirano zaporedje
znakov. Pojem transkodiranja je na tem mestu vseeno upravicen zato,
ker je tudi karakter samega pojma moci, ki omogoca svobodno izva-
janje vladavine nad ljudmi kot objekti/stvarmi, nekaj posthumanega.

Tehnologije obvladovanja druzbenega okolja ustrezajo premeni sa-
mega karakterja druzbenih odnosov v sodobnem globalnem redu. Te-
orija telematske druzbe ali pa teorija informacijske druzbe nam kazeta,
da je digitalna mreza novih tehnologij informacije-komunikacije - ce
naj spregovorimo v jeziku tradicionalne metafizike - transcendentalni
pogoj eksistence posameznika v svetu umrezenih subjektov/akterjev in-
terakcije®. Problem ni zgolj v izginotju moderne druzbe, ki je razpadla
na figuracije Zivljenjskih slogov narcisti¢cno razcepljenega posamezni-
ka, kar se zrcali tudi v nacinu prezentacije moderne politike in kulture,
temvec v izginotju druzbe nasploh kot sfere posredovanja svobode med
subjektivnim in objektivnim duhom. Ce ni ve¢ druzbe oziroma Ce se je
druzba preobrazila v nekaj prikazenskega, v nekaj, kar nam je obenem
bliznje in tuje, ali lahko potem sploh $e govorimo o moznostih svobode
v svetu vseskozi$nje indiferentnosti do ponovne ozivitve ideoloskih bo-
jev okrog karakterja same druzbe, ki je razpadla? Z drugimi besedami:

65 Lev Manovich, The Language of New Media, London-New York 2001.
66 Vilem Flusser, Kommunikologie, Frankfurt na Majni 2007; Manuel Castells, Us-
pon umreZenog drustva, Zagreb 2000.

60



mar ni celo govorjenje o disciplinarni druzbi in o druzbi nadzora, ne
glede na vse njegove pronicljive analize preobrazenja moci v sodobnem
svetu, pravzaprav govorjenje o koncu druzbenega, s tem pa tudi realne-
ga politi¢nega organiziranja svobode?*’

V eseju, ki ga je prvotno objavil v reviji LAutre journal ($t. 1, maj
1990) in ga naslovil s Postskriptum k druzbam nadzora, Gilles Deleuze
trdi, da splosna kriza celotnega prostora udejanjanja druzbenosti so-
dobnega ¢loveka kaze na to, da »smo na prehodu iz disciplinarne druz-
be v druzbo nadzora«®. V ¢em se razlikujeta ta dva pojma? Kot je po-

67 Zavoljo resnice je treba odlo¢no reci, da je vprasanje izginotja druzbe v dobi
dogajanja druzbe kot simulakruma radikalno misljeno v delih Jeana Baudrillarda,
in sicer kot prehod iz enega druzbenega modela oziroma paradigme v drugega: iz
onega, ki ga Foucault imenuje suverena oziroma disciplinarna druzba, do druzbe
nadzora, kakor jo opredeli Deleuze.

»To tako v praksi kot tudi zgodovinsko pomeni, da druzbeni nadzor zamenja smo-
ter (bolj ali manj dialekti¢na previdnost, ki bdi nad izpolnjevanjem tega smotra),
torej druzbeni nadzor s pomocjo predvidevanja, simulacije, programske anticipa-
cije, nedolo¢ene mutacije, s katerim pa upravlja kod. Namesto pred proces, ki bi se
dovrseval v skladu s svojim idealnim razvojem, smo postavljeni pred porajanje s
pomocjo modelov. Namesto prerokb nam zdaj preostaja le Se pravica do ‘vpisa. Med
obojim sicer ni radikalne razlike. Spreminjajo in - to velja poudariti — fantasti¢no
izpopolnjujejo se zgolj obrazci nadzora. Od proizvodne kapitalisti¢ne druzbe h ki-
berneti¢nemu neokapitalisticnemu redu, ki to pot tezi k absolutnemu nadzoru: v
tem je ta preobrazba, orozje pa ji ponuja bioloska teoretizacija koda. V tej mutaciji
ni ve¢ nicesar, kar bi bilo ‘nedolo¢eno’: gre za dosezek celotne zgodovine, v kate-
ri Bog, ¢lovek, Napredek, pa tudi sama Zgodovina zaporedoma umirajo v imenu
koda, v katerem transcendenca umira v imenu imanence, slednje pa ustreza veliko
bolj dovrseni fazi vrtoglavega manipuliranja z druzbenimi odnosi.« (Jean Baudril-
lard, Simulacija i zbilja, Zagreb 2001, str. 83.)

Baudrillardove teze o koncu druzbenega nasploh izhajajo iz njegove teorije o koncu
zgodovine in o vladavini medijske slike sveta, v kateri strukture moderne produkci-
je zivljenja kot blaga in kapitala nadomestijo informacijski kodi. Baudrillard in De-
leuze se razlikujeta v tem, da je prvi $e vedno mislec fragmenta v okrozju udejanjene
metafizike, medtem ko je Deleuzova anti-filozofija s svojima klju¢nima konceptoma
imanence in razlike na poti k digitalni svetovnosti sveta kot udejanjene konstrukcije
strojev Zelje (gl. Zarko Paié, Zaokret, Zagreb, 2009, str. 330-364).

68 Gilles Deleuze, »Post-scriptum sur les sociétés de contrdle«, LAutre journal, 1.
1990, str. 1.

61



znano, se prvi nanasa na dobo modernosti, na delovanje institucij 18.
in 19. ter prve polovice 20. stoletja. Analiza mo¢i in nastanka biopoli-
tike, kakrsno je v svojih t. i. zgodnjih spisih in v poznih predavanjih o
governmentalnosti oziroma vladnosti izpeljal Foucault, se usmerja k not-
ranji in vnanji organiziranosti moci kot suverenosti drzavnega (pravno-
-politi¢nega) reguliranja odnosov v teritorialnem ustroju moderne na-
cije-drzave®. Pri tem je Foucault postavil tezo, da so prostori zapiranja
znotraj disciplinarnih institucij, kakr$ne so zapor, bolnisnica, tovarna,
$ola, druzina, vedno doloceni tako, da ni mogoce svobodno prehajanje
iz ene institucije v drugo. Zaprtost taksnih institucij je obenem nujni
pogoj za to, da lahko obstaja koncept omejene suverenosti osebe in nje-
ne svobode. Prostor in ¢as zaprtosti institucij z njihovimi internimi pra-
vili ustrezata razvoju sistema, ki je v sebi zasnovan korporativno. Pred-
postavki njegove moci v obvladovanju narave in drugih prostorov sta
disciplina in racionalnost. Iz tega izhaja, da kapitalizem ni druzbeni red,
ki bi bil nadrejen modernemu ustroju liberalnodemokrati¢ne politike,
temve¢ je kompleksna konfiguracija moci, ki se zasnavlja na abstrak-
tnih druzbenih odnosih menjave dela in kapitala na trgu. Foucaultova
analiza disciplinarne druzbe spada v klasi¢ni model delitve ekonomije,
politike in kulture. Zaprtost posameznega sistema in njegova relativna
avtonomija ustrezata dobi omejene teritorialne suverenosti, v sredis¢u
katere je koncept nacije-drzave.

V Cem pa je razlika med klasi¢nim (tj. modernim) in sodobnim
artikuliranjem moci v globalnem kapitalizmu? Po Deleuzu gre pri
tem za fundamentalno premeno. Iz nje izhajajo nezaslisane posledice
ne samo glede Zivljenja posameznika v druzbenem redu, temvec tudi
v zvezi z modernim konceptom svobode v zahodni zgodovini idej.
Ce se disciplinarna druzba zasnavlja na zaznacbi lastnega podpisa kot
jamstva fiksne osebne identitete, druzba nadzora kot instanco, ki re-
gulira fluidno identiteto osebe, uvaja geslo (password). Disciplinarna
druzba se po svoji logiki zasnavlja na nacelih analognosti, druzba nad-
zora pa na binarnem kodu kot nujnemu pogoju informacijske dobe.

69 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collége de France), New
York 2008.

62



To, kar se dogaja v tej premeni, zares prevratno uc¢inkuje na sleherno
nadaljnje zagovarjanje posameznikove svobode delovanja v druzbe-
nem redu globalitarnosti. Individuum je tisto nedeljivo, kar oznacuje
temelj sebstva v modernem redu subjektov/akterjev. Deleuze namesto
pojma individuuma v zvezi z druzbo nadzora uporabi izraz dividu-
al. To je nekaj brezkon¢no deljivega in nadomestljivega, kar namesto
subjektivacije predpostavlja njeno nasprotje — objektivacijo osebe”.
Po Deleuzu lahko omenjena nacina organiziranja moc¢i druzbe razu-
memo po analogiji z razlikovanjem med dvema vrstama tehnologij
ali strojev. Za disciplinarno druzbo je klju¢en hierarhi¢ni red moci
v obliki piramide, po zgledu delovanja termodinamicnih strojev, za
druzbo nadzora pa odprtost, fluidnost in rizomatska struktura infor-
macijskih tehnologij in racunalnikov.

Podobno misel bodo v svojih analizah umrezene druzbe (network
society) v informacijski dobi izpeljali Manuel Castells ter Michael
Hardt in Antonio Negri, ki v svojih delih nadalje razvijata Deleuzo-
vo teorijo”. Neoliberalni red globalizacije je brez enovitega sredisca.
Deluje brez hierarhije, pa tudi brez univerzalnega subjekta-substance
v smislu dialektike moderne nacije-drzave in druzbe drzavljanov. To,
kar Deleuze imenuje druzba nadzora, se nanasa na interaktivno kro-
zenje podatkov abstraktnih teles, na stroje Zelje ter na informacijske
spopade in vojne med transnacionalnimi korporacijami, ki prehajajo
sleherno teritorialno in fizi¢cno mejo modernega sveta. Brez dvoma na
podlagi te analize lahko izpeljemo sklep, da je Deleuze stanje funda-
mentalne premene druzbe opisal, izhajajo¢ iz fundamentalne preme-
ne v tehnologiji vladavine. Namesto energetike je zdaj na delu infor-
matika. Zato nadzor ni ve¢ disciplina vzpostavitve omejene svobode
subjekta v kapitalizmu moderne, temve¢ tehnolosko nadziranje celot-
nega Zzivljenja, brez kakrsne koli razvidne delitve na javno in zasebno
sfero. Pravilneje bi bilo reci, da je druzba nadzora rizomatskega kapi-

70 Gilles Deleuze, »Post-scriptum sur les sociétés de controle, str. 2.

71 Manuel Castells, Uspon umrezenog drustva, Zagreb 2000; Michael Hardt/Anto-
nio Negri, Empire, Harvard 2000 [Prim. slov. prevod: Michael Hardt/Antonio Ne-
gri, Imperij, prev. B. Beznec, Ljubljana 2003. Op. prev.].

63



talizma korporativna privatizacija oziroma izginotje sleherne oblike
nezvedljivosti ¢lovekove druzbene »narave«. Ni nakljudje, da Deleuze
v podkrepitev svoje analize tega stanja globalne entropije navaja pisa-
telja Anthonyja Burgessa. Ta v svojih distopi¢nih romanih, $e poseb-
no v Peklenski pomaranci, skoraj$njo prihodnost opredeli kot nenehni
nadzor nad ¢lovekom z vsemi moznimi sredstvi. Tudi paradigmatsko
delo literature 20. stoletja, roman Franza Kafke Proces, je po Deleuzu
napoved prikazenskega sveta nadzora nad ¢lovekom. Ta preobrazba iz
discipline v nadzor je bila zanj zadeva casa, ki je tik pred nami.

Toda, kot pokaze Deleuze, ne gre zgolj za nekaj, kar spada v ozjo de-
finicijo druzbenosti in druzbe. Nasprotno, gre za veliko $irsi sklop dis-
pozitivov, torej strateskih praks, diskurzov, artikulacij idej in moci, ki
tvorijo to »novo prikazen«: to so farmacevtska industrija, molekular-
ni inZeniring, genska manipulacija. Tehnoznanstveni kod sodobnosti
doloca tendence in mozne variacije realnosti. Zato je druzba nadzora,
kakrs$na se kaze v okviru Deleuzovega premisljevanja o odnosu med
deteritorializacijo in reteritorializacijo moci, predvsem rezultat
fundamentalne tehnoloske premene v naravi samega kapitalizma.
Neoliberalni kapitalizem je novi, univerzalni globalitarni kod. V njem
se rezultati tehnoznanstvene (re)produkcije Zivljenja kot umetnega
zivljenja in umetne inteligence spajajo s korporativno strategijo nad-
zora nad zivljenjem posameznika, umrezenega v informacijske termi-
nale komunikacije. S tem komunikacija skupaj z informacijo postane
geslo nase dobe. Ne samo da z interaktivnim delovanjem subjektov/
akterjev nadomesti pojem druzbe, temve¢ nakazuje tudi usmeritev
prihodnosti - izgradnjo virtualnih skupnosti kot druzbenih mrez.
Deleuze na nekem mestu v tem svojem, za naso dobo preroskem eseju
zatrdi: »Ni razloga za up in strah, vse je zgolj v tem, kako najti nova
orozja«’*. To je tako reko¢ edino mesto v tem tekstu, na katerem skusa
avtor, kot se zdi, najti alternativo druzbi nadzora. Nenavadno u¢inku-
je, da pri tem skusa nekako odgnati up in strah, ogrozenost ¢loveske
eksistence, medtem ko prihaja nova doba, ki v svojem zagovoru ¢lo-

72 Gilles Deleuze, »Post-scriptum sur les sociétés de controle, str. 2.

64



vekovih pravic in svobos¢in skriva totalitarno sporocilo, saj v sredisce
vsega postavlja razdruzbljeni in deetatizirani pojem svetovnega trga
kot novo metafiziko brez skrivnosti. Sam Deleuze je v nekem pogovo-
ru postavil radikalno trditev, da je v neoliberalnem kapitalizmu raci-
onalno vse, razen kapitala oziroma kapitalizma samega, torej trditev,
da je v samem bistvu kapitalizma norost”™. Se bolj nenavadno pa je to,
da namesto upa in strahu kot edino resitev zoper totalitarne tenden-
ce druzbe nadzora najdeva v iznajdbi »novih orozij«. Kaj to pomeni?
Da bi to zagonetno, na videz radikalno-subverzivno izjavo lahko ra-
zumeli, moramo bolj natan¢no pokazati, kaj tvori strukturalno polje
izkazovanja druzbe nadzora in zakaj Deleuze neomarksisti¢no kritiko
ideologije kriti¢no zavraca kot iluzijo oziroma kot nebogljeni poskus
spopada s politi¢nimi strategijami neoliberalnega kapitalizma.

V druzbi nadzora mesto tovarne prevzame korporacija. Vendar se
to ne dogaja v prostoru v njegovem fizicnem pomenu, temvec v virtu-
alnosti. Razlika je v tem, da je logika delovanja nadzora digitalna, in
ne analogna. To pomeni, da korporacija u¢inkuje po nacelih modula-
cije. Prav ta nacela veljajo za logiko novih medijev. Ve¢na metastabil-
nost korporativnega kapitalizma se v njegovi neoliberalni fazi izkazuje
v nenehnih krizah. Zato je sistem entropicen, ne pa tak, da bi terjal
uravnotezenost vseh delov. Deleuze meni, da moderna disciplinarna
druzba, kot jo je prikazal Foucault, temelji na ideji enotnega telesa v
dvojni podobi: na eni strani je nadzornik oziroma upravljalec poslov
v tovarni, na drugi pa delavec, ki se ga nadzira s pomocjo delovne di-
scipline, zasnovane na sistemu nagrad in kazni. Iz tega ocitno izhaja,
da so druzbeni odnosi v kapitalizmu moderne se vedno »¢loveski«.
Seveda so taksni v svoji negativni podobi, saj gre za sistem neposredne
komunikacije v piramidalnem redu upravljanja. Mnozice in sindikati
kot organizacija proti-moci dela v odnosu do kapitala se lahko mo-
bilizirajo zoper venomer vidnega in teritorialno omejenega, fiksnega
sovraznika, uteleSenega v figuri kapitalista kot lastnika tovarne, ki je
obenem tudi del politi¢no-ekonomske moci nacije-drzave, cetudi na-

73 Gilles Deleuze/Félix Guattari, »Capitalism; A Very Special Delirium, v: Lothrin-
ger, S. (ur.), Chaosophy, New York 1995.

65



¢eloma gre za liberalni kapitalizem z jasnimi kompetencami in pra-
vicami zasebne lastnine. Tako kot korporacija nadomesti tovarno, to,
kar imenujemo permanentno izobrazevanje, s katerim naj bi usvajali
nujno potrebne nenehno nove tehnike in tehnologije dela, nadomesti
$olo. Kot jasno pokaze Deleuze, ne gre zgolj za premeno v trajanju in
naravi izobrazevanja, temve¢ za premeno v trajanju in naravi nadzora.
Korporativni sistem je obrazec slehernega reformiranja tistega, kar je
$e preostalo od druzbe, Se posebno univerzitetnega izobraZevanja. Ze
po tem je jasno, da je to izobrazevanje ve¢ od ideoloskega aparata dr-
7ave, kot ga je Se razumel neomarksisti¢ni filozof Louis Althusser.” Se
ve¢, je akumulirani socialni/kulturni kapital posameznika in skupnos-
ti (community) in kot taksno univerzalna mo¢ vladavine v kiberneti¢-
no zasnovanem kodu celotnega Zivljenja ljudi. Ko je kod numeri¢no
preveden v jezik vladavine nad Drugimi, govorimo o druzbi nadzora
kot informacijski druzbi.

Najpomembnej$a premena v tistem, kar spada v moderni kon-
cept svobode, s tem pa tudi k liberalni ideologiji osebe, zasebne
lastnine in ¢lovekovih pravic, je po Deleuzu proces ¢lovekovega de-
individualiziranja. Gre za nekaj zares paradoksalnega. Vsi merodaj-
ni teoretiki informacijske druzbe in postmoderne namre¢ govorijo
o svobodi izbire in o kultu individualizma v odprti druzbi mnozi¢ne
kulture. Deleuze pa, nasprotno, trdi, da je druzba nadzora, v kateri
ima temeljno vlogo korporacija, razdejala pojem modernega sub-
jekta in modernega individuuma. Tako se posameznik ne postavlja
ve¢ nasproti mnozici. Posameznik in mnozica sta binarni opoziciji,
ki v druzbi nadzora izginjata. Nadomescajo ju podatki, zgledi, trgi
in banke (podatkov). Namesto individualizacije kot predpostavke
svobode delovanja smo v korporativnem neoliberalnem kapitaliz-
mu prica dividualizaciji, vzpostavljanju fluidnih in nadomestljivih
identitet. Zato je logika druzbe nadzora istovetna z delovanjem stro-
ja tretje generacije — racunalnika. Po Deleuzu mutacija kapitalizma
ustreza tehnologki inovaciji. Zato je predpostavka delovanja celotne-

74 Luis Althusser, Essays on Ideology, London-New York 1984.
66



ga sistema prav moznost njegove entropije. Ce je bil kapitalizem 19.
stoletja, kakor ga je opisal Marx v Kapitalu, kapitalizem koncentra-
cije kapitala, blaga in denarja, potem je sodobni neoliberalni globali-
tarizem disperzen, je kapitalizem marketinga in finan¢nega nadzora
nad trgi. Deteritorializirani prostori tak$nega kapitalizma so spek-
takularna postmoderna arhitektura povrsin in zrcal, ne-kraji, ki so
na(do)mestljivi, fleksibilni in zato brez hierarhije in brez sredisc¢a.”
Vse se vrti okrog tega. Druzina ni ve¢ vezana na tovarno, temvec
na korporacijo, ki v realnosti nima svojega kraja, saj je nenehno v
procesu relociranja.” Iz tega ni tezko potegniti sklepa, da je kapital
v tem procesu scela v polozaju ubegajocega (runaway), ki ga nika-
kor ne more doseci pravi¢na roka delavskega gneva. Mobilizacija je
totalna. Zajema vsa okrozja sveta, ki niso ve¢ politicno-ideolosko
razdeljena. To pomeni, da je prva Zrtev neoliberalne destrukcije
druzbe - mo¢ organizacije dela v sindikatih kot subjektih/akter-
jih boja v druzbi moderne. Ni nakljucje, da je prav na vrhuncu
vladavine neokonservativne politike lady Thatcher konec 70. let 20.
stoletja prislo do najsilovitejse oblike privatizacije javnega sektorja
in dusenja sindikalnega boja. Toda ¢e je tedaj nadzorni mehanizem
korporacij $e predstavljala nacija-drzava, lahko re¢emo, da je danes
prislo do zaobrata. Zdaj transnacionalne korporacije nadzirajo na-
cijo-drzavo.”” Le tako je mogoce na temelju Deleuzovih analiz razu-
meti, kaksna je ta druzba brez druzbe, ki ni ve¢ niti v lasti drzave.

Deleuze pri svojem opisu te fundamentalne premene, do katere je
prislo z druzbo nadzora, tako kot tudi drugi najpomembnejsi socio-
logi globalizacije sploh ne govori ve¢ o razredno-druzbeni fragmen-
taciji, o vprasanju druzbenih vlog, o identiteti in individualizaciji, kar
so vse pojmi postmoderne sociologije. Gre samo $e za akumulacijo
in distribucijo tehnolosko-politicne moci, za marketing kot osrednji

75 Bernard Tschumi, Architecture and Disjunction, Cambridge, MA-London 1996; Jean,
Baudrillard,/Jean, Nouvel, The Singular Objects of Architecture, Minneapolis 2002.

76 Zarko Pai¢, Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, Zagreb 2005.

77 Ulrich Beck, Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue weltpolitische
Okonomie, Frankfurt na Majni 2002.

67



pojem korporativnega kapitalizma in - kar omenjamo nazadnje, a
je najpomembnejse — za korupcijo. Kjer je razdejano celotno okrozje
druzbe drzavljanov, osrednji pojem socialne interakcije postane ko-
rupcija. Korupcija je v samem bistvu reda. V' birokratskem redu, ki
temelji na avtoregulaciji trzi$¢a kot mere vsega nemerljivega, denimo
izobrazevanja, znanja, kulturnih tehnik in umetnosti, korupcija ni
ve¢ niti anomalija oziroma nemoralno dejanje klientelisti¢ne prakse.
Deleuze s pojmom korupcije torej ne misli le na stari obi¢aj podku-
povanja drzavnih uradnikov in politikov, zato da bi nam ti povrnili
uslugo. Tu gre za pervertirani sistem druzbene netransparentnosti,
ki ga regulirajo racionalne transakcije na iracionalnem trgu. Korup-
cija je oznaka za skvarjenost in sprevrzenost sistema, v katerem sta
prevara in podkupovanje drzavnih uradnikov in politikov celo zgolj
manj nelegitimni obliki legitimiranja ideoloske strukture neoliberal-
nega kapitalizma. Socio-tehnoloske $tudije o mehanizmih nadzora v
korporacijah kazejo, da je temeljno nacelo funkcioniranja korporacije
njeno univerzalno moduliranje. V druzbi nadzora se namre¢ vsepov-
sod sre¢ujemo z izginotjem substance in subjekta vladanja, ki sta bila
doloc¢ilna za druzbo discipliniranja. Kar se po navadi razume kot kriza
institucij, se tu kaze kot neizogibni in trajni proces totalnega nadzo-
ra, v katerem so vse institucije — zapor, Sola, bolnisnica - brez svojih
subjektov. Ni potrebno biti fizi¢no zaprt v instituciji, kot je to veljalo
za dobo moderne. Namesto tega je odnos do zapornika, u¢enca in
pacienta »odprt«, v tej odprtosti pa so vseskozi pod nadzorom elek-
tronskega Cipa. Nadzor je torej tehnoloski in zato njegov karakter ni
cloveski oziroma je celo posthuman. S tem Deleuzovo razumevanje
tistega, kar se po navadi imenuje druzba, zZe bistveno doloca koncept,
ki je tako reko¢ istoveten s Heideggrovimi postulati o »stanovitnosti
v premeni«’® moderne druzbe kot rezultata novoveske subjektivitete.
V skladu z Deleuzovo diagnozo druzbe nadzora bo nasi prihodnosti
bolj vladal nadzor kot pa tehnike discipliniranja ¢loveka. Radikalna
premena in nenehne tehnoloske inovacije niso nekaj, kar bi bilo lo-
giki »kapitalisticne norosti« tuje. Nasprotno, gre prav za pojma nje-

78 Martin Heidegger, Vier Seminare, Frankfurt na Majni 1977.
68



ne substance, njenega imanentnega bistva, v katerem se ta kaze kot
»prozorni« sistem nadzora nad produkcijo, menjavo, distribucijo in
potro$njo stvari/objektov. Gibalo celotnega reda korporativnega ka-
pitalizma je torej zZelja. Ta prekoracuje meje vsega, kar je. Gre za red
transgresije vseh tabujev in vrednot, ki se — paradoksno - stabilizira
tako, da v svoj novi kod vpelje nacelo nenehne premene.

Deleuze in Guattari v Anti-Ojdipu in v Tiso¢ platojih pojma druz-
be nista natan¢no opredelila. Iz omenjenih del lahko zgolj izpeljemo
trditev, da je druzba - ta se v binarni poziciji z drzavo kot »vojnim
strojemc ¢leni na »primitivno« in »moderno« - zgolj odnos mo¢i in
segmentiranja. Da bi se lahko izkristaliziralo to, kaj druzba je, ce je
ta v sklopu drzave kot »vojnega stroja«, kaj je torej njena differentia
specifica v odnosu do drzave, moramo izhajati iz tega, da je Deleu-
ze antiheglovec.” Izhodi$¢na predpostavka njegovega filozofiranja je
imanenca v razliki. Namesto o biti je pri njem govor zgolj o postajanju.
Tendenco-latenco razvijanja v zgodovinskem ¢asu zamenjuje proce-
sualnost. Iz tega se druzba kaze kot nekaj, kar se nahaja v nenehnem
postajanju. Druzba je za Deleuza, tako kot tudi za Marxa, najprej od-
nos. Ta se vzpostavlja v procesih produkcije in menjave materialnih
in simbolnih dobrin. Poststrukturalizem neizbezno ostaja v mejah
relacij. Njegova ontologija drzavo-druzbo, politiko in ekonomijo situ-
ira v koncept strukturalnih odnosov, iz katerih neki dolocen fenomen
sploh sele lahko razumemo kot predmet druzbe. Lahko bi celo zatrdili
- seveda v ponovnem zaobratu -, da druzbe sploh ni pred odnosi, ki
omogocajo pojav relacij sil oziroma strateskih iger, ki nosijo oznako
druzbenih vezi. Zato pa obstaja igra moci drzave kot »vojnega stroja,
v katerem gre za »brezmejno polje interakcij«.*

V tem procesu nastaja druzba nadzora. Ta po Deleuzu pomeni
radikalno premeno ne samo pojma druzbe kot druzbe drzavljanov

79 Gilles Deleuze, Logik des Sinns, Frankfurt na Majni 1993. [Prim. slov. prevod:
Gilles Deleuze, Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 2013, op. prev.]

80 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987, str. 464.

69



v epohi moderne, temve¢ tudi pojma nacije-drzave, klju¢nega poj-
ma politike suverenosti. Vendar do ontoloskega pomena druzbe
nadzora kot prikazenskega stanja svobode pod nadzorom, v ka-
terem neoliberalna ekonomija v obliki transnacionalne korpora-
cije podjarmi vse preostale elemente nezvedljivega ¢lovekovega
zivljenjskega sveta, ne moremo prodreti, ne da bi prej pokazali, kaj
Deleuzu sploh pomeni tisto »novo« v svetu. Kako nastaja novo?
Predvsem kot nenehna ména elementov v interakciji. V nasprotju
s tehnodeterminizmom zgodovine, kakrsen je na delu v teorijah
medijev McLuhana in Flusserja,® je Deleuzova pozicija interak-
tivni indeterminizem struktur in moci. Zato druzba in druzbeni
odnosi pri udejanjanju svobode v prostoru-c¢asu nikakor ne igrajo
drugorazredne vloge. Novo je nenehna moznost postajanja v med-
sebojnih procesih interakcije in deteritorializiranja. Zato pojem
druzbe nadzora kaze, kako vse instance delovanja subjektivnega
in objektivnega duha niso prevladane v ne¢em tretjem, denimo, v
nekaksnem kvazi-heglovskem absolutu tehnoznanstveno organizi-
rane korporacije onstran nacije, drzave in druzbe drzavljanov. Gre
za to, da sama druzba s svojimi mehanizmi discipliniranja in nad-
ziranja posameznika v njegovem druzbenem okolju postaja nadzor
nad samo sabo. Program le-tega je

»instalacija novega sistema dominacije. Eno izmed najpo-
membnejsih vprasanj zadeva invalidnost sindikatov: v svoji ce-
lotni zgodovini so se umescali v boj zoper discipliniranje oziro-
ma znotraj prostorov zapiranja: se jim bo uspelo prilagoditi ali
pa bodo ustvarili nove oblike odpora zoper druzbo nadzora?«*

Invalidnost je beseda, ki natan¢no ustreza organiziranju proti-mo-
¢i v svetu, v katerem je samo delo v svoji najvisji obliki realne eksis-

81 Zarko Pai¢, Vizualne komunikacije: uvod, Zagreb 2008.
82 Gilles Deleuze, »Post-scriptum sur les sociétés de controle, str. 4.

70



tence blaga in kapitala postalo nekaj imaterialnega in virtualnega. Ta
premena v strukturi dela se nanasa predvsem na visoko izobrazene
menedzerje in tehnokrate korporativnega kapitalizma. Sodobne soci-
oloske teorije o kognitivnem kapitalizmu, denimo, nacenjajo vprasa-
nje o transformiranju birokratskega reda druzbe nadzora v red nove
elitarne hierarhije, ki temelji prav na nacelih, ki jih v realnost preva-
jajo osnovni pojmi Deleuzove teorije: deteritorializiranje, disperzija,
konekcija, rizom.** Glavno vprasanje ogrozenosti svobode v globali-
tarni dobi nikakor ni pateti¢no vprasanje o clovekovih svobos$¢inah ali
pa vprasanje o identiteti spola/rodu, rase, kulture, temvec vprasanje
o moznosti odpora zoper disciplinarni nadzor kapitala v prikazenski
formi transnacionalne korporacije. Neoliberalizem je razdejal druz-
bo, nacijo-drzavo pa preobrazil v instrument kapitalisti¢cnega razvoja.
Transnacionalne korporacije, i$¢o¢ ekstraprofit na svetovnih trziscih,
vladajo deteritorializiranim prostorom, in sicer tako, da sindikate s
tem preobrazajo v organizacijo invalidne proti-mo¢i. V tej igri so sin-
dikati strukturno brez moci. Le stezka lahko pric¢akujemo, da bodo
nastale nove forme radikalnega odpora, in sicer prav zato, ker so sin-
dikati po svoji formi $e vedno organizacije dela v klasi¢ni naciji-drza-
vi, po svoji vsebini pa spadajo v moderno druzbo discipliniranja. Zato
edina oblika radikalnega protesta zoper mehanizme druzbe nadzora
ne more ve¢ biti sindikalni boj, tj. frontalni spopad dela in kapitala,
temvec je to lahko le notranja subverzija tega reda samega. Situacija
je paranoidna zato, ker je celotni red shizofren oziroma razcepljen in
brez fiksne identitete. Edino mesto resni¢nega odpora — a prav zaradi
tega je ta odpor ze vnaprej brez slehernega haska - so antiglobalizacij-
ski protesti v svetovnih prestolnicah, v katerih potekajo zasedanja naj-
mocnejsih drzav sveta: politiécna mo¢ neoliberalnega globalitarizma je
namre¢ natancno locirana prav v teh mestih. Zato pa se produktivna,
in zato edina zares delujoca, ekonomska mo¢ nenehno izmika sleher-
nemu nadzoru in moznosti lociranja. Prav v tem je temeljni problem
(ne)moci svobode, ki nima ve¢ svojega mesta posredovanja — javnega

83 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987.

71



prostora druzbe drzavljanov. Ta prostor je primarno in tudi edino mo-
go¢ le kot univerzalni politi¢ni prostor svobode.

Na katero orozje misli Deleuze, ko se izogne tako upu kot tudi
strahu pred prihodom druzbe nadzora? Na to vprasanje lahko od-
govorimo hipoteti¢no. To orozje je ali notranji mehanizem nadzora
same druzbe nadzora - torej politicna institucija odpora, ki se po-
rojeva znotraj same mreze korporativne strukture sveta kot druzbe
nadzora - ali pa ga sploh ni. Torej gre za svobodo kot mo¢ samega
zivljenja, za nezvedljivost tega Zivljenja na kar koli drugega kot na
nepodloznost racionalno-iracionalnemu modelu delovanja korpo-
rativnega sistema dominacije nad ¢lovekovim telesom. Ta pojem je
soroden tistemu, kar je Foucault razvijal v spisih in predavanjih
o biopolitiki in governmentalnosti iz svojega t. i. poznega obdobja
- namre¢ pojmu biomoci.* Deleuze, tako kot tudi sam Foucault,
zavraca neomarksisti¢no kritiko ideologije kot sredstva spoznavno-
-kriti¢nega razgaljevanja iluzornega nacina delovanja neoliberalne-
ga kapitalizma. V sklopu vprasanj o izginotju druzbe v dobi globa-
litarnosti vprasanje ideologije ni pomembno, prav tako pri tem tudi
ne gre samo za ekonomsko-ideolosko razliko med klasi¢nim in ne-
oliberalnim modelom vladavine (disciplina — nadzor). Ideologija je
pri tem nekaj drugorazrednega. Pomembna je zgolj superstruktura
moci v vseh nacinih svojega reprezentiranja (pravo, politika, zna-
nost, izobrazevanje, kultura). Po Deleuzu je iluzija prav to, da obsta-
ja nekaksna ideologija druzbe nadzora neoliberalnega kapitalizma.
Ideologija je aparat oziroma dispozitiv moci v svoji organizaciji apa-
ratov in dispozitivov, kot je Deleuze reinterpretiral ta Foucaultova
pojma, in ne nova zavest, ki bi se reprezentirala kot resnica. Ta teza
pomeni naravnost radikalno sprevrnitev neomarksisticnega modela
ucinkovanja ideologije kot »lazne zavesti«.®

84 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collége de France), New
York 2008. [Prim. slov. prevod: Michel Foucault, Rojstvo biopolitike: kurz na Collége
de France, prev. Aljosa Kravanja, Ljubljana 2015. Op. prev.]

85 Slavoj Zizek, The Sublime Object of Ideology, London-New York 1991; Terry Ea-
gleton, Ideology, London-New York 1991.

72



Vendar se z njo marsikdo ne bo mogel zlahka strinjati, ¢etudi se
izkazuje na dokaj prepricljiv nacin. Z njo se ni mogoce zlahka strinjati
zato, ker se Ze sam pojem ideologije od Marxa pa vse do Althusserja
strukturira okrog pojma zavesti kot superstrukture moci v kapitali-
sticnem druzbenem redu. Strukture ideoloskega diskurza se pokriva-
jo s strukturami druzbene, politi¢ne in kulturne delitve v materialni
produkciji. Pri tem ne gre za problem odnosa med (druzbeno) bitjo in
kompleksno konfiguracijo zavesti znotraj reda dominacije in hegemo-
nije. Gre za interakcijo med mocjo kot strukturo dominacije in obliko
institucionalizirane zavesti o resni¢nosti tak$nega strateskega delova-
nja. Tako je prav neoliberalizem v ekonomiji istoveten z neokonser-
vativizmom v politiki in kulturi. Mo¢ in ideologija sta si v odnosu
interakcije, ¢etudi je vprasanje organizacije moci predvsem vprasanje
vladavine. Kot to kazejo $tevilni zgledi iz sodobnega sveta, je slednja
lahko totalno necloveska, brez kakrsne koli potrebe, da bi se legiti-
mirala s sklicevanjem na svete izvire »vere« ali pa na pravila razuma.
Mo¢ v druzbi nadzora prav tako ni prikazenska sama po sebi, temvec
je artikulacija diskurza tehnoznanosti in upravljanja, s pomocjo kate-
rega se udejanja nacin, kako so vladani sami subjekti/akterji vladanja.
Zato bi bilo bolje reci, da gre tu za redefinicijo ideologije s pomocjo
Foucaultovega glavnega »orozja« — vednosti kot dispozitiva in aparata
moci v disciplinarni druzbi. Vendar je med Foucaultom in Deleuzom
dosti sti¢nih tock, ¢e ne celo istovetnosti, glede tega, kar se dogaja v
prostoru-casu totalne mobilizacije moc¢i kot nadzora.

V predavanjih iz let 1978-1979 na College de France, v katerih raz-
vija idejo o nastanku biopolitike in se ukvarja z genealogijo vladnosti
oziroma governmentalnosti, Foucault slednjo razume kot »vescino
vladavine«, ki v sebi zdruzuje politicno vladanje in celotni diskurz
o vladanju kot strateski igri moci v razli¢nih arhivih vednosti o vla-
danju, ki so se razvili v zgodovini, od grske parrhesie, prek instru-
mentalne novoveske ideje o suvereni drzavi do nase dobe biopolitike
neoliberalnega kapitalizma.*® Genealogija moderne drzave je pove-

86 Thomas Lemke, »The Birth of Biopolitics - Michel Foucault’s Lecture at the
Collége de France on Neo-Liberal Governmentality«, Economy & Society 30,

73



zana z odkritjem koncepta governmentalnosti kot tehnologije moc¢i. V
nasprotju s politicnim razumevanjem vladanja, kakrsno je v obtoku
od konca 18. stoletja naprej, se je vladanje od antike do novega veka
razumevalo kot vescina in kot specificna tehnologija povezovanja
bozjega, ¢loveskega in naravnega odnosa v tem, kako Ziveti zivljenje
kot tak$no. Po Foucaultu je problem neoliberalizma to, da se z njim
vzpostavlja povsem nova logika racionalnosti. Zdaj vladavina ni poli-
ticna par excellence, tako kot v klasi¢nem liberalizmu moderne disci-
plinarne druzbe, temvec se premesc¢a na podrocje ekonomske neena-
kosti subjektov/akterjev na trgu:

»... tekmovanje, samo tekmovanje lahko zagotavlja eko-
nomsko racionalnost.“®”

Racionalnost neoliberalizma se kaze kot nekaj skrajno transparentne-
ga. Nikakrsnega dvoma ni vec. Predpostavka racionalnosti delovanja
subjektov/akterjev v dobi globalitarnosti je razdejanje druzbe. Vendar
je ta racionalnost istovetna temu, kar Deleuze pravi o »naravi« ka-
pitalizma: da je njegova imanentna logika »norost« oziroma da je v
kapitalizmu racionalno vse, razen samega kapitala in njemu ustreznih
druzbenih odnosov. Neoliberalizem kot univerzalna forma vladanja v
dobi globalitarnosti deluje kot

»... zaobrat druzbenih odnosov v ekonomske odnose.“%

§t.2/2002, str. 190-207.

87 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 118-119. [Prim. slov. prevod: Mi-
chel Foucault, Rojstvo biopolitike, kurz na Collége de France, prev. Aljosa Kravanja,
Zalozba Krtina, Ljubljana 2015, str. 113. Op. prev.]

88 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 240. [Prim. slov. prevod: Michel
Foucault, Rojstvo biopolitike, str. 234-235.]

74



V tej strukturni inverziji, ki je pogoj moznosti druzbe nadzora, se
celotno druzbeno telo in sam sistem oz. sestav pojavljata kot insti-
tucionalizirani red monetarne menjave. V tem je vsa skrivnost ide-
oloske produkcije vednosti in tehnologij vladanja korporativnega
neoliberalnega kapitalizma. Vse oblike »subjektivnega duha«, od za-
konske zveze, vzgoje in izobrazevanja otrok do kriminala in psiho-
-socialnih anomalij, se odzrcaljajo v racionalni iracionalnosti reda
vladavine s pe¢atom prikazenske Stvari, ki zadobiva atribute bostva
brez religije. Zato je Walter Benjamin lahko zapisal, da se kapitalizem
kaze kot novi religiozni kult. Pri tem se kot nova dogma vzpostavlja
neoliberalni red mo¢i (vladavina plus ideologija). Doktrina pa nikoli
ne more posedovati verodostojnosti, ¢e se je ne vcepi v kolektivno in
individualno zavest. Sele tedaj je lahko neprekoracljivi horizont ¢&lo-
vekovega delovanja v pogojih svetovnozgodovinske dogme, ki traja
od konca 80. let 20. stoletja pa vse do danes, namre¢ dogme o novem
svetovnem redu globalizacije oziroma konca zgodovine®*” Prav zara-
di te dogme o vecni in univerzalni racionalnosti takega reda se ne
more vzpostaviti radikalna alternativa neoliberalnemu kapitalizmu.
Poglavitni argument te dogme je soroden argumentom iz srednjeve-
$ke negativne teologije v zvezi s transcendentalnimi pojmi, kot sta
dobro in resnica: »Morda ta sistem res ni najboljsi, najpravicne;jsi
in najucinkovitejsi. Zato pa je manj slab, manj nepravicen in manj
neucinkovit od katerega koli drugega sistema.« Iz te dogme izhaja
tudi teza Fredrica Jamesona, da si je lazje zamisliti apokalipso ali pa
konec sveta kot pa konec kapitalizma®

Po Foucaultu analitika moci kot governmentalnosti izkazuje tri
zgodovinsko-strukturne stopnje.

89 Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man, New York 1992;
Jacques Derrida, The Spectres of Marx:The State of the Doubt, Mourning and the New
International, London 1994.

90 Fredric Jameson, Cultural Turn: Selected Writings on the Postmodern 1983-1998.
London-New York 1998, str. 68. [Prim. slov. prevod: Fredric Jameson, Kulturni
obrat: izbrani spisi o postmoderni 1983-1998, prev. Primoz Krasovec, Ljubljana
2012, str. 65. Op. prev.]

75



1) V nasprotju s predstavo o modi, ki se utelesa v zakonu in kon-
senzu, se governmentalnost vzpostavlja v boju in vojni. To je
Nietzschejeva izhodi$¢na postavka, ki jo sicer lahko zasledimo
tudi v zgodnjih Heglovih spisih o razvoju drzave. Foucault to
imenuje Nietzschejeva hipoteza. Cetudi gre pri tem za zanika-
nje pravno-diskurzivnega koncepta moci, to $e ne pomeni, da
prehajamo onstran njegovega okvira — gre le za zaobrat gene-
alogije moci: Foucault tu poudarja mikro-, ne pa makrofiziko
moci. Slednja se kaze v drzavno-pravnem konstituiranju politike
suverenosti, ki se razteza vse od novoveskega naravnega prava
do modernih nacij-drzav. Dejansko zivljenje vladavine in njenih
strateskih bojev pa se odvija v okrozju, ki bi ga Hegel imenoval
subjektivni duh. Predvsem gre za instituciji druzine in $ole. S tem
ko se pri Foucaultu perspektiva na ta nacin zaobrne, se razpre
ontolosko-politi¢na razlika med mocjo kot vladavino in mocjo
kot samo-vladavino. Prav v tej razliki je smisel governmentalnos-
ti. Pri tem pa moment nasilja ni izklju¢en: ker se drzavo razume
instrumentalno, to predpostavlja rabo sile prek sodstva, policije
in vojske.

2) Governmentalnost se nanasa na racionaliziranje posamezni-
ka znotraj druzbe in drzave. To pomeni, da samonadziranje ni
le vrlina duhovne moci brzdanja nagonov in strasti, zato da bi
dosegli maksimum Zivljenjske sile v interakciji z Drugimi. Gre
za svojsko notranje discipliniranje, prek katerega se zavest posa-
meznika v skupnosti privaja na zunanja politicna pravila in na
ekonomsko eksploatacijo kot na »naravni« nac¢in ¢lovekovega
eksistiranja v svetu. Nastanek koncepta moderne subjektivnosti
lahko analiziramo prav, izhajajo¢ iz tovrstnih tehnologij sebstva.”*
Vendar se subjekt po Foucaultu ne razvija samo s pomocjo me-
tafizi¢nih disciplin doseganja samozavedanja. Nelocljivo je pove-
zan tudi z artikuliranjem mo¢i v drzavi (politiki) in druzbi (eko-

91 Michel Foucault, »Technologies of Self (A Seminar with Michel Foucault at the
University of Vermont, October 1982)«, v: Martin, L.H./Gutman,P../Hutton, H,
(ur.), Technologies of the Self. A Seminar with Michel Foucault, Amherst 1988a.

76



nomiji). V njegovih poznih spisih in predavanjih pri konceptu
moderne subjektivnosti zato ne gre samo za vprasanje procesa
discipliniranja, temve¢ za vprasanje odnosa med tehnologijami
sebstva in tehnologijami dominacije. V tem zaobratu se vednost
kaze kot enotni sklop zgodovinskega obvladovanja predmetov fi-
lozofije, umetnosti, religije in znanosti, hkrati pa tudi dominacije
nad Drugim s pomocjo znanja kot mo¢i.*?

3) Razlikovanje med pojmoma moc¢i in dominacije je tudi
nujna predpostavka razumevanja kompleksnih odnosov v so-
dobnem svetu nadzora, ki v sebi enoti represivhe mehanizme
discipliniranja in subtilne metode tehnoloskega nadzora. Mo¢
je strateSka igra med razlicnimi subjekti/akterji in njihovimi
svobos$¢inami, v kateri si ti ne prizadevajo obvladovati zgolj
fizicnega telesa Drugega, temve¢ tudi njegovo dusevnost in
zeljo. Ta teza je tako reko¢ identi¢na z Lacanovo tezo o za-
peljevanju telesa drugega subjekta (Zenske) z zapeljevanjem
njegovega hrepenenja in Zelje. Po drugi strani pa je mo¢ tudi
stanje dominacije, torej tega, kar v obicajnem, privajenem
pomenu imenujemo mo¢. V tem vmesju, tej razpoklini »med
dvojim, med igrami moc¢i in stanjem dominacije, se porajajo
tehnologije vladanja«.”> Po Foucaultu je torej nekako samo
po sebi umevno, da gre vedno za tri tipe odnosov, v katerih se
strukturira moc:

a) strateske igre med razli¢nimi svobos¢inami;
b) vladavino in
¢) dominacijo.”*

Izhajajoc¢ iz te sheme, ki jo je v svoji analizi druzbe nadzora brez
dvoma imel pred o¢mi tudi Deleuze, se zgodovinsko-struktur-

92 Gilles Deleuze, Foucault, Pariz 2004.

93 Michel Foucault, »The Ethics of care for the self as a practice of freedoms, v:
Bernauer, J./Rasmussen, D. (ur.), The Final Foucault, Boston 1988b, str. 19.

94 Thomas Lembke, »Foucault, Governmentality and Critique, v: Rethinking Marxi-
sm Conference. University of Amherst (MA), 2000, september 21-24.

77



no delovanje kapitalizma v njegovi novi fazi, v poznem stadiju
neoliberalizma, kaze kot tro¢leni sklop:

1) strategije aparata oziroma dispozitiva moci, ki zdaj nado-
mesti pojem ideologije;

2) univerzalnosti politi¢ne vladavine, ne glede na to, ali gre
za konservativne ali pa socialdemokratske politi¢ne elite, saj
imajo naceloma enake ideje o tem, kako upravljati z drzavo
in preostanki druzbe;

3) ekonomske dominacije s pomocjo nadzora nad svetov-
nim trgom.

Zdi se, da Foucaultov teoretski model analize neoliberalizma kot
druzbe nadzora, ki se kaze kot sodobna governmentalnost, odpira
moznosti, da h kritiki, ne zgolj liberalizma v ekonomiji, politiki in
kulturi, temvec celotnega sistema idej in praks v dobi globalitarnosti,
pristopimo drugace, kot to velja za danes sicer najbolj uveljavljene,
najveckrat neomarksisti¢ne kritike. Slednje je Thomas Lemke pregle-
dno strnil v tri poglavitne smeri.”> Prva neoliberalizem pojmuje kot
manipulativno »lazno vednost« druzbe in ekonomije, ki jo je treba
prevladati v emancipatoricnem projektu s pomocjo prave znanosti.
To je staliS¢e neomarksisticne kritike ideologije. Po drugi prevlada
ekonomije nad politiko v neoliberalizmu ustreza dualizmu med kapi-
talizmom in sodobno drzavo, pri ¢cemer ima drzava vlogo politicnega
dereguliranja »naravnih« procesov mehanizmov trga v vsem, kar je
dotlej pripadalo drzavi. Tu je kritika neoliberalizma le neke nove vrste
nostalgija za zlato dobo nacionalne drzave. Glede tega se z njo strinja-
jo tako liberalci v tradicionalnem pomenu te besede kot tudi social-
demokrati. Oboji menijo, da samo moc¢na drzava lahko jamci za vrni-
tev k igri, v kateri bo druzba zopet v partnerskem odnosu z drzavo,
kapitalizem pa ne bo ve¢ prikazensko, posastno neobrzdan, temvec
podvrzen dereguliranemu nadzoru. Aktualna svetovna finan¢na kri-

95 Thomas Lemke, »Foucault, Governmentality, and Critique”, Rethinking Marxism
Conference, University of Amherst (MA), 21.-24. september 2000, str. 6-7.

78



za in strategije okrevanja neoliberalnega kapitalizma nam kazejo, da
je tovrstno re$evanje problemov vedno racionalno-prakti¢no. Tretji¢,
ucinki razdejanja individualnosti, ki ga je proizvedel neoliberalizem,
recimo fleksibilnost, fluidnost, mobilnost, tveganje, v tem ko indivi-
duum prepusti$ njemu samemu, brez solidarnosti in skrbi za Druge,
sprozajo zahteve, da se od neoliberalnega »antihumanizma« ponov-
no vrnemo k ¢loveskosti - torej h kapitalizmu s ¢loveskim obrazom.
Toda - v ¢em je tezava vseh teh kriti¢nih pristopov oz. alternativ neo-
liberalne globalitarnosti? Ali sploh $e gre za verodostojne alternative
iracionalni racionalnosti reda, ki zaradi svoje ucinkovitosti in svoje
nespodkopljive posthumane »narave« postaja tako reko¢ nekaj fatal-
nega, nujnega, neizbeznega in edino mogocega?

3. Postscriptum: preostala moc svobode?

Foucaultov koncept governmentalnosti in Deleuzova hipoteza o
druzbi nadzora navkljub navedenim razlikam spadata v isto miselno
paradigmo. Kot tak§na pomenita izziv k dvojni kritiki: po eni strani h
kritiki kompleksnega sistema neoliberalne vladavine in reda totalnega
razdejanja druzbe ter premene v konceptu nacije-drzave v dobi glo-
balitarne ekonomije, po drugi pa tudi h kritiki nebogljenih in neve-
rodostojnih alternativ neoliberalizma nasploh. Se enkrat ponovimo:
Foucault je v predavanjih Rojstvo biopolitike izrecno zatrdil, da se neo-
liberalizma ne da ve¢ pojasniti s pojmi disciplinarne druzbe in njenih
»normativnih mehanizmov«.”® Nasprotno, neoliberalni program sve-
tovnozgodovinske vladavine v sebi vklju¢uje »podobo, idejo oziroma
temo-program druzbe, v kateri gre za optimiziranje sistema razlike,
v kateri je odprto polje za fluktuirajoce procese«, »v kateri notranje
podrejanje posameznika zamenja tip interveniranja v okolje«.”” Odpr-
tost in fluktualnost, to, da si posameznik vsa tveganja nalozi na svoja
pleca in to sprejema kot edino racionalno odlo¢itev v zvezi s tem, kako

96 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 259. [Prim. slov. prevod, str. 246.]
97 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 259-260. [Prim. slov. prevod, str. 246.]

79



bo svoje zivljenje Zivel kot tehnologijo sebstva — mar ne gre pri vsem
tem za totalno inverzijo modernega koncepta svobode? Razdejanje
druzbe v imenu svobode posameznika, ki naj bi bila predpostavka
uspesnosti ekonomije, obenem oznacuje ne le konec druzbe, temvec
tudi konec moznosti svobode v njenem subjektivno-objektivnem sta-
tusu moznosti radikalnega preloma z obstoje¢im stanjem.

Kaj je potem z naso trditvijo, da pomenita Foucaultov in Deleuzov
premislek v zvezi z vprasanjem moznosti drugac¢nega sveta in moz-
nosti »resnicne« svobode zunaj »tega sveta« izziv? In e - izziv za kaj?
Nasa izhodi$c¢na hipoteza je bila, da niti koncept disciplinarne druzbe
niti druzbe nadzora, oziroma, v drugi zaobrnitvi, niti koncept moder-
nega niti postmodernega oziroma poznega kapitalizma, ki se od pro-
dukcije zaobrne k modulaciji in h kiberneti¢cnemu upravljanju vseh
obstojecih sistemov (ekonomije - politike — kulture), ne odgovorita na
vprasanje o fundamentalnem obratu v samem bistvu ideje svobode. Z
drugimi besedami, ne gre ve¢ za vprasanje, kaksna sploh je druzba,
ki ji vladajo prikazenske posthumane sile informacije, rizoma, kodov,
saj je Ze sam Marx v svojem totalnem podruzbljenju Heglovih speku-
lativnodialekti¢nih kategorij pokazal, da je kapital druzbeni odnos in
da se ljudje v kapitalizmu ne pojavljajo kot dejanski ljudje, ampak kot
karakterne maske pervertiranih druzbenih odnosov. Ze vse od dobe
novega veka naprej je druzba rezultat subjektivnosti. Nujno se mora
objektivirati v predmetih in stvareh, zato da bi svoboda sploh lahko
imela svojo realno substanco. Moderni koncept svobode se utemeljuje
v avtonomiji subjekta v svetu kot horizontu konstruiranja predmetov,
stvari in objektov. Zato druzba ni zgolj intersubjektivni prostor-cas
udejanjenja svobode. Je tudi konstrukcija odnosov, v katerih moc¢ in
vladavina izhajata iz tehnoznanstvene zasnutosti sveta nasploh. Tele-
matska oziroma informacijska druzba je nujno tudi druzba nadzo-
ra zato, ker v njej ne vlada clovek stvarem in objektom, ampak velja
obratno. Zato je digitalni kod sodobnega kapitalizma in celokupne-
ga zivljenjskega okolja superstruktura: je imanentni sublimni objekt,
¢lovek v vsem svojem preostanku druzbenih vezi pa njegova dekodi-
rana $ifra. Clovek ni samo celokupnost druzbenih odnosov. Je tudi
udejanjena postvaritev in totalna objektivacija zZivljenja. Ko se zacne

80



bioenergetsko generirati tudi samo Zivljenje, gre za prehod v posthu-
mano stanje. V tem stanju sam kapitalizem nima ve¢ opraviti s stvar-
mi/objekti, temvec¢ z odnosi generiranja Zivljenja kot eksperimenta in
manipuliranja z vsemi bitji.

Mar si ni torej namesto vprasanja o moznostih preobrazbe druz-
be in njenega ponovnega vznika po tem, ko je bila izpostavljena
radikalni neoliberalni destrukciji, pravilneje zastaviti vprasanje o
moznostih preostale svobode kot moci v posthumanem stanju, v
katerem disciplina in nadzor izhajata iz prikazenske »narave« same-
ga tehnoznanstvenega karakterja sveta kot nujnega in neizogibnega
sklopa svetovnosti takSnega sveta? Prava resnica omenjene brutalne
izjave lady Thatcher o programu neoliberalne konstrukcije globali-
tarizma je torej samo ta: » There is no such thing as freedom.« So samo
$e svoboscine (liberties) pod nadzorom, tako kot Se vedno obstajajo
tudi drzava in posamezniki, le da niso ni¢ drugega kot instrumenti
neke univerzalne in prikazenske, a posastno uc¢inkovite moci - glo-
balne ekonomije. Obstajata sicer tudi e politika in kultura, vendar
samo kot ideoloski dispozitiv moci, kot novi instrument »funda-
mentalizma« trga, ki je edina e preostala instanca realne svobode.
Vse drugo je nekaj drugorazrednega. Zato bi po sledeh Foucaultovih
in Deleuzovih analiz veljalo na novo definirati pojem ideologije. Ce
neoliberalizem nikakor ni mistifikacija, »lazna vednost, saj bi po-
tem osrednji teoretik neoliberalizma F. A. Hayek bil mistifikator in
lazni znanstvenik, ne pa to, kar je, eden izmed najuglednejsih eko-
nomistov in sociologov, ¢igar teorija ni ni¢ drugega kot sam dispo-
zitiv moci neoliberalizma, potem je ocitno, da velja neomarksisti¢ni
pojem ideologije kot »lazne zavesti« radikalno zaobrniti. Ne gre za
zavest in za to, da bi jo »prosvetljevali«, glede na to da se - kot pravi
Lacan - nezavedno artikulira kot govorica, problem je v tem, kako
zavest v svojih kompleksnih artikulacijah imaginarno, simbolno in
realno deluje znotraj epohalnega svetovnozgodovinskega sklopa. Od
tod je vprasanje o izvorih moci v svetu kot izvorih politi¢ne, eko-
nomske in kulturne moci vprasanje o moznostih in mejah svobode v
epohalnem svetovnozgodovinskem sklopu. Skladno s Foucaultovim
temeljnim pojmom governmentalnosti lahko recemo, da je neolibe-

81



ralizem prav tak epohalni svetovnozgodovinski sklop mo¢i, ki se ar-
tikulira kot novi prikazenski dispozitiv oziroma aparat.

S pojmoma dispozitva (dispositif) oziroma aparata (apparatus)
Foucault misli odnose razli¢nih institucionalnih, fizicnih in admi-
nistrativhih mehanizmov ter struktur vednosti, ki tvorijo stratesko
igro moci v telesu druzbe. Dispozitiv je francoska beseda, ki pomeni
ustroj, pripravo, sklop. V intervjuju iz leta 1977, naslovljenem »The
Confession of Flesh«, Foucault na vprasanje, kaksen je metodoloski
smisel pojmov, kakrsen je aparat (dispozitiv), odgovori takole:

»S tem imenom skusam naznaciti, prvi¢, vseskozi heteroge-
ni skupek, zbirko, ki vsebuje diskurze, institucije, arhitekturne
forme, pravne odlocbe, zakone, upravne ukrepe, znanstvene
izjave, filozofske, moralne in humanitarne teze, skratka, tako
receno kot tudi ne-receno; to so elementi dispozitiva/aparata.
Sam dispozitiv/aparat je mreza, sistem odnosov, ki jih lahko
vzpostavimo med temi elementi.«**

Gre torej za »heterogeni skupeks, v katerem se vednost artikulira kot
svetovnozgodovinska mo¢ epohe. Dispozitiv se ne omejuje zgolj na
druzbene odnose. Omogoca in konstruira druzbo v njenem antropo-
loskem pomenu.

Biti-na-dispozitivu pomeni biti vklopljen v diskurzivno-strateski
red moci, clovek je v zadrzanju do te moci kot do reflektirane nujnosti
realne eksistence svobode. Vendar primarna kategorija, ki nam pri poj-
mu dispozitiva vzbudi pozornost, vseeno ni »Zelezna nujnost« zakona,
nekaksna fatalna sila preddoloc¢enosti svobode kot spoznane nujnosti
(Spinoza-Hegel). Foucault je namre¢ svojo misel situiral v horizontu
dveh mislecev - Marxa in Heideggra. Prav zato je samoumevno, da sta

98 Michel Foucault, Vednost - oblast - subjekt, prev. Tomaz Erzar et al., Ljubljana
2003, str. 194.

82



pojma subjekta in konca ¢loveka pri njem produktivno nadaljevanje
teze o druzbenem odnosu, ki doloca bistvo kapitala in kapitalizma, ter
o mejah metafizi¢ne epohe, v katerem ¢lovek ni »subjekt«, temvec »za-
posedenec« biti in ¢asa v epohalnem dogodku odprtosti novega sveta.
V pojmu dispozitiva ima skrito prvenstvo prav modalna kategorija
moznosti.”” Zato ideologija ni lazna zavest in zato se ne navezuje na
kritiko zavesti nasploh, temve¢ na dispozitiv oziroma aparat mo¢i. Ta
vsem sredstvom vednosti omogoca udejanjiti red vere v nujnost in
resnico prav tega reda kot najboljsega izmed vseh svetov. Ideologija je
bila za Marxa - ne pa tudi za marksiste — predvsem vednost o pogojih
postvarjenja zavesti, zato ni nakljuéje, da je njena skrivnost oziroma
»mistifikacija« v teolosko-religioznem pojmu fetisa v njegovem vul-
garnem, profanem pomenu - fetiSizma blaga. S tem ko neoliberalizem
razdeja druzbo in jo preobraza v ekonomske odnose menjave na trgu,
je obenem dispozitiv moci kot nova ideologija, kot politi¢na vladavi-
na liberalne demokracije v razli¢nih tipih drzave (od avtoritarne do
nadzorne, od demokrati¢ne do postliberalne) in kot ekonomska mo¢
dominacije na svetovnem trgu.

Ce je neoliberalizem prakti¢ni anti-humanizem v stanju posthu-
manosti, saj kapitalisti¢ni razvoj sloni na napredovanju tehnoznanosti
in biotehnologije, potem alternative njegovi uspesnosti in prikazenski
abstraktnosti odnosov, ki jih konstruira z zvajanjem politike in kul-
ture na Cisto racionalnost ekonomije, nikakor ne bomo mogli najti v

99 Za najvplivnej$ega misleca biopolitike po Foucaultu, italijanskega filozofa Gio-
rgia Agambena, je dispozitiv »aparat, nekaj, kar lahko razumemo dobesedno kot
sposobnost zajetja necesa, orientiranja, opredeljevanja, modela, nadzora oziroma
zanesljivosti gest, vedénja, dojemanja, oziroma kot sposobnost diskurza zivih bitij.
Aparat torej niso samo zapori, norisnice, panoptikon, $ole, cerkve, tovarne, discipli-
ne, pravni ukrepi itd. (katerih povezava z mocjo je v nekem smislu zanesljiva), tem-
ved tudi nalivno pero, pisava, literatura, filozofija, poljedelstvo, cigarete, navigiranje,
racunalniki, mobilni telefoni in - le zakaj ne - jezik sam, ki je morda najstarejsi
aparat, v katerega je bil pred tiso¢i let nepri¢akovano ujet primat sam, verjetno, ne
da bi se zavedal, kak$ne posledice bo to imelo zanj.« (Giorgio Agamben, What is an
Apparatus? And Other Essays, Stanford 2009, str. 14) [Prim. slov. prevod: Giorgio
Agamben, ,,Kaj je dispozitiv, Problemi, let. 45, §t. 8/9, 2007, str. 13-28.]

83



tem, da se bomo obracali nazaj, tj. v svojevrstni politiki nostalgije za
¢loveskim obrazom moderne disciplinarne druzbe. Ravno to je ¢ista
ideoloska mistifikacija, sicer z dobrimi nameni. Ce druzbe ni ve¢, e
so samo $e interaktivne komunikacije med mrezami in subjekti/ak-
terji v telematski skupnosti (network-telematic-community), potem je
jasno, da edino radikalno soocenje z bistvom tovrstnega sveta svobode
pod nadzorom predstavlja radikalni teoreti¢ni anti- in/ali posthuma-
nizem'® (Latour 2004). Deleuze nam v svoji zagonetni izjavi o orozjih,
ki jih velja najti zoper religiozno uteho v upanju oziroma zoper pe-
simisti¢ni strah pred nadaljnjim napredovanjem tega prikazenskega
biopoliticnega stroja kot »gnanja brez utehe« (Heidegger), podarja
smer, v Kateri je treba iskati odgovor na vprasanje o stanju svobode v
druzbi nadzora. Svoboda je predpostavka slehernega moznega zapira-
nja kakrs$nega koli obeta prebolevanja tega sveta. Resnica neoliberaliz-
ma in kapitalizma v njunem stadiju biogenetske reprodukcije Zivljenja
je ta, da je svoboda (freedom) zaradi razdejanja objektivnih institucij
druzbe drzavljanov dospela v stanje, ko nadzira sebe samo. Svobo-
da je dispozitiv modi, tisto, kar je izvorno mocnejse od katerega koli
druzbenega sklopa vladanja, saj predstavlja njegov temelj. Moznost
svobode v sodobnem posthumanem stanju je njena edina Se preostala
nujnost. Katero je potem to edino $e preostalo orozje? To ne moreta
ve¢ biti druzba znanja ali tehnoznanstveni napredek in nadzor nad
druzbo, temvec svoboda v odlo¢itvi o poti naprej, na enakih temeljih
preobrazanja biti in ¢asa v totalno mobilizacijo kapitala in ekonomske
vrednosti menjave. Ko se svoboda preobrazi v svobo$cine (liberties),
ni ni¢ ve¢ drugega kot gola fantazma oziroma vrednost. Nihilizem
svobode je v tem, ker se razvrednotuje v trznem fundamentalizmu
sveta. Ta nihilizem je najradikalnej$a oblika pervertirane volje do
modi, ki si niti biti ne zeli ve¢, temvec¢ hoce biti sam Nic, torej tisto, od
koder izhaja moznost svobode sploh — dogodek novega. Se preostala
moc¢ svobode je Zivljenje samo kot zadnja meja odpora zoper totalno
mobiliziranje prikazenskega stroja neoliberalnega kapitalizma. Fou-

100 Bruno Latour, Nikoli nismo bili moderni. Eseji iz simetri¢ne antropologije, prev.
S. Jerele, Ljubljana 2021.

84



cault je v Rojstvu biopolitike to imenoval biomo¢. To je mo¢, ki izhaja
iz moc¢i dispozitiva samega Zivljenja. Kaj pa potem, ko tudi ta moc¢
postane nekaj nadomestljivega, ko ni ve¢ ne posameznika ne mnozice,
ko se zivljenje tehnoznanstveno konstruira - ali potem sploh se lahko
govorimo o preostali moci svobode? Prehitri odgovor na to vprasanje,
da namre¢ ¢lovek $e vedno vlada nadzornim mehanizmom dobe glo-
balitarnosti, je ze zdavnaj ostal brez pokritja. Zares si je lazje zamisliti
konec ¢loveka kot pa konec besnecega reda nadzora nad svobodo v
samem bistvu tistega, kar je Se preostalo od druzbe v izginjanju. Svo-
boda je apokalipti¢ni dogodek novega, pa ¢etudi bo v njem izginil ves
svet zaslepljujocega bogastva stvari.

85






MELANHOLIJA IN REVOLUCIJA
Kultura v postkomunisticnem izrednem stanju

1. Alcheringa kot mitski zacetek

Kako lepa je bila republika v dobi cesarstva! V teh besedah Guya
de Maupassanta, ki jih navaja Marx v enem izmed najbolj zname-
nitih politicnih spisov evropske moderne, 18. brumairu Ludvika
Bonaparta, se skriva prevladujoca izkusnja casa po tistem, kar je
$e preostalo od nedopolnjene zgodovine. To izku$njo napacno
imenujejo nostalgija za minulimi ¢asi. Nostalgija je vedno podob-
na pastoralni sliki spominjanja na tisto, kar se je dogodilo neko¢.
Aborigini so zlato dobo imenovali stanje alcheringe. V njem se je
zivelo izpolnjeno. Bogovom je pripadalo bozje, ljudem c¢lovesko,
zivalim zivalsko. V nasprotju s tem je melanholija blizu zalovanju
za preteklostjo. Tozimo za necim, kar je izgubljeno in kar se ne
more nikoli ve¢ povrniti. Walter Benjamin je v enem izmed fra-
gmentov svojega spisa o Baudelairu, Centralni park, melanholijo
upravic¢eno umestil v samo sredico krizevega pota moderne deka-
dence.'

Kdor ne verjame v napredek zavesti o svobodi na fronti priho-
dnosti, ki se ga tako militantno oglasuje, ne more biti ni¢ drugega
kot dekadent in melanholik. Zavest o izgubljenosti izhaja iz jasne-
ga spoznanja Casa, ki obstaja samo kot cas zapravljene preteklosti.
Vendar, kot v eseju o Velasquezu in $panskem baro¢nem slikarstvu
zatrjuje Ortega y Gasset, je tu beseda o neki drugi vrsti premislje-
vanja ¢asa. Poraja se iz primarne ideje o celovitosti sveta in casa,
ki jo je mogoce zaznati $ele, ko se ideja udejanji v resni¢nosti. V
tem stanju transparentnosti reda stvari se rahlo zarisujejo sledi

101 Walter Benjamin, »Zentralpark, v: Novi Andeo, Zagreb 2008, prevedla Snjeska
Knezevic.

87



preteklega Casa, njegove zagonetne Zivljenjske moci, prenesene v
zdaj$njost. Zato je zgodovina resni¢ni zivi ¢as.'*

To, da preteklost ozivimo, $e ne pomeni, da za njo zalujemo. Na-
sprotno pa se melanholija poraja iz zavesti o razcepljenem subjektu
kot soudelezencu dogajanja v casu, ki se v svojih iz¢rpanih moznostih
naknadno razpira kot nekaksna prikazen. Ce spregovorimo s prispo-
dobo, subjekt je razcepljen med velikimi pri¢akovanji glede republike
v dobi cesarstva in med neznosnostjo trajanja novega cesarstva v dobi
republike. Zato se nam postavlja vprasanje, ali je neki dogodek, ki je
zaobrnil tek svetovne zgodovine, sploh mogoce razumeti v tradicional-
nih kategorijah kavzalnosti? Namre¢, ali je obstajalo sovisje vzrokov, ki
je pripeljalo do posledic, zaradi katerih tudi pride do melanholi¢nega
dozivljanja Zalosti za preteklim, ki je umesceno tik pred sam preobrat?
Zaradi tega je Jacques Derrida v svojem branju Marxa po koncu Berlin-
skega zidu tudi lahko govoril o njegovih »prikaznih, celo ce je v svoji
kriti¢ni interpretaciji konca zgodovine, katere tarca je bil istoimenski
esej Francisa Fukuyame, objavljen prav leta 1989, skusal razgraditi ideo-
losko srz neokonservativnega postulata o koncu zgodovine kot triumfu
liberalne demokracije.'” Pri tem ni govoril o kavzalnem modelu, tem-
vec o svetu kapitalisticne racionalnosti znanosti in tehnologije. Samo v
tem okrozju bi bilo namre¢ morebiti mogoce govoriti o tem, da je en
primarni vzrok proizvedel vrsto razli¢nih u¢inkov.

2. Ikonoklasti¢no kladivo in zastave v vetru

Kaj je oni udarec ikonoklasticnega kladiva pravi¢ne togote leta
1989 v Berlinu zares porusil? Nekdaj so alegori¢ne slike starih moj-
strov in vera v resnico teksta o dogodkih, ki so spremenili tek svetovne
zgodovine, bile posredno dokazilo vzvisenosti revolucij in njihovega
neusmiljenega obrac¢una z ostanki starega sveta. Podiranje Berlinske-

102 José Ortega y Gasset, »Ozivljavanje slike«, v: Europski glasnik, $t. 7/2002. Pre-
vedla Tanja Tarbuk.
103 Jacques Derrida, Spectres of Marx, Routledge, London-New York 1994.

88



ga zidu pa je bil dogodek absolutne medijske transparentnosti sveta.
Se se spomnimo kladiva s televizijskih posnetkov satelitske postaje
CNN, vodilne medijske korporacije v globalni informacijski dobi. Ne
spomnimo pa se ve¢ ¢loveka, ki je z njim udarjal po ze nacetem zidu.
Lahko bi rekli, da je prav to tisto, kar dobro ve vsak resen medijski
teoretik, od McLuhana prek Flusserja do Baudrillarda. Mediji niso
¢lovesko sredstvo prenosa informacij v vsem razumljiva sporocila.
Medijski proizvod je ¢lovek sam v vseh svojih bizarno-banalnih izra-
zih. Literarno je to v svoji mizantropsko kriti¢ni antropologiji najbolje
oznacil Thomas Bernhard. V njegovem Posnemovalcu glasov govorica
strahovitega cinizma sama izpisuje svoj tekst o figurah, ki nicesar ne
prikazujejo in nicesar ne predstavljajo. So gola informacija, zvedena
na pojavnost, na telo brez organov, na kontekst nacije in regije, iz ka-
tere prihajajo. Niso mediji znaki sveta, temvec¢ je svet medijska kon-
strukcija pomenjanja. V vseh vzhodnoevropskih drzavah so verizno
reakcijo podiranja nagrobnih plo$¢ na odprtih grobovih realnega so-
cializma pricakali s svobodnjaskim mahanjem z zastavami. Le v Ro-
muniji je bil potreben krvavi obra¢un s komunisti¢nim totalitarnim
voditeljem Ceausescujem. Nekdanja Jugoslavija je izjema, ki potrjuje
zlato pravilo tega politicnega reza. Toda v dialekti¢nem nihaju je njen
mracni razpad (Badiou) razprl novo zlato pravilo globalne postideo-
logke dobe.'"*

Vojn po koncu hladne vojne ne vojujejo ve¢ subjekti moderne
westfalske ureditve, torej nacionalne drzave. Zdaj so to vojne za vzpo-
stavitev novih drzav in za dekonstruiranje federalnega ustroja vecna-
cionalnih skupnosti, potem ko je po zlomu komunizma ideologijo
nadnacionalnega zavezni$tva zamenjal brutalni drzavni nacionalizem
dominantne nacije. Po razpadu komunizma Sovjetsko zvezo v realnih
kategorijah politicne moci prevzame Rusija, Jugoslavijo pa zaradi perfi-
dne diplomatske igre okrog nove pravno-politi¢ne legitimnosti, potem
ko je v 90. letih razpadla v vojnah v Sloveniji, na Hrvaskem in v Bosni
in Hercegovini, vse do vzpostavitve Crne gore kot samostojne drzave,

104 Alain Badiou, D'un désastre obscure sur la fin de la vérité détat, Pariz 1998.

89



skusa zase obdrzati Srbija. Vojna na obmocju nekdanje Jugoslavije v 90.
letih 20. stoletja je univerzalni model vojn v dobi konca zgodovine. Ko
ni ve¢ krvavih revolucij in ko sta kapitalizem in liberalna demokracija
postala red totalitete sveta, se je ideoloski spopad med subjekti/akterji
postmoderne politike premestil na edino $e preostalo podrocje boja za
priznanje lastne identitete. To mesto je na prvi pogled vzviseno in ¢isto.
A prav zato je nekaj najbolj nestvornega. Prazno mesto identitete sveta
je sodobno razumevanje pojma kulture. Ta je sveti gral nacije-drzave,
pa tudi posameznika, druzbenih skupin in religij. Kultura v dobi, v ka-
teri je prislo do zaokreta h kompleksni ve¢zna¢nosti pomenov, postane
sredstvo/smoter politike identitete. Brez nje ne more priti do druzbene
figuracije Zivljenja, ki bi sodobni kapital nacije-drzave ustvarjalno varo-
vala pred propadom oziroma ga — v nasprotnem primeru - razkrojila in
prepustila samouni¢enju na robu zgodovine.

Vojne v dobi konca zgodovine so po svoji formi predvsem etnic-
ne vojne. Njihovega temelja ne tvori kultura. Kultura je samo njihovo
sveto ime — nova univerzalna ideologija.'”> Za mra¢no realnostjo vojn
za ozemlje in nadzor nad nafto, plinom, vodo ni nicesar, razen totalne
transparentnosti politi¢cne moci. Ideologija, ki to — denimo v primeru
amerigke intervencije v Iraku - prikriva s kazanjem na imaginarno-
-realno groznjo z jedrskim orozjem v rokah »kriminalnih drzav« (ro-
gue states), u¢inkuje kot spektakularno vizualno zastrasevanje.'”® To
pomeni bistveno preobrazbo tistega, kar se je v tradicionalni dialek-
tiki imenovalo vsebina oziroma substanca kake stvari. Zdaj je forma
substancialna, substanca pa je brez subjekta. Vse je gola vizualizacija
realnosti, tako kot v instalacijah sodobnega umetnika Damiena Hirsta
ali pa slikah Francisa Bacona. Za tem ni vec nicesar. Zaradi te Ciste
imanentnosti dogodkov je realnost neznosno okrutna in zaradi tega
dolgocasna.'”

105 Zarko Pai¢, Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, Zagreb 2005.

106 Noam Chomsky, A New Generation Draws the Line: Kosovo, East Timor and the
Standards of the West, London-New York 2000.

107 O tem glej: Gilles Delleuze, Logika obcutja, prev. S. Koncut, Koper 2008.

90



3. Politike identitete

Boj za nacionalno/kulturno identiteto je boj za priznanje novega
politicnega subjekta v Evropi, ki se realno pri¢ne prav leta 1989. Doba
obnove demokracije v starih-novih drzavah Evrope je obenem obdobje
simboli¢ne konstrukcije nacionalne drzave. Izjeme, ki smo jih omeni-
li, vseeno potrjujejo to splosno tendenco postkomunisticnega stanja.'®
Lahko jo opisemo z naslednjimi besedami: Nacija nadomesti prazno
sredico moci. Namesto totalitarnega Vodje, Partije in birokratske drza-
ve, ki upravlja z gospodarstvom, politiko in kulturo, si znamenja veko-
vitega varuha lastne praznine z ideolosko kacjo levitvijo prisvoji nacija
kot drzava. Ta varuh je religija oziroma, v evropskem kulturnem prosto-
ru, kr§¢anstvo - katolicizem in pravoslavje. Demokracija, ki je nastala
na razbitinah komunisti¢nega cesarstva, postane nacionaldemokracija,
vrnitev religije v sredico politike pa resno ogroza posvetno naravo mo-
derne zahodne demokracije. Vrnitev religije se dogaja v znamenju la-
tentnega fundamentalizma vere.'” V tem pogledu med idejo kr$¢anske
Evrope in islamskim fundamentalizmom ni bistvene razlike. Seveda to
v druzbah »prave Evrope« ne dominira, prav tako to ne bi bilo mogo-
¢e v tistih dveh nacijah-drzavah, ki se imata za zgodovinski voditeljici
evropskega zdruzevanja - v Franciji in Nemciji.

Ne bi bilo mogoce ravno zaradi tega, ker je ikonoklasti¢no kladi-
vo, ki je razbilo osovrazeni Zid, pomenilo simboli¢no sojenje ideo-

108 To je pojmovno sovisje, ki ga na sledi poststrukturalisti¢ne kritike jezika subtil-
no obravnava nemski filozof in teoretik sodobne umetnosti Boris Groys v svojem
delu Das kommunistische Postskriptum, Frankfurt na Majni 2006. Navezujo¢ se na
njegove analize simboli¢ne konstrukcije komunizma kot ideoloskega sovisja oz.
sklopa, Peter Sloterdijk zapise, da »komunizem ni ustvaril postkapitalisti¢ne, tem-
ved postmonetarno druzbo, ki je - kot je to pokazal Boris Groys — opustila denar kot
poglavitni medij in ga nadomestila z jezikom ¢istega ukazovanja, v ¢emer nikakor
ni brez podobnosti z orientalnimi despotizmi (oziroma z nekaks$no pohabljeno vla-
davino filozofov).« — Prim. slov. prev.: Peter Sloterdijk: Srd in as: politi¢no-psiholos-
ki poskus, prev. S. Serc, Ljubljana 2009, str. 54.

109 Martin Rieserbrodt, Die Riickkehr der Religionen: Fundamentalismus und der
»Kampf der Kulturen«, Miinchen 2001, 3. izdaja.

91



logiji, ki je vse od leta 1945 svojo legitimnost gradila na nenehnem
»kulturnem spopadu« z dvema himeri¢nima sovraznikoma. Ce naj si
pomagam z znano Lacanovo shemo Zivljenja in smrti subjekta zaves-
ti,'"? je eden izmed njiju je bil simbolen, drugi pa realen. Simbolni
sovraznik je bil porazeni fasizem. Vsi spomeniki v drzavah realnega
socializma so bili spomeniki narodnim herojem in totalitarnim vod-
jem (Stalin, Tito). Drugi, realni sovraznik pa je bil obenem tisti, brez
katerega realna eksistenca tovrstnega reda politicne vladavine sploh
ne bi bila mogoca. Ni nakljucje, da vsi leninisti¢no-stalinisti¢ni spisi
kapitalizem in liberalno demokracijo orisujejo s povednim pojmom
burzoazne dekadence, ki ga je v dobi neoliberalne globalitarne uredi-
tve v militantno-religioznem apokalipticnem tonu obnovila retorika
islamskega fundamentalizma.

V odsotnosti realnega sveta ekonomske blaginje in politi¢nih svo-
bos¢in je realni socializem svojo utopijo, paradoksno, legitimiral s skli-
cevanjem na univerzalni pojem kulture. Vendar to ni bila kultura v oz-
jem pomenu humanistike in umetniskega delovanja, temvec v tistem
pomenu, ki prevladuje prav danes: kultura kot totaliteta sveta zivljenja
oziroma kot neoavantgardni konstruktivizem Zivljenja iz imaginarne
konstrukcije sveta. Komunizem in zgodovinska avantgarda prve polo-
vice 20. stoletja si prizadevata za isto v razlikah. Premena sveta kot hori-
zonta pomenjanja izhaja iz radikalnega socialisticnega revolucioniranja
druzbe. Ta sistem prevzame drzavo kot burzoazni aparat nasilja in jo
potem ukine tako, da prav drzava vstopi v vse sfere Zivljenjskega sveta.
Umetnost vstopa v Zivljenje in ga konstruira, izhajajo¢ iz ideje o radikal-
ni preobrazbi druzbe. Zato pa je demokratizacija kulture in umetnosti
v neoavantgardnih umetnigkih gibanjih iz 60. let 20. stoletja obenem
kritika kapitalisticne druzbe spektakla (Debord) ter kritika institucio-
nalne smrti kulture in umetnosti v totalitarnih komunisti¢nih sistemih.
Na prvi pogled se zdi paradoksalno, da je bila najbolj radikalna neo-
avantgardna umetnost v drugi polovici 20. stoletja prav tista, ki je Zivela
v podtalju vzhodnoevropskih drzav. Tovrstno, edino resni¢no notranje

110 O ideolosko-politicnih in kulturnih implikacijah Lacanove psihoanalize glej
zbornik Slavoja Zizka (ur.) LACAN: The Silent Partners, London-New York 2006.

92



disidentstvo v odnosu do vladajocega ideoloskega reda s kultom Vod-
je in partijsko organizirane druzbe je vsebovano v najpomembnejsih
dosezkih vizualnih neoavantgardnih umetnosti v vzhodni Evropi in na
Balkanu pred padcem Berlinskega zidu.'!

Filmi Mikldsa Jancse, Andrzeja Wajde, Andreja Tarkovskega, Du-
$ana Makavejeva, performansi Tomislava Gotovca in konceptualna
umetnost Olega Kulika so kazalec kriticnega subvertiranja sistema. Ta
se je sicer legitimiral s kulturo, obenem pa je bil po svoji notranji nara-
vi antikulturni projekt mobilizacije »delovnega ljudstva« zoper prikrita
in neprikrita sporocila tak§ne umetnosti. Nikakor ni naklju¢je, da po-
membne razprave o zgodovini umetnosti 20. stoletja prav leto 1989 do-
jemajo kot leto preobrata, namre¢ konca avantgardne in postmoderne
umetnosti, in kot leto vstopa v globalno dobo sinkreti¢nosti razli¢nih
gibanj in tendenc brez slogov in brez enotnega oznacevalca.'?

To, za ¢imer se nereflektirano zaluje, ko se govori o tem, kako lepa
je bila republika v dobi cesarstva, se predvsem nanasa na socialno kon-
strukcijo kulture (na zanesljivo delovno mesto, druzbeno stanovanje,
brezpla¢no zdravstvo, $olstvo in visoko$olsko izobrazevanje). Mesto te
utopicne projekcije sveta kot univerzalne kulture je po letu 1989 zasedla
ultimativna zahteva po priznavanju identitete ¢loveka kot pripadnika
svoje nacije-drzave. Tako kot je v komunisti¢cnem stanju komandna
ekonomija (realno) bila podrejena avtoritarni politiki (simbolno), tako
je mesto kulture kot projekta »novega sveta« (imaginarno) zasedla kul-
tura kot nova ideologija kolektivne identitete. Glavni problem postko-
munisti¢nega stanja zato ni pomanjkanje demokrati¢ne politike, temve¢
presezek postmoderne kulture identitete. Kjer je manko realnega, se ta
vedno nadomesca s presezkom fantazmatskega. Problem je torej v tem,
da je postkomunisti¢no stanje po padcu Berlinskega zidu nac¢eloma ne-
nehno insceniranje izrednega stanja. Zaradi tega ni boljSega opija - kot

111 Boris Groys, Art Power, Cambridge Massachusetts, London 2008.

112 Hans Belting, Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach zehn Jahren,
Miinchen 2002. V kontekstu problema periodiziranja sodobne umetnosti po letu
1989 prim. $e: Zarko Pai¢, »Teorija danase, v: Kresimir Purgar (ur.), K 15 - Pojmov-
nik suvremene hrvatske umjetnosti, Zagreb 2007, str. 150-165.

93



je to vedel ze mladi Marx v svoji radikalni kritiki religije, ki si prizadeva
politi¢no u¢inkovati kot himeri¢ni derivat logike kapitalisticne domina-
cije nad svetom Zivljenja —, od kulture kot nove ideologije.

4. Tiananmen in biopolitika postzgodovine

Ali je zrusenje Berlinskega zidu sploh odlo¢ilni trenutek zacetka
mracnega razpada v prostoru nekdanje Jugoslavije? Da bi odgovorili
na to vprasanje, moramo najprej odgovoriti na neko drugo, prelimi-
narno. Kje se je pravzaprav zrusil Berlinski zid? To vprasanje ni ab-
surdno. Ironija zgodovine je, da je do prve artikulirane zahteve po
temeljnih idejah demokracije prislo prav tam, kjer tega nihce ni prica-
koval, v samem sredi$c¢u cesarstva maoisticnega komunizma. V imenu
¢lovekovih pravic, politicne svobode in tolerance do druga¢nih sve-
tovnih nazorov se je leta 1989 na Trgu nebeskega miru v Pekingu pricel
resni¢ni konec zgodovine. Ta medijsko-zgodovinski dogodek dovrsit-
ve moderne v globalni ureditvi sveta je bil protest studentov zoper ri-
gidno komunisti¢no ideologijo in totalitarno vladavino na Kitajskem.
Nadaljevanje francoske in ameriske revolucije s konca 18. stoletja, s
katerima se je vzpostavila ureditev republikanstva in politicne demo-
kracije na Zahodu, se je torej pripetilo 200 let pozneje. Zanimivo je, da
najpomembnejse Studije o smislu in pomenu padca Berlinskega zidu
kot naznanila triumfa Zahoda, kapitalizma in liberalne demokracije,
ki so jih napisali vodilni liberalni teoretiki, ta dogodek omenjajo le
mimogrede.'?®

113 Ralf Dahrendorf je v svojem delu o letu 1989 (glej: Razmatranja o revoluciji u
Europi, Zagreb 1996, prevedel Ivan Prpi¢) v skladu s teorijo o drugi moderni do-
godke po zrusitvi Zidu v Evropi poimenoval politi¢na revolucija me$c¢anskega sveta,
ki naj bi dovrsila idejo francoske revolucije. Vendar je zelo pomenljivo, da je v svo-
jem delu o intelektualcih in ideologijah 20. stoletja za vrsto liberalnih mislecev, ki so
v mracnih ¢asih ideologij in totalitarizmov edini primerno zastopali zadevo mislje-
nja (Hannah Arendt, Raymond Aron, Isaiah Berlin, Norberto Bobbio), skoval izraz
erazmovci (prim. Ralf Dahrendorf, Versuchungen der Unfreiheit: Die Intellektuellen
in Zeiten der Priifung, C. H. Beck, Miinchen 2006). — Kot sem ze pokazal na nekem

94



Okruten odziv kitajskih oblasti na zahteve studentov je sicer bil pri-
¢akovan, vendar ne v meri tako strahotnih zloc¢inov nad njimi. Glede
na to, da je do omenjenega dogodka lahko prislo Sele v razmerah tihe
demokratizacije kitajske politike konec 80. let, ki je bila odgovor na
perestrojko sovjetske druzbe v ¢asu Gorbacova, se je pred tem pojavilo
naivno prepricanje, da revolucionarnih idej o enotnem svetu c¢loveske
pravi¢nosti, svobode in pravice do zasebne lastnine v trzno usmerjenem
gospodarstvu ni ve¢ mogoce zaustaviti. Pri tem pa je treba reci, da se
ta naivnost ne nanasa na odsotnost smisla za realno. Nasprotno, gre za
moralno prepricanje, da se pred o¢mi svetovne javnosti ni ve¢ mogoce
povrniti v mra¢ni ¢as mucenj, mnozi¢nih eksekucij disidentov na stadi-
onih in ozivljanja idej Maove kulturne revolucije v najhujsi obliki. CNN
je svetovno zgodovino spremenil v dogodek absolutne hiperrealnosti.
Razlika med tem dogodkom in dogodki iz 60. let v Ameriki in Evropi
(Studentsko gibanje, vietnamska vojna, intervencija Sovjetske zveze, ko
je 8lo za zadusitev »praske pomladi«) je razlika med dvema paradigma-
ma medijskega samoreprezentiranja realnega:

(1) ideolosko-politi¢ne, ki temelji na tradicionalnem liberal-
nem locevanju drzave, civilne druzbe in posameznika in ki kot
tak$na ustreza moderni ureditvi nacije-drzave;

(2) kulturno-politi¢ne, ki temelji na decentralizirani in dehie-
rarhizirani ureditvi struktur moci in kot taksna ustreza post-
modernemu redu transnacionalne korporativne ekonomije,
politike in kulture.

drugem mestu (glej moje delo Mo¢ nepokornosti: intelektualac i biopolitika, Zagreb
2006), je tezava v tem, da je Dahrendorf predstavnik tradicionalnega liberalizma,
ki v teoriji nikoli ni razvil tistega, kar ocita predvsem marksisticnim teoretikom,
namre kriti¢nega pojma ideologije. Se ve¢, Dahrendorf uporablja prav sociologizi-
rani Marxov pojem ideologije.

95



Ni treba posebej poudarjati, da je ta razlika v tehni¢no-tehnoloskem
smislu rezultat splo$nega razvoja informacijsko-kominukacijskih teh-
nologij.'"* Dogodki leta 1989 obenem naznanjajo prehod v komple-
ksnost digitalne dobe, v kateri resnice ne doloca t. i. realna razprtost
dogodka v opazovalcevi zavesti, temve¢ slikovno-diskurzivna pro-
cedura medijskega proizvajanja resnice, realnega in sveta.!”” Izjema
glede povezovanja dogodkov »krvave revolucije« v Pekingu s padcem
Berlinskega zidu in z mes¢anskimi revolucijami v druzbah vzhodne in
jugovzhodne Evrope, ki idejno pripadajo tistemu, kar bi Stefan Zwe-
ig poimenoval »vcerajsnji svet«, namre¢ ideologiji liberalizma s tra-
dicionalnim korpusom c¢lovekovih pravic, svobode zasebne lastnine,
svobode medijev, politicnega in svetovnonazorskega pluralizma, je
italijanski filozof Giorgio Agamben s svojim kratkim esejem, ki ga je
preprosto naslovil kar kot Tiananmen. Agamben je celotno dogajanje
protestov in brutalnega odziva kitajskega totalitarnega reda na ta izraz
svobode misljenja v Pekingu umestil v horizont svoje osnovne teze o
globalni dobi kot stanju biopolitike. To je stanje, v katerem imperial-
ni red neoliberalne globalizacije razveljavi idejo univerzalne svobode
drzavljanstva/civilnosti vsem tistim, ki temu redu ne pripadajo kot
njegovi priznani subjekti, ampak le kot nepriznano ¢lovesko gradivo s
svojim golim fizi¢nim Zivljenjem (zoe)."'®

114 O tem prim.: Geert Lovink, Dark Fiber: Tracking Critical Internet Culture, Cambrid-
ge Massachusetts, London 2003; Douglas Kellner, Media Culture, London-New York
2003; Zarko Paié, Vizualne komunikacije: uvod, Centar za vizualne studije, Zagreb 2008.
115 Zanimivo je, da je bila prva postmoderna vojna, kot so jo poimenovali teoretiki
kulture, namre¢ ameriska intervencija, imenovana »Pus¢avska nevihta«, v Kuvajtu,
potem ko je iraski totalitarni vodja Sadam Husein na zacetku leta 1990 to drzavo
zavzel in jo spremenil v irasko provinco, obenem tudi poskusni poligon za to, kako
kriti¢no spodbijati postavko Jeana Baudrillarda o simulaciji realnega dogodka in tr-
ditev iz njegovega ¢lanka v Libérationu, da se ta vojna sploh ni dogodila. Glede tega
glej teoretsko kritiko postmodernizma v angaziranem delu Christopherja Norrisa
Uncritical Theory: Postmodernism, Intellectuals and the Gulf War, Amherst 1992.

116 Giorgio Agamben, »Tiananmen, v: Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003,
str. 78-80. O Agambenovih filozofsko-politi¢nih tezah glej tudi mojo interpretacijo

96



To ozragje triumfa konca zgodovine z idejo liberalne demokracije
in Nietzschejevega poslednjega ¢loveka bo osrednji predmet pric¢ujo-
Cega razpravljanja. Najprej je treba reci, da gre za idejo, ki jo je razvil
ze Hegel v letu 1807. V njegovih zadnjih predavanjih o filozofiji prava,
v katerih ima anglesko ustavno monarhijo za vrh politi¢cne moder-
nosti kot sprave med idejo in dejanskostjo svobode, pa se jasno kaze,
da pomen tega konca zgodovine ni niti mesijanski niti apokalipti¢en.
To je med drugim pri svojem dialekti¢cnem obratu teh misli z glave
na noge dobro vedel tudi Marx. Zgodovino je opredelil kot dramo
nasprotnih si sil v casovnosti, katere iztek so mes¢anska politicna dr-
zava, svetovni kapitalizem in znanost absolutnega duha, ki filozofijo,
religijo in umetnost zbere v krog iz¢rpanih moznosti. Konec te vul-
garne Casovnosti in odtujene zavesti razrednih bojev v dobi moder-
ne bo katarzi¢ni trenutek nastopa resni¢ne nove zgodovine v znaku
udejanjene ideje cloveka v kraljestvu svobode. Za Marxa je to smisel
komunizma. Obstajata torej dve razlicici konca zgodovine — Heglova
in Marxova. Obnovo prve oznacuje liberalni kapitalizem, druge pa ra-
dikalni neomarksizem.""”

Toda kje se pravzaprav godi ta druga, v sebi dopolnjena revoluci-
jamoderne? V realnem, v hiperrealnem ali pa v svetu, ki se sploh ne
nanasa vec na realno, saj realno sam ideolosko-politi¢no konstruira,
in to ne kot iluzijo in fikcijo, temvec kot realno iluzijo in fikcijo?
Nikoli ne bomo trdili, da se Tiananmen in padec Berlinskega zidu
nista realno pripetila. Kljub temu pa moramo poudariti, da se ta dva
dogodka ulegata v tisti model kulture, ki ga naddoloca vladavina
medijske logike spektakla, pri kateri se, kot v semioti¢ni teoriji ko-
munikacije, znaki ne nanasajo na realni subjekt dogajanja, ampak na
simbolne objekte oznacenega. To je ta nova situacija nase postmo-
derne kulture. V njej Zivimo, kot da ne bi vedeli, da se nas snema v
gledaliscu sveta (speculum mundi), kot pravi Lacan.''® Skrivnost de-

v delu Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, str. 177-188.

117 Prim. Vanja Sutli¢, Praksa rada kao znanstvena povijest: Kritika kriptofilozofij-
skog »ustrojstva« Marxove misli, Globus, Zagreb 1987, 2. izd.

118 Jacques Lacan, Stirje temeljni koncepti psihoanalize, prev. R. Mo¢nik, Z. Skusek,

97



lovanja postmoderne kulture kot nove ideologije je prav v tem »kot
da ne vemox, kaj se je zgodilo, in v tem, da »kot da to ne vedoc« de-
lujemo na nacin nezavednega artikuliranja svojih zivljenjskih zahtev
po samopotrditvi.

Kot da torej ne vemo, da je zgodovina jugoslovanskega socializma
obenem kriptoliberalni projekt realnega federalizma nacij-drzav in
njihove omejene suverenosti, vzporednega obstoja Brionov in Golega
otoka, antiimperialisticnega gibanja neuvrscenosti in stalinisti¢no-
-titoisti¢ne represije nad svobodo drzavljanov, odprave sleherne ob-
like nacionalizma in Sovinizma v javni sferi in sistemske hegemonije
srbskega unitarizma in nacionalizma nad vsemi drugimi narodi pred
razpadom SFR]. Zdi se, da ta dvojna narava nadnacionalne skupnosti,
ki je na Zahodu veljala za svetilnik liberalnega multikulturalizma pod
Titovo diktaturo s ¢loveskim obrazom, vendarle ne dovoljuje, da bi jo
uvrstili pod skupni imenovalec ene izmed postkomunisti¢nih zgodb,
predvsem zaradi njenega mracnega razpada. Toda njena differentia
specifica je prav v tem, da je predstavljala idealnotipski model tota-
litarizma 20. stoletja. In prav zato je tako strahotno razpadla v krvi
in pepelu. Vendar tudi vemo, da je to nujno, da bi lahko ideologija $e
naprej gladko funkcionirala v vseh moznih preobrazbah podob, besed
in teksta. Nasilno dogajanje na Tiananmenu in zrusenje Berlinskega
zidu tvorita epohalni dogodek vstopa v postzgodovinsko dobo. Njuna
singularnost je enost v razlikah.

Ce gre za dogodek te vrste, potem je vpraganje, o ¢em sploh go-
vorimo, ko imamo vse, kar se je dogodilo z vstopom nekdanjih ko-
munisti¢nih drzav vzhodne Evrope in nekaterih balkanskih drzav
v EU, tj. razpad ZSSR in SFR], etni¢ne vojne in verski fundamen-
talizem kot posledico globalizacije, za ucinke, ki izhajajo iz svetov-
nozgodovinske drame novega zacetka. Mar se te spoznavnokriti¢ne
dileme ne da razresiti tako, da izstopimo iz zacaranega kroga mis-
ljenja, ki mu vlada zakon kavzalnosti? Vzrokov in posledic necesa,
kar imenujemo epohalni dogodek, o¢itno ne moremo obravnavati,

S. Zizek, Ljubljana 1980, str. 103.

98



ne da bi dekonstruirali samo idejo narave in zakonov. Oboje, nara-
vo in t. i. »naravne zakone, sta dekonstrukciji podvrgla Ze Marx in
Darwin. Marxova kritika Malthusove demografske teorije, po kateri
izvori hrane narascajo po aritmeti¢nem, prebivalstvo pa po geome-
trijskem zaporedju, je pokazala, da se za taks$no fatalisti¢no zgodbo
o naravnem determinizmu skriva ideoloska maska kapitalizma kot
sprevrzenega sistema potreb. Z drugimi besedami, razvoj je vedno
tendencen, nikoli ni zakonit in neizbeZen. Zato ni dialektike narave,
kakrsno je zastopal Engels, ampak samo dialektika ¢loveske zgodo-
vine, ki spreminja naravo.

5. Permanentne krize

Nihce ni predvidel konca komunizma v vzhodni Evropi. Nihce
si ni mogel misliti, da bo zrusenje Berlinskega zidu nekaj povsem
drugac¢nega od Tiananmena in zloc¢inskega posega kitajske vojske v
$tudentske demonstracije. Seveda, sama nepredvidljivost sesutja sta-
bilnega sistema politi¢nega vladanja nad ljudmi kot nad stvarmi brez
osebnosti je bila predvidljiva, saj je totalitarni red, podobno kot nekdaj
orientalska despotstva, samega sebe — venomer v nasprotju s temeljno
»zakonitostjo« naravne distribucije moci na trgu — ohranjal s pomoc¢-
jo permanentnih kriz. Po leninisti¢nih teorijah o imperializmu naj
bi prav krize odlikovale ekspanzijo svetovnega kapitalizma. Names-
to permanentnih kriz je v socializmu vladalo permanentno izredno
stanje proizvajanja notranjih in zunanjih sovraznikov v razmerah, ko
so sam sistem v resnici ogrozale ekonomske napake in druzbeno raz-
slojevanje.""” Mar ni za vse to edino mogoce pojasnilo tisto, ki prihaja
iz teorije kompleksnosti (complexity turn)? Po tej teoriji se dogodki v
naravi, druzbi, gospodarstvu, politiki in kulturi odvijajo spiralno in
fraktalno, brez naddolo¢ujocega vzroka. Nikakr$ne Zelezne zakoni-
tosti zgodovine ni. Konec zgodovine ima obliko indeterministi¢nega

119 Slavoj Zizek, Did Somebody Say Totalitarianism? Five Interventions in the (Mis)
Use of a Notion, London-New York 2000.

99



kaosa. V njem ni ve¢ enega samega sistema moci in njenega regulira-
nja.lzo

1z tega pa izhaja, da padec komunizma leta 1989 ne pomeni trium-
fa liberalne demokracije.”! Nasprotno, ta zakasnela, poslednja revo-
lucija znotraj moderne je transparentnost, presevnost materialisticne
narave neoliberalnega kapitalizma zgolj prignala do skrajnih kon-
sekvenc. Le-ta sam proizvaja svoje »duhovne« (ne)bliznjike - kr§can-
stvo, islam in new age —, s tem ko vse, kar je, preobraza v informacijo/
blago, v objekt, ki je pripravljen za nadaljnjo uporabo. Ti (ne)bliznji-
ki so, podobno kot subverzivno kriti¢ni intelektualci kapitalizma in
liberalne demokracije, sami integrirani v ta sistem celo tedaj, ko ga
negirajo ali pa se, kot to velja, denimo, za ameriske ali pa ruske funda-
mentaliste, zatecejo v zapuscene pejsaZe narave oziroma celo v podze-
mlje, v pokrajine, podobne onim iz filmov Tarkovskega, kjer ¢akajo na
apokalipso. Ready-made globalnega gospodarstva, ki se hiperrealno
odvija v virtualnem prostoru liberalne demokracije kot univerzalne
druzbe spektakla, je vso vzviSenost plapolanja novih zastav zreduciral
na pragmatic¢nost Zrtvovanja za svobodo. Seveda, zrtve so za napredek
nekaj nujnega. Vendar gre v resnici za vprasanje: Zrtve za kaj? Za ve¢
clovekovih pravic, demokracije, svobode medijev, gmotne blaginje
potrosnistva?

Zaradi tega dogodki leta 1989 nikakor niso bili radikalna revoluci-
ja obstojecega sveta. Slo je za politi¢no revolucijo zakasnele moderne
na njenem obrobju. Zato naivni globetrotterski teoretiki, oborozeni z
razli¢nimi socioloskimi teorijami o prvi (trdi) in drugi (refleksivni)
moderni, le stezka razumejo, zakaj je bilo neizbezno, da je bila tako re-
ko¢ vsem postkomunisti¢nim vladam po letu 1989 liberalna retorika
tuja in da je bolj ali manj $lo za zdruzbo propadlih nacionalisti¢no-po-
pulisti¢nih laznih prerokov in mesijanskih Zrtev komunizma. Pravo

120 O tem glej: Zarko Pai¢, »Nakon kulture: teorije zaokreta i zaokret teorije u glo-
balno dobac, v: Zaokret, Zagreb 2009, str. 7-67.

121 Alain Badiou, »The Communist Hypothesis«, New Left Review, §t. 49, januar-fe-
bruar 2009.

100



intelektualno paradigmo tega preobrata iz radikalnega disidentstva v
¢asu komunizma v drzavotvorno velikorusko hujskastvo, obsedeno
s pravoslavnim fundamentalizmom, predstavlja Zivljenjska pot Ale-
ksandra SolZenicina. Tisti, ki bi rad govoril o strahotah komunizma
v 20. stoletju, mora prebrati Arhipelag Gulag. Kdor pa zeli govoriti o
moralno-politi¢ni bedi intelektualca po koncu komunizma in Berlin-
skega zidu, mu SolZenicina ni treba brati. SolZenicin je zgolj klasicen
primer bede mesijansko-apokalipti¢ne misije kulture po letu 1989 in
njene preobrazbe v ideologijo.'” Ta zaobrat znane trditve, da je glo-
balna doba rezultat prehoda ideologije v vprasanje kulturnih identitet,
je pravo branje realnega zaobrata zadev samih. Kultura je zdaj samo
nova oblika neusmiljenega boja za identiteto v njegovih nenehnih
preobrazbah.'*

Realni trk kladiva ob Zid, kladiva kot enega izmed simbolov indu-
strijskega imaginarija komunizma, kot orodja delavskega razreda, ob
srpu kot orodju kmetov, je resni¢ni smisel tega dogodka. Vendar je bila
ta osvojitev svobode zgolj pretveza za to, da si je eksistenca prisvojila
gmotne dobrine, za katere je bila v realnem socializmu prikraj$ana.
Svoboda tako postane predpostavka padca v prostovoljno suzenjstvo
materialnemu delu, da bi se tako zagotovilo uzitek v trosenju. Tedaj
pa ta svoboda postane nicevna, tako kot utopija komunizma o kra-
ljestvu srece in duhovne blazenosti brez egiptovskih loncev mesa. Tako
so Mojzesovi sledilci na svoji poti v Kanaan namesto sanj o obljubljeni
dezeli zaceli tu in zdaj ultimativno terjati presezek realnega, s tem pa
tudi manko imaginarnega in simbolnega. Kar bo sledilo dvajset let
pozneje, bo totalna transparentnost konca zgodovine - vrnitev k mu-
¢nemu delu kot temelju eti¢no-politi¢ne legitimnosti liberalnega kapi-
talizma v njegovi zgodnji fazi, po tistem, ko je za to padlo nekaj kolate-
ralnih Zrtev aktualne svetovne finan¢ne krize. Po repolitizaciji kulture
kot kritike ideologije liberalne demokracije z njenima »preventivnima
vojnamac za ¢lovekove pravice in demokracijo v Afganistanu in Iraku

122 Zarko Paié, Mo¢ nepokornosti: intelektualac i biopolitika. Izdanja Antibarbarus,
Zagreb 2006.
123 Ivan Colovié, Balkan - Teror kulture, Beograd 2008.

101



vrnitev k temu monstruozno, prikazensko realnemu vse bolj postaja
logi¢na vrnitev v pus¢avo globalne ekonomije.'** Ta, ki vlada zgodovi-
ni, vlada ekonomiji in politiki nadzora nad svetom s pomocjo kulture
(umetnosti, religije, znanosti). Tistemu, ki je iz zgodovine izkljucen,
pa preostane kultura kot znamenje boja za golo identiteto (za jezik).
Tertium non datur.

Po Agambenu nespodbitno velja, da je Tiananmen dogodek, v ka-
terem se svet politicno razpre kot spektakel. Za ta svet ne veljajo vec¢
stare liberalne in marksisticne teorije o locenosti politicne drzave in
civilne druzbe. V omenjenem eseju Agamben pravzaprav prevzema
Badioujeve postulate o drzavi. Badiou trdi, da se drzava danes legiti-
mira z drugacno vrsto artikulacije zmoznosti upravljanja s skupnostjo,
kot je bila tista, ki je temeljila na oskrbovanju njenih prebivalcev in na
reprezentaciji razredno socialnih interesov njenih drzavljanov/¢lanov
civilne druzbe. Ne gre za to, da bi Agamben sprejemal postmoderne
ideje o nihilizmu druzbe spektakla (Debord v Baudrillardovi preoble-
ki), temvec za to, da po Heideggrovih sledeh izpelje radikalno trditev,
da je sodobni kapitalizem v svoji kulturni podobi popolno udejanjenje
postvarelosti in estetizacije cloveka kot stroja zelje. To pa je biopolitic-
no stanje onstran kulta humanisti¢ne kulture. Antropoloski stroj v sta-
nju mirovanja postane enotnost stroja, cloveka in zivali. To postavlja
pod vprasaj vse doslejsnje eti¢ne zahteve po revolucioniranju obstoje-
Cega sveta.'” Seveda drzi, da vladajoca politika po letu 1989 ni vec boj
za nadzor nad mehanizmom drzave, temve¢ boj med drzavo in ne-dr-
zZavo (¢lovestvom), oziroma boj med »vklju¢enimi« in »izklju¢enimi«.
Tako se je singularnost razpadle celote sveta premestila tja, kjer je ze
vedno bila - vrealno politi¢no ekonomijo neoliberalnega kapitalizma.

Vse to je bilo treba teoretsko osvetliti zato, ker je ta retrospektivni
pogled na dogajanje padca Berlinskega zidu leta 1989 pogoj moznosti

124 Slavoj Zizek, Paralaksa: za politicni suspenz etiénega, Ljubljana 2004.

125 Giorgio Agamben, Das Offene: Der Mensch und das Tier, Frankfurt na Majni
2002. [Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben, Odprto: ¢lovek in Zival, prev. Vera
Troha, Ljubljana 2011. Op. prev. ]

102



tega, da se priblizamo mracnemu razpadu Jugoslavije. To pomeni, da
nikakor ne moremo sprejeti razsirjenega zdravorazumskega stalisca,
da je novo rojstvo nacionalnih drzav v vzhodni Evropi in na Balkanu
samo posledica zloma realnega socializma. Prav tako tudi ni mogoce
kar brez kriti¢ne distance obsojati nacionalizma vzhodnoevropskih in
balkanskih postkomunisti¢nih kulturnih elit. Te so samo uspe$no in
ideolosko sistemati¢no dvigovale hrup okrog nacionalne suverenosti
drzav, obenem pa so bile osrednji akterji pri tem, ko so se temeljne
institucije nacionalnega gospodarstva po smes$no nizkih cenah raz-
prodajale transnacionalnim korporacijam Evrope. VzviSenost prvih
trenutkov svobode v liberalnih demokracijah vzhodne Evrope so pri-
¢akali z besedami o drzavljanih nove Evrope in z nacionalnim pato-
som brez nacionalizma. Ni naklju¢je, da nosi Sloterdijkov esej o padcu
Berlinskega zidu in zdruzitvi Nemcije v letu 1989 patetic¢en naslov -
Obljuba po nemsko: Govor o lastni drzavi.'*

6. Civilna religija — ponorelost patriotizma

Nacionalne drzave so bile nujen okvir liberalne demokracije v
Evropi v obdobju mesc¢anskih revolucij konec 18. in v sredini 19. sto-
letja. Cesar pa v resnici ne moremo poimenovati s pojmom revolu-
cije - na to je opozoril Ralf Dahrendorf -, so dogodki zaokreta v zZe
zdavnaj dogodeno zgodovino. Demokracije ni brez ukoreninjenosti
v tla, v domovino, v suvereno dolocen teritorij. Nacija-drzava je mo-
derni okvir eksistiranja demokracije. Zato je kozmopolitska demokra-
cija zgolj moralni postulat zoper morbidne oblike umazanosti v od-
nosu do drzavljanov »neavtohtonega« eti¢nega porekla, v odnosu do
religiozne in kulturne identitete Drugih.'” Toda brez civilne religije
svobode, ki se jo pogosto zmotno enaci s ponorelim patriotizmom in

126 Peter Sloterdijk: Versprechen auf Deutsch: Rede iiber das eigene Land, Frankfurt
na Majni 1990.

127 Martha C. Nussbaum/Joshua Cohen (ur.), Za ljubav domovine: Rasprava o gra-
nicama patriotizma, prevedli Drinka Gojkovi¢ in Slavica Mileti¢, Beograd 1999.

103



$ovinizmom, demokrati¢ne republike ostajajo brez delujocega subjek-
ta demokrati¢nih vrlin. Manjkajo jim »navade srca« in dusa, ideali
republikanskega izrocila svobode, ki jih danes ponovno ozivljajo celo
neomarksisti¢ni kritiki neoimperialnega globalizacijskega reda, s tem
ko se vracajo k izvorom ameriskega ustavnega republikanizma.'”® V
¢em je potem temeljna tezava z nelagodjem in nezadovoljstvom drza-
vljanov novih nacionalnih drzav, potem ko so se te vkljucile v evropski
red liberalne demokracije in trznega gospodarstva? Ta tezava sicer ni
bila izrazena, zato pa je bila Ze od samega zacetka, kot temna senca
prihajajoce »svetle prihodnosti«, nenehno navzoca v zavesti vseh pre-
bivalcev obmocja za Zidom od leta 1945 do leta 1989.

Kljub temu ali pa prav zato je prislo do usodnega, nikakor ne zgolj
komunikacijskega kratkega stika med dvema Evropama, zahodno in
vzhodno, v katero s svojimi psiholosko-politicnimi narcizmi malih
razlik (Freud) spadajo vse drzave z obmocja srednje Evrope in Balka-
na, ne glede na to, ali so Ze ¢lanice Evropske unije (tako kot Slovenija,
Bolgarija in Romunija) ali pa so tik pred vstopom vanjo (tako kot Hr-
vaska). Zakaj je ta ocitni narcizem malih razlik na Balkanu psiholo-
$ko-politicen? Zato ker se veze na zgodovinsko in politi¢no-kulturno
organsko povezanost narodov na skupnem obmocju, zaradi ¢esar ni
mogoce — tako kot je to mogoce v nekaterih drugih, etni¢cno homoge-
nih drzavah - zgolj salonsko stresati besed o multikulturnosti, saj ta
ne zgolj v Bosni in Hercegovini, temve¢ tudi v Crni gori, na Hrvaskem
in v Srbiji tvori sdmo socialno konstrukcijo identitete."® Vse naciona-
listicne politicne elite v 90. letih so tudi po formalnem koncu vojne
v nekdanji Jugoslaviji leta 1995, ko je prislo do podpisa Daytonskega
sporazuma, Se naprej legitimno demokrati¢no predstavljale oblast.

Kot psiholosko-politi¢en lahko poimenujemo tisti nacin artikuli-
ranja simbolne moci, v katerem se frustracije, paranoi¢nost, travme in

128 Michael Hardt/Antonio Negri, Empire, Harvard 2000. [Prim. slov. prevod:
Michael Hardt/Antonio Negri, Imperij, prev. B. Beznec, Ljubljana 2003. Op. prev.].
129 Prim. Vjeran Katunari¢, »Od ‘bratskih naroda’ do ‘multikulturnog trzista’: iza-
zovi europskoj matici na periferiji«, v: Lica kulture, Zagreb 2007, str. 73-86.

104



zgodovinsko nerazresene fiksacije o lazni zgodovinski veli¢ini lastne
identitete prenasajo v sodobno politiko. Madzarski politolog Istvan
Bibo je to imenoval beda malih vzhodnoevropskih drzav.'”® Real-
na izvora moci v stanju postkomunizma sta seveda samo vojaska in
kulturna elita, glede na to, da kultura kot ideologija dolo¢a funkci-
jo religije v postmodernem svetu fragmentirane identitete.”*' V vseh
socioloskih anketah, ki so jih izvedli na Hrvaskem od 90. let pa do
danes - verjetno pa enako, z morebitno izjemo Slovenije, velja tudi
za druge nekdanje jugoslovanske republike -, so drzavljani na vpra-
$anje, komu najbolj verjamejo, odgovorili — cerkvi in vojski. Vera v
tradicionalno-konservativne in avtoritativne strukture moci na edino
nujen in logi¢en nacin povezuje balkanske kulturne elite in tamkajsnje
post-war lords."**

»Nesporazume« je torej v tem, da so vse druzbe in drzave onstran
nekdanjega Zidu ekonomsko nerazvite, politicno nestabilne in kultur-
no obsedene z mitom o sebi kot o zrtvi zgodovine ter o lastni veli¢ini
v izkrivljenem ogledalu. Od Velike Evrope se je nerealno pricakovalo,
da jih bo resila destrukcije kulturnega kapitala, ki so jo zakrivile same.
Konec 80. let je kulturni kapital, Se posebno v nekdanji Jugoslaviji, za-
znamovala dvojnost: z ene strani integrativni projekti liberalnih kul-
turnih in politi¢nih elit znotraj pluralne komunisticne nomenklature,
z druge strani pa zaklju¢na faza projektov nacionalisti¢cnih kulturnih
elit, ki so merile na osvojitev politicne oblasti na prvih demokratic-
nih volitvah leta 1989. Pri tem velja poudariti, da je bila prav kultura
tista, v kateri so se artikulirali novi politi¢ni projekti demokrati¢nih
pluralnih interesov, denimo v primeru slovenskega nacionalnega
programa, objavljenega v Novi reviji, ali pa radikalne nacionalistic-
ne obnovitve ideje o Veliki Srbiji v Spomenici SANU, ki je naznanja-
la etni¢ne vojne v nekdanji Jugoslaviji. V obeh primerih gre za vlogo

130 Istvan Bibd, Huszar Tibor, Sziics Jeno, Regije evropske povijesti, prev. Eva Grli¢,
Igor Karaman, Arpad Vicko, Zagreb 1995.

131 Prim. Zygmunt Bauman, Tekoca moderna, prev. B. Cajnko, Ljubljana 2002.
132 O tem glej: Vjeran Katunari¢, »Sirene i muze: kultura u sukobima i mirotvornim
procesima u bivsoj Jugoslaviji«, v: Lica kulture, Izdanja Antibarbarus, Zagreb 2007.

105



intelektualcev oziroma kulturne elite kot predhodnikov vzpostavitve
nacionalne drzave, le da z nasprotnim predznakom. V prvem prime-
ru gre za predznak nacionalne rekonstrukcije Evrope, v drugem pa
za predznak geopoliticne osvojitve vseh tistih priznanih nacionalnih
drzav/republik znotraj federalne zgradbe SFR], v katerih so Ziveli Srbi
zunaj Srbije. Vlogi intelektualcev v srednjeevropskem in balkanskem
stanju postkomunizma je prav zaradi mracnega razpada Jugoslavije
posveceno posebno mesto v analizi ene od najhujsih sodobnih moral-
no-politi¢nih »izdaj intelektualcev«.'*?

133 »Do najbolj spektakularne spotike intelektualcev pa je prislo na Balkanu. Pisa-
telji in profesorji so igrali odlo¢ilno vlogo pri sprozanju vojne v Jugoslaviji. Posebno
vodilni predstavniki srbskih in hrvaskih intelektualcev so sistemati¢no pripravljali
hajko zoper mirno sozitje razli¢nih etni¢nih skupin in se pri tem opirali na naci-
onalisti¢ne mite. Tistega, ki se je tem kampanjam upiral, so utisali ali pa pregnali.
Le malo jih je vztrajalo. Vec kot to k temu depresivnemu izvidu konca 20. stoletja
nimamo dodati. V bogatih zahodnih drzavah je poloZaj drugacen. Kot je rekel neki
ameriski filozof, imajo intelektualci v njihovih prestolnicah moral luck: doslej niso
bili postavljeni na preskus. Ne samo zato, ker je bila tem drzavam vojna prihranjena.
Pluralisti¢ne druzbe od svojih pesnikov in mislecev enostavno ne pric¢akujejo ve¢
odresilnih sporo¢il. Pisec, ki bi svoje ob¢instvo naslovil s Kleistovimi gestami ali s
patosom Majakovskega, bi se zazdel smesen. Absurdno bi bilo predpostavljati, da bi
Francoze, Nemce ali Svede lahko mobilizirali s pomo¢jo poezije. Tu pa tam se sicer
pojavi kak veteran ali sektas, ki bi zelel prevzeti tak$no vlogo. Vsem drugim pa je
jasno, da ta umazani posel danes opravljajo drugi strokovnjaki. Besu, frustracijam
in srdu publike danes oblike ne dajejo filozofi in pisatelji, temve¢ voditelji televi-
zijskih in radijskih oddaj, guruji, glavni uredniki, tiskovni predstavniki in drugi
strokovnjaki za ‘odnose z javnostmi. Literati in akademiki tako sploh ne prihajajo
ve¢ v skusnjavo, da bi igrali pooblas¢ene govornike naroda, razreda ali pa katerega
drugega velikega kolektiva in upravljali z vnetljivo tvarino, ki bi lahko pripeljala
do naslednjega masakra. Vsaj v tem pogledu je to, da je zapisana beseda izgubila
avtoriteto, pravi blagoslov. Z globalnega stali$¢a pa je to slaba uteha. V nekaterih
regijah so vzgibovalci sovrastva iskani tako kot $e nikoli doslej. Na vseh celinah so
plemena in verske skupnosti, ki menijo, da so tlacene in ponizane. Ogorcene in pri-
kraj$ane skupnosti so hvalezne slehernemu, ki lahko v javnosti artikulira njihov bes
in sovrastvo. Kandidatov za to pa bo vedno nekaj. Bodisi na Balkanu, na Bliznjem
vzhodu, v Magrebu ali na Kavkazu, v Afriki ali pa na indijski podcelini - nikoli
doslej $e ni bilo tako dobrih obetov za to, da intelektualci postanejo vzgibovalci

106



7. Za mra¢nim razpadom

Mracni razpad Jugoslavije in etni¢ne vojne na Balkanu so najprej
stvar tistega, kar se Se vedno privzdignjeno imenuje ideja Evrope.
Ne pozabimo, da so se te vojne koncale zaradi Amerike, in ne zaradi
Evrope. To dejstvo je nekaj samoumevnega in obenem $kandaloznega.
Samo po sebi se namre¢ umeva, da ima Amerika v obdobju globalne-
ga nereda v svetu po koncu hladne vojne vlogo hegemona in absolu-
tnega vladarja. Skandalozno pa je to, da Evropa e naprej ostaja ujeta
v svoj melanholi¢ni projekt razsvetljenstva, ki se na novo utemeljuje v
kulturi. Politi¢cno nemo¢ Evrope kompenzira njen delez v gospodar-
skem zasuznjevanju sveta s pomocjo t. i. mehke neoliberalne ekono-
mije. Vodilna evropska filozofa, Jiirgen Habermas in Jacques Derrida,
sta leta 2003 napisala manifest v obrambo ideje Evrope pred amerisko
politi¢no hegemonijo in pred imperialnimi zahtevami transnacional-
nih korporacij po tem, da je treba ves svet zvesti na profit. Terjala sta
udejanjenje novega razsvetljenstva in se zoperstavila protirazsvetljenj-
skim tendencam v aktualni politiki in kulturi Evrope:

(1) obnovi ideje o enotnosti drzave in cerkve v novi krs¢anski
Evropi, (2) preobrazbi politike v postpolitiko, ki bo nevtralno
tehni¢no pocetje menedzerjev in populisticnih tehnokratov, (3)
nujnosti privatizacije javnega sektorja, zaradi katere naj bi bilo
trzno gospodarstvo ucinkovitejse, (4) obnovitvi evropocentriz-
ma v politiki in kulturi.

Edina brezpogojna stvar pri obrambi Evrope tako pred padcem
Berlinskega zidu kot tudi po njem je radikalno novo razsvetljenstvo.
Toda to bi moralo prezeti obe Evropi, zahodno in drugo, nerazvito,

sovrastva. Lahkomiselno bi bilo, ¢e bi to nevarnost podcenjevali.« - Hans Magnus
Enzensberger, »Hassproduzenten. Eine Erinnerungs, v: Zickzack: Aufsitze. Frank-
furt na Majni 1999, str. 104-105.

107



koruptivno, ki stavi velika pri¢akovanja v izdatno finanéno pomo¢
razdejanim nekdanjim socialisticnim nacionalno-drzavnim gospo-
darstvom in vse vlaga v Zivljenjski slog potro$niskega hedonizma,
ki postane edina eti¢cna maksima nove dobe: »Delo uzitka na sebil«
Prav zato pride do tega zgodovinsko nerazre$enega nelagodja v neza-
vednem kot simbolnem druge oziroma »nedoletne« Evrope, ki se ni-
kakor ne zmore osvoboditi Oceta/Zakona. Tega je Ze od vedno iskala.
Tako je bilo tudi tedaj, ko je bila $e v stanju komunisti¢nega suzenjstva
in po drugi strani podlozniskega malikovanja kr$c¢anstva, ki je sicer
sodelovalo v boju za demokracijo, a samo z mislijo na sesutje komu-
nizma, ne pa tudi na izpolnjenje idej liberalnega demokrati¢nega Za-
hoda. Zato ni ni¢ nenavadnega, da sta Habermas in Derrida kot samo
izto¢nico prihodnje evropske ustave predvidela prazno mesto bozjega
v dobi postmoderne politike nezvedljivih razlik in svetovnonazorske-
ga pluralizma.

Kjer je religija le eden izmed clenov civilne druzbe, je ideologija
postala postpoliticni boj za vrednote. V postkomunisti¢nih drzavah in
druzbah pa je stanje povsem drugacno. Tu je religija drzavno-politic-
no vprasanje ideoloske legitimnosti politike, ki bo mnozice do skrajnih
meja znosnosti strasila s povojnimi komunisti¢nimi zlo¢ini in z odstra-
nitvijo kriZa iz okrozja javnosti. In to zato, da bi nacionalizem imel svojo
vecno zgodbo mita in izrocila kot obrambo pred dolgocasjem in odca-
ranostjo modernosti.”** Alternativa politi¢ni vladavini Amerike v glo-
balnem redu moci se zopet nahaja v tistem, kar je najbolj krhko - v kul-
turi. Nemoc¢ Evrope oziroma njena politina institucionalna odvisnost
od ameriske politike zdaj kompenzira melanholi¢no vracanje k stanju

134 Jiirgen Habermas/Jacques Derrida, »After the War: The Rebirth of Europes,
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. junija 2003. Glej tudi: Jirgen Habermas/Josef
Ratzinger, Dialektik der Sekularisierung: Uber Vernunft und Religion, Freiburg-Ba-
sel-Dunaj 2005, in Jacques Derrida/Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt na
Majni 2001. - [Prim. slov. prevod: Jiirgen Habermas/Jacques Derrida, »Povojni
preporod Evrope«, v: Nova revija, $t. 259-260, november-december 2003; Jiirgen
Habermas, »Prispevek k razpravi s kardinalom Ratzingerjeme, v: Nova revija, $t.
273-274, januar-februar 2005. Op. prev.]

108



»velike evropske kulture«. Pomenljivo pa je, da Francoz in Nemec, oba
velika misleca 20. stoletja, govorita samo to, kar aktualna francoska in
nemska politika v EU tudi realno poc¢ne. Pod masko heglovske ideje o
zgodovinskih narodih kot »lokomotivah razvoja« ponavljata stare im-
perialne fraze o velikih in malih narodih, o »pravi« Evropi in o oni dru-
gi, »nedoletni, ki jo je treba $ele prosvetliti.

Na vprasanje, zakaj se je dogodil tako strahoten, mracen razpad
komunizma v nekdanji Jugoslaviji, z najhujsimi oblikami genocida,
etnicnega ci$¢enja in rudenja mest (Vukovar, Sarajevo, Srebrenica),
ni mogoce sovisno odgovoriti. Zdi se, da je ob racionalnem uvidu v
objektivna ideolosko-politi¢na sovisja vzrokov, ki so pripeljali do tega,
na eni in iracionalno, skorajda ezoteri¢no zgodbo o neki mracni skriv-
nosti balkanskega geopoliti¢nega prostora kot nekaksne zaklete ladje
norcev, ki se je nikoli ne bo dalo pacificirati, na drugi strani, odgovor
le v radikalnem zavracanju kulturnega determinizma. Kot je to v svo-
jih esejih lepo opisal Enzensberger: to vojno so pripravile kulturne
elite, predvsem tiste tradicionalisti¢no-nacionalisti¢ne.

Ob tem pa se nam venomer zastavlja vprasanje: so bile te elite de-
jansko tako mocne ali pa so bile gole izvrSevalke neke politi¢ne de-
strukcije, tistega, kar bi bilo navsezadnje mogoce storiti tudi brez to-
liksnih nepotrebnih Zrtev za nacijo-drzavo, ki v globalni ureditvi nima
nikakr$ne realne moci? Nasa temeljna trditev je naslednja: padec Ber-
linskega zidu je bil za dogajanje na ozemlju nekdanje Jugoslavije zgolj
signal za zacetek ambivalentnega razgrajevanja/vzpostavljanja za-
kasnelih nacij-drzav, ne pa tudi signal razprtosti svobode za radikalne
demokrati¢ne projekte politicnega emancipiranja od ideologije kolek-
tivizma. Danes, dvajset let pozneje, je to povsem razvidno. Tako tisti,
ki so najbolj krivi za vse strahote »potovanja na konec noci« (za Srbijo
z njenim nacionalisti¢cno-komunisticnim projektom hegemonizma
pod vodstvom Slobodana Milo$evica), kot tudi tisti, ki nosijo manj-
$o mero krivde (Hrvaska z »operetno diktaturo« Franja Tudmana v
90. letih), imeli pa so podoben projekt lastne politike identitete, se ne
morejo izogniti sporocilu, ki v svoji pateti¢ni privzdignjenosti zveni
bolece streznitveno in hkrati osvobajajoce, ¢etudi je bilo zapisano kot

109



credo dokon¢nega odstopa od kakrs$ne koli prenove kak$nega poseb-
nega poslanstva Nemcev v novi globalni ureditvi sveta. Na Nemce ga
je naslovil Peter Sloterdijk:

»Za nas ni vecjega zla od teh nacij-maternic, od teh vase sr-
kajo¢ih domovin, od teh velikih, bolehnih materinskih boginj s
svojim alegori¢nim oprsjem, zastavami in solzami in s svojimi
junaskimi sinovi, ki jih najprej nekam posljejo, da bi storili kaj
velikega, potem pa jih vsrkajo nazaj vase, v vlazen grob, poln
obljub, ki je seveda maternica za porojevanje novih junakov do-
movine - saj poznamo to zgodbo. Dosti nam je te polreligiozne
nacionalne pornografije, polne Zrtev.«!*

8. Vrnitev k novi iluziji?

Tisti, ki govori o balkanizmu kot iracionalizmu in barbarstvu, namrec
nenehno zgolj modernizira stare teoretske zgodbe o dveh Evropah - o
Evropi racionalnega razsvetljenstva in o drugi Evropi, v kateri Zivijo »ple-
meniti divjaki«. Prav to je rojstno mesto tiste politike, za katero je kultura
osrednja tocka, s pomocjo katere je mogoce pojasnjevati razli¢ne konflik-
te. Na ta nacin interpretacijo svetovnozgodovinskega dogajanja moderne
zavestno premesti v sarkofag mracnih in primordialnih sil."*

Sintagmo francoskega neomarksisti¢nega filozofa Alaina Badiou-
ja o mracnem razpadu, ki jo nenehno omenjamo, je treba razumeti
kot metaforo, ki zadene prav ta razcep na dva pola. Svetlega razpada
ocitno ni ali pa se ga zgolj predpostavlja kot nekaj, kar izhaja iz odsot-
nosti prelivanja krvi. Po navadi mirni razpad Ceskoslovaske na Cesko
in Slovagko jemljejo kot dober zgled tega, vendar ta zgled ne more
veljati kot pravilo, saj Cehi nad Slovaki nikoli niso dominirali s poli-

135 Peter Sloterdijk, Versprechen auf Deutsch: Rede tiber das eigene Land, str. 76.
136 Prim. Samuel P. Huntington, Spopad civilizacij, prev. Barbara Simoniti, Ljublja-
na 2005.

110



ti¢cnim hegemonizmom, nasploh pa je omenjena situacija ze v temelju
razli¢na od konteksta vzpostavljanja nacij-drzav na Balkanu. Ze v tej
sintagmi sami je nekaj vznemirljivega — mracni razpad. Vendar ni te-
zava v tem, da je razpadlo nekaj takega, kot je bila Jugoslavija, temvec
v tem, kako je to razpadlo in kaksne bodo posledice tega za prihodnje
druzbene odnose, za politi¢ne igre moci in za kulturno sodelovanje
med narodi, drzavami in posamezniki v prostoru, ki je nesporno ne-
kaj integriranega, prezetega s sorodnimi in obenem razli¢nimi zgodo-
vinskimi, druZzbenimi in kulturnimi odnosi.

Ce je stanje postkomunizma stanje, ki kulturo kot edino $e preos-
talo zatocisce in tolazbo pred brezobzirno logiko neoliberalne globa-
lizacije postavlja v prazno srediS¢e moci, potem to stanje ni nekaksno
prehodno obdobje postpolitike konca zgodovine, za katero sta zna-
¢ilna vse-enost in nevtralnost, temvec gre prav za praznino, ki zazeva
med tistim, kar je bilo pred padcem Berlinskega zidu, in onim, kar
je po njem. Ni mracen samo razpad, Se bolj mracne so njegove po-
sledice: razdejana gospodarstva novih nacionalnih drzav na Balka-
nu, omejena suverenost teh drzav, ki v globalni ureditvi spominjajo
na morbidne Arkadije in na eksoti¢na karavanska pocivalisca, valo-
vi emigrantov, ki se zgrinjajo v obljubljene dezele Zahoda, kulturni
kapital v razbitinah, elite druzbene moci v objemu Cerkve, vojske in
lokalno razmrezenih mafij in — navsezadnje in do skrajnosti iluzorno
- privid blaginje znotraj medijskega proizvajanja zivljenjskih slogov
slavnih in bogatih zvezd iz podzemlja nove hibridne kulture, ki v sebi
spaja nezdruzljivo - primitivizem in dekadenco, arogantnost in pa-
triotizem. Stanje postkomunizma, v katerem se kultura pojavlja kot
nova ideologija, lahko imenitno opiSemo z znanim reklom ameriskih
marincev: situation normal, all fucked up!

Zdi se, da obeti za preokrett tak$nega stanja tudi na daljsi rok niso
realni. Razlogi za to pa so strukturni. Spremenimo lahko zgolj simbol-
ne izvore moci, tako da na demokrati¢nih volitvah zamenjujemo tiste,
ki v drzavah in druzbah jugovzhodne Evrope vladajo politi¢no. Mo-
dela neoliberalnega gospodarstva, ki sleherno obliko socialnega inter-
vencionizma prenese le, dokler je to v interesu prihodnje akumulaci-

111



je profita, pa ni mogoce spremeniti brez radikalne spremembe same
smeri globalizacije. Tisto najbolj monstruozno v celotni zgodbi, tisto,
kar se imenuje mo¢ identitete, ta prikazenska, fantomska kultura kot
hologram nacina Zivljenja etni¢nih skupin v dobi nacionalizma brez
naroda in naroda brez nacionalizma, pa se najbolj upira vsem doslejs-
njim izzivom od zunaj. To je tudi razlog, zakaj so skorajda vse kriticne
analize mracnega razpada po padcu Berlinskega zidu predvsem kul-
turoloske, tudi tedaj, ko skusajo svojo kritiko podloziti z brezobzirno
logiko ekonomskih dejstev. Zaradi tega melanholija ni le samoumevni
nacin iluzornega vracanja v dobo, ko je Zeleti si e pomagalo, kot se gla-
si naslov ene izmed poem Petra Handkeja, temve¢ tudi samoumevno
poskusanje, da bi vzpostavili spoznavni most med razli¢nimi bregovi,
na katerih so $e naprej izobesene zastave kulture kot nove ideologije.
Te zastave se zgolj zamenjujejo, v skladu s spreminjanjem vladajocih
simbolov mo¢i. Kar pa se, nasprotno, upira in nenehno traja, je to, da
ob trku s poSastno resnico realnega stanja stvari vedno obstaja moz-
nost, da se v odprtosti novega dogodevanja resnice zaobrne smer kon-
ca zgodovine in da se na novo krene proti znamenjem duha casa.

To posastno bajnost odprtosti onega prihajajocega v svoji refleksiv-
ni pesnitvi Ahimsagita izreka slovenski neoavantgardni pesnik Franci
Zagoric¢nik. Pesniski izjavi ni ve¢ kaj dodati, ker je v njej ze tako vse
odtegnjeno, Ce je ze kdaj obstajala vsaj iluzija, da obvladujemo same
sebe in svojo (ne)gotovo usodo.

Zid se drobi med prsti.
Pobegli so nevarni kuscaryji.

Vse je izsuseno in snazno. ¥

137 Navedeno po: Franci Zagori¢nik, To je stvar, ki se imenuje pesem, Maribor 1972,
str. 93. Op. prev.

112



PESSOA?

Metafizicna norost epohe

Nalivnemu peresu, naocnikom in vonju poslikanega traku.

Iz dela Eros e Psique

Uvod

Ce k misljenju kot stroju somnambulnega pisanja v delu Fernan-
da Pessoe pristopimo naravnost, to ne pomeni, da bomo zajeli celoto.
Brez nujnih paradoksov in aporij samega dejanja diskurzivne pusto-
lovi¢ine ne bomo prispeli nikamor. Ze vnaprej se velja sprijazniti s
tem, da ta nemoznost heremenevticnega ali pa semioti¢nega pristo-
panja k njegovemu delu hkrati predstavlja odprto podrocje preklaplja-
nja med stili in formami drame izpisovanja singularnosti. Nikakrsne
apriorno dane osebnosti ni, nobenega vrhovnega transcedentalnega
»jaza, ki bi nam bil zanesljiva zacetna opora pri tem, kar bo sledilo
- pri razstavljanju in razklepanju skrivnosti Pessoevega miSljenja, v
katerem se filozofija in umetnost, v tem ko se preklapljata ena v drugo,
na isti poti zbirata in se obenem razdvajata. Ce pri poskusu preniknje-
nja v labirint njegovega pisanja ostanemo brez tistega, kar Judith Balso
ze v naslovu svoje inspirativne knjige poimenuje »metafizi¢no tihota-
pljenje«'*, kaj nam potem $e preostane? Mogoce bi lahko napotilo za
vstop v ta labirint nagli v nekem fragmentu Knjige nespokoja Bernarda
Soaresa (Livro do Desassossego por Bernardo Soares). V njem se verje-
tno na najbolj luciden nacin prikaze temeljni problem odnosa mislje-
nja in pisanja iz duha metafizicnega razumevanja stvari nasploh.

138 Judith Balso, Pessoa, The Metaphysical Courier, New York-Dresden 2006.

113



»Metafizika se mi je vedno zdela podaljsana oblika pritajene
norosti. Ce bi poznali resnico, bi jo videli; vse drugo je sistem in
okolica. Ce o tem razmisljamo, je zadosti ugotovitev, da je veso-
lje nedoumljivo; skusati razumeti ga pomeni biti manj kot ¢lo-
vek, saj biti ¢lovek pomeni vedeti, da vesolja ne doumemo.«!'*

Pessoa besedo metafizika v pridevniski obliki pogosto uporablja za
razli¢ne fenomene. Enako velja tudi za besedo misterij. V tem je tre-
ba zagledati prav tisto, kar v navedenem fragmentu takoj pade v o¢i.
Metafizika je namrec¢ slepilo in privid v estetskem pomenu te besede.
Obenem pa gre tudi za nacin ¢lovekovega misljenja, ki se temu podarja
iz nujnosti njegove dvosmiselne eksistence: kot bitja, ki ob¢uti in trpi,
in kot bitja, ki prestaja tesnobne trenutke soocenosti z dramo prebiva-
nja. Ce je tu metafizika norost, potem ta diagnoza pove nekaj povsem
drugega kot nauk psihoanalize. Za Freuda se glavna maksima glasi ta-
kole: Kjer je bilo ono, mora postati jaz. (Wo Es war, soll Ich werden.) Ta
razsvetljenski »racionalizem« le z druga¢nimi sredstvi — z odkritjem
nezavednega kot jezika - izhaja iz ideje, da je jastvo oz. sebstvo tisto
»0no«, ki vlada nasemu arhipelagu Zelja in z njim upravlja. Tega sicer
res ne pocne vec iz sredi§¢a uma, temvec iz razpolege [razmjestenosti]
zive telesnosti. Toda metafizike se ne prevlada z njeno sprevrnitvijo.
Tako se jo le postavlja z glave na noge. Pessoa torej norosti ne razume
kot bolezen misljenja in uma. Gre le za neki drugacen nacin mislje-
nja. In to misljenje iz razlike identiteto konstituira kot tokovanje sanj
in kot kontingenco pomnozenih »jazov«. Poreklo teh »jazov« pa je
onstran vsakr$ne replikacije nekaksnega praizvirnika (arché). V tem
se Pessoev zastavek povezuje z odstrtjem neobstoja prvega vzroka in
poslednjega smotra (télos) dogajanja. Ce je tako, potem metafizika ni
samo norost. Je tudi nujno slepilo, ustvarjeno zato, da bi cloveku po-
delilo nekaksno nadomestno uteho, da Bog morebiti obstaja in da je
svet mogoce smiseln. Zato ima Christel Baumgart prav, ko trdi, da

139 Navedeno po: Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, prev. Barbara Jursi¢ Terse-
glav, Ljubljana 2001, str. 96. Op. prev.

114



so za Pessoo metafore in figure knjizevnosti kot paradigme umetno-
sti nasploh, saj je zanjo jezik pogoj moznosti svetovnosti sveta, isto
kot to, kar Nietzsche pripisuje jeziku filozofije: da je nadomestilo za
resni¢ni videz stvari v njihovem sijaju. Zato se umetnost odvija po
dvojnem kodu: je hkrati »avantgardna dekadenca« in »dekadentna
avantgarda«.'

V Pessoevem primeru to daljnosezno vpliva na razumevanje »nje-
govega« pesniskega misljenja oziroma logike, ki sloni na modelu apo-
rije in paradoksa. To, kar je za klasi¢no metafiziko enotnost kraja in
Casa, kar je tudi nekaksen Aristotelov temeljni zakon estetske oprede-
litve sveta, upovedane v Poetiki, kot ujemanja substance stvari in reda
pomenjanja v okrozju sklada sveta, se pri njem povsem preobrne in
negira. Namesto logike ali - ali je pri Pessoi hkrati vse pozitivno in ne-
gativno, mozno in resni¢no - v znamenju logike in - in. Zato moramo
imeti pred o¢mi dve metafiziki in glede na to dva aspekta »metafizicne
norosti«:

(1) aristotelovsko s temeljnimi naceli, ki jih novoveska filozofija
in znanosti prevzamejo pod geslom nacela zadostnega razloga (prin-
cipium rationis), razvija pa se v misli Descartesa, Kanta in Leibniza;

(2) nearistotelovsko, ki predstavlja poskus, da bi se snu, sanjari-
jam, izmiSljijam, fantazmagorijam, domisljiji v produktivhem pome-
nu novega, estetskega spoznanja priznalo prvenstvo pred racionalnim
modelom spoznanja in prakti¢nega osmisljanja sveta.

Fernando Pessoa je s heteronimom Alvara de Camposa to najbolj
plodno izrazil v manifestnem besedilu z naslovom »Zapisi o nearisto-
telovski estetiki« iz leta 1924. Sploh ni nenavadno, da se ta filozofski
tekst o »novi estetiki« ogrinja v jezik zastopnika evropske zgodovinske
avantgarde. Izreka ga kar celotna osebnost radikalnega pesnika, po-
morskega inzenirja in pisca avantgardnih manifestov, kakr$en je bil
Campos. V tem tekstu z vulkansko mocjo vre na plan vodilna misel,

140 Christel Baumgart, »Das Perspektivische bei Friedrich Nietzsche und Fernando
Pessoa«, dostopno na http://www.textfinding.de/Pessoa.htm

115



da moramo ideji lepega, katere vrhunec je Aristotelova estetika, iz ka-
tere izhaja prvenstvo uma nad obc¢utenjem, zoperstaviti idejo moci, ki
se rojeva iz izvornega obcutenja. Zakaj? Camposov odgovor je eno-
znacen.

»Vsakr$na umetnost izhaja iz obcutenja in na njem tudi
temelji. Medtem ko aristotelovski umetnik svoje obcutenje
podreja pameti, zato da bi ga lahko naredil za ¢loveskega in
vseobcega, tj. da bi iz njega naredil nekaj dostopnega in prijet-
nega ter tako z njim zasuznjil druge ljudi, nearistotelovski ume-
tnik vse podreja svojemu obcutenju, vse preobraza v njegovo
substanco, zato da bi ta postala — cetudi svoje obcutenje naredi
za nekaj tako abstraktnega, kot je pamet (a pri tem to nikakor
ne neha biti obcutenje), emitivnega kot volja (a vendarle ni vo-
lja) — emitivno abstraktni obcutenjski plamen, ki je zmozen dru-
ge, naj to zelijo ali ne, prisiliti, da obcutijo, kar je obcutil sam, ki
lahko druge obvladuje s pomocjo nerazlozljive moci ... [...] Ko
je ‘ideja’ lepote ‘ideja’ obcutenjskosti, ko je emocija, ne pa ideja,
obcutenjsko razpolozenje nekega temperamenta, ta ‘ideja’ lepo-
te postane moc [...]«*

Z metafiziko se v zgodovini zaznamuje dvojnost svetov, tistega »re-
alnega« in onega, ki se zoperstavlja zvajanju Zzivljenja na racunanje,
nacrtovanje in konstruiranje. Zato je ta usodnostna beseda iz globin
izrocila za Pessoo, tako kot je bila tudi za Heideggra in Wittgensteina,
tudi sama svojevrsten misterij. Razlog za to je v jeziku, s katerim upo-
vedujemo svet kot tak in svet ¢cloveSke eksistence. Zato misterij ni tisto
»misteriozno« v nerealnem, temvec sama realnost, ki se kaze v modal-
nih kategorijah nujnosti, resni¢nosti in moznosti.'** Zakaj je tako? Iz

141 Alvaro de Campos, »Biljeske za jednu nearistotelovsku estetiku«, v: Fernando
Pessoa, Izabrane pjesme, prev. Mirko Tomasovi¢, Zagreb 1997, str. 252-253.

142 Glede tega prim. Simon Critchley, »Surfaciality: Some Poems by Fernando
Pessoa and by Wallace Stevens, and the Brief Sketch of a Poetic Ontology«, dosto-

116



enostavnega razloga, ker se odlocitev o poti misljenja kot kontingen-
tnosti vzpostavlja kot fakti¢nost brez alternative. Kar je bilo in kar se je
dogodilo, je bilo oz. se je dogodilo le tako-in-tako. Cetudi so mogoce
obstajale Se druge moznosti, pa se te niso izpolnile. Ko se s Platonom
pri¢ne spopad med idejami in resni¢nostjo, je Ze na delu razdvajanje
tistega, kar pripada filozofiji, in tistega, kar pripada umetnosti. Pri tem
se vedno izhaja iz kraljestva ve¢ne in obstojne biti, potem pa se sestopa
k ravnem premenljive pojavnosti. Pessoevi filozofski teksti to dvojnost
razdelujejo veliko bolj natancno in strozje. To se odvija v okviru sinte-
ze izkustva racionalizma in perspektivizma. Ta tako reko¢ nemogoca
sinteza Kanta in Nietzscheja se v njih razresi v poskus, da bi se mislilo
ekstati¢no. Pravo Zivljenje privira iz oniri¢ne zagonetke ¢utenjskosti
telesa. Vendar gre pri Pessoi, v nasprotju z Artaudom,'* ki je telo do-
jemal metafizi¢no, v njegovem odklanjanju od necistosti seksualnega
porojevanja, za poeti¢no kozmogonijo obc¢utenja. To je opazno v vseh
»utelesenjih« njegove pisateljske eksistence. Biti za Pessoo pomeni pi-
sati. Clovek kot homo scribens iz Zivljenja dela Knjigo druge narave
oziroma, bolje, naravo knjige kot resni¢nega zivljenja Drugega.

Ce se ¢loveka ne da opredeliti drugace kot iz izkusnje te »metafizic-
ne norosti«, potem je njegova usoda — poskusiti prebolevati to bolezen
z njenimi lastnimi sredstvi. To pa so predvsem sen, sanjarije, fantaz-
magorije, beg v izmisljijske pokrajine pomnogoterjenega sebstva, vse
do skrajnih meja, ki locujejo bit in ni¢. Tezava, kako pristopiti k Pessoi,
se kaze ze v tem, da je njegov veli¢astni opus v formalnem smislu raz-
noterih del (poezije, proze, teozofije, ezoterike, filozofije, politicnih
tekstov, dram, dnevnikov, pisem) tako reko¢ nemogoce urediti v kak
sistem. Niti najmanj se ne zdi primerno, da bi mu podelili avro »dela«
(oeuvre), vsaj ne na nacin, ki predpostavlja linearnost ¢asa in zaokro-

pno na http://www.enl.auth.gr/gramma/grama06/critchley.pdf

143 Prim. Zarko Pai¢, »Dodi, o kraljestvo nerodenoga: Antonin Artaud in postme-
tafizicko insceniranje umjetnosti kao zivota«. V: Posthumano stanje: Kraj covjeka i
mogucnosti druge povijesti, Zagreb 2011, str. 273-313.

117



zenost tistega, kar Maurice Blanchot imenuje »literarni prostor«.'*

Prostor Pessoevega pisanja tudi ni istoznacen s prostorom mislje-
nja, kakor ga v 20. stoletju na Zahodu vzpostavlja »kanon« moderne
umetnosti. Njegove intervencije so dosti blizje sodobni izku$nji, ki
poteka po robovih in vozlis¢ih mreze tekstualnosti. Tu ni ve¢ odlocil-
no priznavanje avtorstva in podpisa s fiksno identiteto. Namesto tega
se soo¢amo s sledenjem fluidnemu in nestalnemu »subjektu«. Derri-
da in Lacan ga imenujeta decentrirani subjekt, Deleuze pa mu dodeli
pravico do izgube slehernega obstojnega sredis¢a enostavno zato, ker
je vprasanje subjekta postalo vprasanje metamorfoze njegovega posta-
janja v ménah stanj. Subjekt se, paradoksalno in aporeti¢no, konstrui-
ra s svojo desubjektivacijo. Bolj dale¢ kot gre raztemeljenje njegovega
»bistva, toliko bolj se blizamo tisti vrsti estetskega objekta, za katero
velja pravilo, ki ga je v svojih dnevniskih zapisih formuliral Paul Klee v
naslednjem uvidu: »Zdaj so objekti tisti, ki opazajo mene.« Kdo potem
koga misli — Pessoa svoje heteronime ali pa so ti avtonomni objekti
samolastne literarne volje do mo¢i iz duha razlike in drugosti?

1. Misljenje kot pisanje

Zaradi miSljenja kot pisanja Pessoa predstavlja izjemen in enkra-
ten primer transgresije vseh dotlej vzpostavljenih pravil o identiteti
in obstojnosti figur, kakrsni sta filozof in pisatelj. Obe se sicer vezeta
na »geometrijo brezdna« samega jezika. Okovi, ki ju drzijo, da ne bi
poniknila v brezkon¢ne ¢rne luknje tega brezdna, pa so rezultat zgo-
dovinske dedi$¢ine metafizike. Filozof misli v pojmih, pesnik se kot li-
terat ukvarja z ob¢utenji. To nas ponovno vrac¢a k simultanemu branju
Nietzscheja in Pessoe. Spomnimo se, da je Nietzsche v svojem »estet-
skem obratu« zahteval, da se mora filozofija prezemati z umetnostjo.
V tem je bil predhodnik vseh mislecev-pisateljev, ki so tezili k temu,

144 Prim. Maurice Blanchot, KnjiZevni prostor, prev. Vladimir Seput, Zagreb 2015.
- [Prim. slov. prevod: Maurice Blanchot, Literarni prostor, prev. Jaroslav Skrusny,
Ljubljana 2012. Op. prev.]

118



da bi drugac¢no pot samolastne odlocitve, da bodo pisali prav zunaj
toka modernizma in njegovih silnih novih tezenj ter celo zoper njega,
prebili na filozofski na¢in. Nekatere od teh poti so, kot to velja za Fran-
za Kafko, postale »novi kanon«, recimo s kinemati¢nim slogom pisa-
nja, s ¢asovno umrezenostjo dogajanja v smislu pretekanja nenehnega
zdaja in s prostorsko reorganizacijo, ki terja razposedenost, disemini-
ranost subjekta in heterogenost jezika v njegovem prakticnem udeja-
njenju.'* O samolastnosti Pessoevega projekta prezemanja filozofije
in umetnosti, v katerem izhaja iz singularnosti obcutenja, iz tistega,
kar so v srednjeveski teologiji imenovali nominalizem, predpostav-
lja pa prvenstvo gibanja enkratnosti in neponovljivosti posamezne-
ga bitja pred univerzalno bitjo, pri¢a predvsem avantgardno gibanje,
imenovano senzacionizem. S tem ko Pessoa vzpostavlja »pluralni li-
terarni prostor« in sloge onkraj hegemonije Enega in Edinstvenega,
si prizadeva vse sloge umreziti v mrezo soobstajanja'*® To bi lahko
poimenovali projekt singularnosti »absolutne razlike«. Avtonomnost
vsakega od nacinov pisave, v skladu s katero se uobli¢ujejo njegovi
najpomembnejsi heteronimi in polheteronimi, namre¢ izhaja iz pra-
kse nenadne (emergentne) izjeme. Prav ta ustvarja pravilo. Senzacio-
nizem s svojo zahtevo po zavracanju klasicizma torej ni le portugalska
razli¢ica futurizma in njegovega oholega dolocanja avantgardne poti v
bodo¢nost. Namesto tega Pessoa sledi moznosti, da bi bila kozmopo-
litska obc¢utenjskost nekaksna predpostavka lokalno-nacionalne kom-
ponente tistega, kar je lastno epohi z njenim kultom destrukcije, ino-
vacije in eksperimenta.

O Pessoevem poeti¢cnem modernizmu in njegovih samolastnih iz-
misljijah Drugega, ki jih je poimenoval heteronimi in polheteronimi
in o ¢emer bomo v pri¢ujocem razmisleku Se podrobneje razpravlja-

145 O tem glej: Gilles Deleuze in Felix Guattari, »Kafka: U prilog manjinskoj knji-
zevnosti«, prev. Ugo Vlaisavljevi¢, Europski glasnik, $t. 18/2013, str. 589-687. [Prim.
Deleuze/Guattari, Kafka. Za manjsinsko knjiZevnost, prev. Vera Troha, Ljubljana
1995. Op. prev.]

146 O tem prim: Nuno Felipe Ribeiro, »Pessoa - the plural writing and the sensati-
onist movementc, v: Hyperion, $§t. 2/2010 (november), str. 79 (74-95).

119



li, je bilo ze veliko povedanega. Naj zadostuje, ce omenimo, da ima
Harold Bloom v svojem delu Zahodni kanon (The Western Canon)
iz 1. 1944 Fernanda Antoénia Pessoo (1888-1935) za enega od najbolj
reprezentativnih pesnikov 20. stoletja. V njegovem delu se zahodna
literatura vzpostavlja kot paradigma novega nac¢ina misljenja in pisave
nasploh."” K temu moramo dodati $e to, kar je nedvomno izjemno
sugestivno upovedal Gabriel Josipovici v svojem delu Lekcije iz mo-
dernizma in drugi eseji iz 1. 1977, ko je Pessoo, ob Kavafisu, Kafki,
Eliotu in Borgesu, oznacil kot »uteleSenega duha modernizma, skla-
dno z lokalno/nacionalnim in hkrati kozmopolitskim krajem srece-
vanja mesta in sveta, saj so vsi imenovani literati mo¢no vezani na
svoja mesta (Lizbono, Aleksandrijo, Prago, London in Buenos Aires).
V razli¢nih svetovih govorice so ¢uvarji zgodovinskega pomnjenja in
hkrati prinasalci univerzalnega sporocila epohe radikalnega prodira-
nja v novo."® In kaj je to »novog, ¢e ne tisto, kar Pessoa ustvarja iz
Nica, in ne iz Ze obstojecih literarnih »kanonov«. Ceprav je na tem
mestu, resnici v prid, treba reci, da sta glede ideje Drugega kot na sanj-
ski nacin stvorjenega stroja razli¢nih »avtorjev« oz. heteronimov v 19.
stoletju na neki poseben nacin njegova predhodnika filozof Seren Ki-
erkegaard in pesnik Arthur Rimbaud. Prvi, ker je psevdonime upora-
bljal za to, da bi sledilce svojega lastnega avtorstva speljal na napa¢no
sled, drugi pa zato, ker se z njim zacenja projekt odprave absolutnega
»Jaza, ki temelji na novoveski metafiziki subjekta kot predstavljanju.
Novost novega je v postajanju znotraj procesa ustvarjalnega tvorje-
nja. »Novo« ni le premena forme biti in njeno ponavljanje v druga¢ni
pojavnosti. Tisto resni¢no novo v epohi estetskega modernizma prve
polovice 20. stoletja je zbrano v dvojni naravi napredka in razvijanja.
Po eni strani gre za brezpogojno vero v razrusenje tradicije, kar pred-
stavlja temelj za porojevanje tehni¢nega sveta objektov, po drugi stra-

147 Prim. Harold Bloom, The Western Canon: The Books and School of the Ages, New
York 1995. - [Prim. slov. prevod: Harold Bloom, Zahodni kanon. Knjige in Sola vseh
dob, prev. Nada Groselj in Janko Lozar. Ljubljana 2003. Op. prev.]

148 Prim. Gabriel Josipovici, The Lessons of Modernism & Other Essays, New York
1987, str. 26.

120



ni pa za zaobrat k arhai¢nemu ¢asu z njegovimi poganskimi izviri
brezrefleksivne neposrednosti. O tem pricata heteronima ze omenje-
nega de Camposa z njegovimi futuristi¢cnimi odami (npr. »Pomorska
oda« in »Oda bojevnika«) ter pesnika zdruzitve romantike in simbo-
lizma, ki ga Campos imenuje »moj resni¢ni U¢itelj« — Alberta Caeira.
Ko kdo govori o inovativnih vidikih Pessoeve knjizevnosti, torej ne
sme vztrajati pri le eni sami plati te zgodbe. Sicer pa: resnica ni celota.
Tako se je izrazil Adorno v svojem zoperstavljanju Heglovi teodiceji
absolutnega duha. A resnica prav tako ni ni¢ drugega kot perspekti-
vi¢na videznost biti v preobrazbah. Nobene stvari ni, ki bi imela ob-
stojnost. Tako kot tudi nobena od osebnosti s svojim delom ne kaze
ni¢ drugega kot nezakljucenost slehernega celovitega projekta.

Kako pristopiti k delu, ki se upira sleherni mozni skusnjavi estet-
skega vrednotenja? Cetudi Pessoevo delo danes ni ve¢ na milost ali
nemilost prepusceno interpretativnemu molku, ¢etudi je - kot smo
videli ze pri Haroldu Bloomu, enako pa velja tudi za vrhunskega
mehiskega pesnika in esejista Octavia Paza'* - takoj po prvih pre-
vodih v franco$¢ino in $panscino po 2. svetovni vojni postalo razlog
za prevrednotenje celotne tradicije modernizma v Evropi 20. stoletja,
pa nedvomno velja, da se ga je zacelo zelo pozno filozofsko obrav-
navati. Sicer pa, bilo je le vprasanje casa, kdaj si bo treba blizino s
Pessoo izboriti tako, kot je to v zagotovo najbolje zastavljeni razla-
gi sploh storil filozof Alain Badiou v delu Mali prirocnik o inestetiki
(Petit manuel d’inesthétique) iz leta 1998. V razmisljanju z naslovom
»Filozofska naloga: biti Pessoev sodobnik«, Badiou zatrdi, da je tisto,
kar v misljenju spregovarja s Pessoo, $e posebno skozi heteronim Al-
vara de Camposa, zdruzljivo »z nekaterimi Deleuzovimi filozofskimi
postavkami«.”® Naj je ta trditev v zvezi z razumevanjem Pessoevega
premisljevanja fragmentirane poetologike sveta $e tako izjemno plod-

149 O tem glej: Daiane Walker Araujo, »Octavio Paz, leitor de Fernando Pessoa:
critica, tradugdo e poesia«, dostopno na: http://www.brown.edu/Departments/Por-
tugese_Brazilian_Studies/ejph/pessoaplural/Issue10/PDF/110A22.pdf

150 Alain Badiou, »A Philosophical Task: To Be Contemporaries of Pessoa«, v: Han-
dbook of Inaesthetics, Stanford-California 2005, str. 36. — [Prim. slov. prevod: Alain

121



na, pa se zdi veliko pomembnejse tisto, kar je spet prav Badiou poime-
noval »pesniska subverzija nacela neprotislovnosti« kot pot »onstran
platonizma in antiplatonizma«.'® Ce ho¢emo misliti tako, da bomo
»Pessoevi sodobniki«, potem to ocitno terja, da zapustimo nekaj, kar
je na tem mestu na$ temeljni problem. Gre, seveda, za »metafizicno
norost epohe«. To nikakor ni podobno Wittgensteinovi terapiji, katere
cilj je filozofa resiti iz misnice, v katero ga vodi um, ujet v metafizi¢ni
jezik, saj Pessoi ni mar za t. i. vsakdanji jezik z njegovimi pravili. Prav
nasprotno, jezik, s katerim se razpira novo v nenehni preobrazbi form
in likov zavedanja o aktu pisanja, ni, ¢e naj spregovorimo fenomeno-
losko, v funkciji kaksnega razsvetljevanja in tega, da bi nas privedel do
dokon¢ne resnice absolutne dejanskosti. Pessoa ustvarja tako, da misli
onstran igre transcendence in imanence, onstran vladavine platoniz-
ma in aristotelovske estetike, za katero je kljuc¢en pojem samozaveda-
nja in njegovih meja.

V nadaljevanju bom poskusal razloziti misterij misljenja, ki se je
razprlo s Pessoo in zacelo naznanjati moznost izhoda iz vekovite ma-
trice, imenovane metafizika, in njenih razli¢nih likov. Skozi fragmente
bistvene nezakljucenosti njegovega dela se to kaze kot znamenje nece-
sa, kar napotuje naproti ideji, da misljenje v epohi modernosti z njeno
tehni¢no svetovnostjo ni ni¢ drugega kot dispozitiv eksperimentalne
igre forme Zivljenja, ki ji znacilni pecat vtiskuje dejanje pisanja. Nic se
ne dogodi brez pisanja. To tudi ni ni¢ tako zelo nenavadnega. Zamisli-
mo si svet brez pisave in filozofijo, ki bi bila zvedena le na filozofiranje,
kakr$nega je izvajal Sokrat po atenskih trgih. Le kaj drugega bi po-
tem preostalo naslednjim generacijam, kot le mnozica legend in mi-
tov. Nobene moznosti ni, da bi vsa ta grmada Pessoevih heteronimov
(menda jih je bilo za njegovega Zzivljenja 75) kadar koli dospela do
tega, da bi imela pravico do »lastne« avtonomne eksistence, obenem
pa bi se Se medsebojno nanasala v mrezi tekstov. Brez prostora pisave

Badiou, Mali priro¢nik o inestetiki, prev. Suzana Koncut, KUD Apokalipsa, Ljubljana
2004, str. 61. Op. prev.]

151 Prim. Badiou, prav tam, str. 38. — Prim. Mali priro¢nik o inestetiki, str. 61. Op.
prev.

122



za Pessoo ni drugega zivljenja. Nih¢e ni na tako absoluten nacin Zivel
lastne usode pisatelja v 20. stoletju. Zato pri njem Zivljenje v fiktiv-
ni formi pogojuje moznost realnega Zivljenja, in ne nasprotno. To je
treba razumeti kot ontolosko konstrukcijo, ne pa kot goli zaobrat t. i.
realizma. Cetudi je Pessoa, tako kot tudi drugi vodilni modernisti 20.
stoletja (Kavafis, Kafka, Eliot in Borges) ¢ez dan zivel uradnisko ziv-
ljenje in s tem dokazoval, da je edini kraj svobode v sanjah in v ¢asu
spro$¢enosti od monotonije in banalnosti vsakdanjika, prezetega z
logiko korporacijskega kapitalizma, je njegovo t. i. resni¢no Zivljenje —
kot to lahko izvemo iz psihobiografije njegovega polheteronima Ber-
narda Soaresa, lizbonskega pomoznega knjigovodje in avtorja Knjige
nespokoja — potekalo samo kot vaja v prestajanju zivljenja za tisto, kar
se je dogajalo ponoci. Tedaj je intenzivno utripalo srce Mesta, pisanje
pa je ustvarjalo nove svetove, stkane iz besed in sanj, tesnobe in uzitka
pri branju tistega, kar se je izpisovalo na $katlicah cigaret, razmetanih
papirckih, na robovih knjigovodskih listin, na vsem tistem, kar tvori
imaginarij modernega ¢loveka v vrvenju njegove hitro preminevajoce
tehnicne eksistence.

Videli bomo, kako se skozi nekaj medsebojno povezanih fragmen-
tov, v njihovem medsebojnem preklapljanju in hkrati samostojnosti,
odvija pustolov$¢ina misljenja, za katero ne le, da je vse obenem mo-
goce, resnicno in nujno, temvec predvsem odprto za preobrazbo v ne-
kaj nestalnega in neobstojecega, v tek casa, ki se izgublja v naletavanju
drugih misli in v tem iznicuje. Problem, s katerim se je treba soociti v
priblizevanju Pessoi, nikakor ni nekaksen poseben filozofski ali literar-
ni problem, kakrsni se pojavljajo v epohi moderne zacaranosti sveta iz
duha znanosti in tehnologije. Nasprotno, problem je v tem, ker se tudi
samega Pessoe ne da razkleniti iz samorazumljivosti njegovega dela in
zivljenja, saj se njegov ortonim ob treh najpomembnejsih heteronimih
(Alberto Caeiro, Ricardo Reis, Alvaro de Campos) tudi sam pojavlja
kot vprasanje: Kaj se dogaja, ko Pessoa zapisuje znamenja in besede, ki
pripadajo Drugemu? Za Wittgensteina iz Tractatusa Logico-Philosophi-
cusa je bilo jasno, da »filozofsko sebstvo ni clovesko bitje, niti ¢lovesko
telo ali ¢loveska dusa, s katero se ukvarja psihologija — niti ni del vsega

123



tega«!*>. Mar ni mogoce v primeru Pessoe, po analogiji z omenjeno Wi-
ttgensteinovo trditvijo, iti $e dlje in reci, da onstran metafizicno oprede-
ljenega sebstva ali »Jaza« vlada vseskozi$nji kaos fragmentov mnostva
osebnosti, ki vse skupaj ne tvorijo celote, ampak se ob njih celovitost
v svoji nezakljucenosti izkazuje za znamenje »metafizi¢ne norosti
epohe«? Nenazadnje, ali sploh $e obstaja kak jasen kriterij, s katerim bi
lahko opredelili tisto, kar je samo po sebi Eno in Edino, v svoji »usodi«
avtenti¢no in neponovljivo, singularno in kontingentno?

2. Skrivnost heteronima

Pisanje kot misljenje se mora vendarle razlikovati od misljenja kot
govorjenja. Razlika je v tem, da je oboje mogoce Sele iz neke globlje
perspektive. Kot je pokazal Heidegger, misljenje izhaja iz resnice biti
kot upovedovanje (aletheia in poiesis).'" Kdor misli bit, to vedno ze
upoveduje v njeni razprtosti in ¢istini. Mitsko opomenjanje oz. zna-
menovanje narave, religiozno upovedovanje skrivnosti bostva boga,
umetnisko prikazovanje lepote sveta in filozofsko misljenje biti omo-
goca govorica kot upovedovanje. Odtod je vsak nacin upovedovanja v
zgodovini zahodne metafizike ujet v matrico metafizike od trenutka,
ko sta se razdvojila govor in pisanje, izreceno in zapisano. Govor iz-
reka nezvedljivo singularnost dogodka. Zato je zamejen z mejami biti
kot prisotnosti (ousia). S pisanjem pa se meje, ki jih zadajata prostor
(»tu«) in cas (»zdaj«), prehajajo. V obeh primerih med govorom in
pisanjem obstaja tisto neprekoracljivo, ¢ista fakticnost. Med glasom in
¢rko, vrezano ali vtisnjeno v materialno podlago (kamen, les, papir),

152 Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, London-New York 1974,
str. 58. — [Prim. slov. prevod: Ludwig Wittgenstein, Logicno-filozofski traktat, prev.
Frane Jerman, Ljubljana 1976, str. 135 (»Filozofski Jaz ni ¢lovek, ni ¢lovesko telo ali
¢loveska dusa, s katero se ukvarja psihologija, ampak je metafizi¢ni subjekt, je meja
- ne del sveta.«). Op. prev.]

153 Prim. Martin Heidegger, Was heisst Denken?, GA, 8. zv., Frankfurt na Majni
2002. [Prim. slov. prevod: Martin Heidegger, Kaj se pravi misliti?, prev. Ale$ Kosar,
Ljubljana 2017. Op. prev.]

124



se jasno ocituje razlika. Znotraj fizi¢nega prostora glas ostaja odjek
trenutka. Zapisani znak pa se ovekovecuje v mediju Knjige. Iz nje-
ga izhaja sled neke druge prisotnosti. To je prisotnost, za katero velja
pravilo pomnjenja, in ne spominjanja. Pomnjenje se namre¢ zasnavlja
v dejanju ponavljanja biti v umetnem nacinu zaustavitve ¢asa. Spomi-
njanje za kaj takega nima zmoznosti, saj se odvija v linearnosti ¢asa
kot trajanje trenutka. Od tod negacija spominjanja v pozabljanju po-
sameznika in afirmacija pomnjenja v dispozitivu teksta kot pricevanja
kolektivnega spominjanja. Prvo se veze na proces desubjektiviranja
prostora, drugo pa na proces objektiviranja ¢asa, ki ni nikoli pretekel.
Ljudje se spominjajo, in zato je vse, kar se je dogodilo, nekaj varljivega
in nezanesljivega. Knjige in knjiznice pa pomnijo, in zato je vse, kar
je vtisnjeno in natisnjeno, samo vprasanje razli¢ne razlage tistega, kar
je zapisano v Casu. Spominjanje predstavlja intencionalni akt zavesti
o nekem predmetu v ¢asu. Kar zadeva pomnjenje, pa to prehaja okvir
intencionalnosti. Razlog je v tem, da razlicna »umetna spominjanja«
postavljajo pod vprasaj samoumevnost predmeta zavesti. Vse kar, na
primer, lahko recemo o Kristusovi zgodovinski eksistenci, izhaja samo
iz pomnjenja Knjige (evangelijev). Ni¢ drugega ni, kar bi posedovalo
dokaz avtenti¢nosti. Seveda je o¢itno, da gre za zgodovinsko izpeljano
misljenje prostora in ¢asa, substance in subjekta, identitete in razli-
ke. Iz tega tako reko¢ neizbezno nastane tisto, kar Pessoa poimenuje
»metafizi¢na ‘norost’«. Kako naj to razumemo? Oziroma, bolje rece-
no, kdo je tu »nor« - filozofi od Platona in Aristotela do Nietzscheja
in ... Pessoe?

Vrnimo se k razlagi, s katero je Alain Badiou postavil standarde
za vsako nadaljnje branje Pessoevega filozofsko-literarnega projekta.
Zakaj je Pessoa za filozofijo $e vedno vec kot skrivnost? Medtem ko
se je namrec¢, po Heideggrovi zaslugi, Holderlinovo pesnistvo posta-
vilo na najvi$jo raven tistega, kar se imenuje prevladanje nihilizma
kot metafizike, ob bok Nietzscheja, pa se zdi, da po tej analogiji $e
nismo prisli na Pessoevo sled. Tudi sam Badiou malodu$no priznava,
da glede Mallarméja ima klju¢ do interpretacije njegovega »pesniske-
ga delovanja«, francoski heideggerjanci, kot je npr. Lacoue-Labarthe,
so ze odprli prostor za filozofsko branje pesnika, kakrsen je bil Paul

125



Celan.”™ V primeru Pessoe pa vsa zadeva pade v vodo, spekulativ-
ni, hermenevti¢ni, fenomenoloski, poststrukturalisti¢ni, semioti¢ni
in Se marsikateri poskus priblizanja njegovemu delu se je ponesrecil.
Odgovor, ki ga na to podaja Badiou, je zares izjemno sugestiven. Kot
pravi, se Pessoeve metafizike ne da odkleniti s filozofskim kljucem,
oziroma, da $e ni take »filozofije«, ki bi lahko njegovo misljenje jemala
v ozir kot »predmet« svoje analize. Natanc¢neje, filozofija na svoji zgo-
dovinski poti do sodobnosti $e ni dospela do praga Pessoeve topono-
mije. Strategija, ki jo izvaja Badiou, v resnici niti malo ne odstopa od
tistega, kar je pocel Heidegger v svojih prispevkih k prevladanju/pre-
bolevanju metafizike. Ce vzamemo Vv ozir pesnike, kot so Holderlin,
Rilke in Trakl, potem jih je »heideggeriziral«. Z drugimi besedami, z
nac¢inom, kako jih je so-mislil in bral, jih je prezel s svojo specifi¢cno
pojmovnostjo in kategorijami (dogodje, cetverje, drugi zacetek, resnica
biti). Badiou v svoji razlagi toponomije Pessoevega misljenja trdi, da
se, izhajajo¢ iz pesnistva, ne more razkleniti tega, kar Pessoa misli,
tudi ko ta to izreka v jeziku poezije. Zato do danes verjetno najboljsi
pristop v tej smeri, tisti v delih Judith Balso, obstane znotraj metafi-
zi¢ne sheme poeti¢nega govora kot takega.' To stali$ce je obenem
ocitek in pohvala. Ce se iz bistva pesni$tva pri Pessoi ne da dospeti
do tistega, za kar je temu $lo, to pa je o¢itno odnos do metafizike kot
norosti — Badiou te izjave iz Knjige nespokoja ne razlozi in ji niti ne
posveca pozornosti, zato pa odloc¢ilno dolo¢a moj pristop -, potem
lahko recemo, da Pessoa ni niti pesnik niti filozof, temve¢ - kot je
opredelil samega sebe — »pesnik, navdihnjen s filozofijo, ne pa filozof
s pesniskimi zmoznostmi«.'*

154 Prim. Alain Badiou, prav tam, str. 36. — Prim. slov. prevod, str. 56. Op. prev.
155 Prim. Alain Badiou, prav tam, str. 36. — Prim. slov. prevod, str. 56. Op. prev. —
Glej tudi Judith Balso, navedeno delo, predvsem 9. poglavje, posve¢eno metafiziki,
ontologiji, filozofiji in poeziji (str. 247-266).

156 »I was a poet animated by philosophy, not a philosopher with poetic faculties.«
- Fernando Pessoa, Paginas Intimos e de Auto-Interpre¢do (ur. Rudolf Lind in Jacin-
to do Prado Coelho), Lizbona 1966, str. 14.

126



Pretanjenost razlage, ki jo ponuja Badiou, je - na kratko - v nasled-
njem. Iz tega, da Pessoevo misljenje, ki je po formi sicer pesnisko, ven-
dar ne tako do konca inficirano z Nietzschejem, da bi ga lahko imeli
le za njegovega dvojnika v podobi nekaksnega epigona ali eklektika,
postavlja v zvezo z Deleuzovim misljenjem postajanja in ontologijo
procesualnosti, izhaja glavna trditev, da gre za preokret platonisticne
metafizike. Ob tem je znano, da se Pessoa ni opredeljeval za vernega,
niti ni izpovedoval krsc¢anske vere. Ta preokret metafizike platoniz-
ma za Badiouja predpostavlja nekaj izjemnega. Ne gre namre¢ za pre-
okret, ki bi pripadal kak$nemu antiplatonizmu kot platonizmu z dru-
gimi sredstvi. Namesto tovrstne prazne geste Pessoa napotuje onstran
kakrsne koli vodilne transcendentalne strukture subjekta-substance,
ki pesni$tvo razumeva kot sluzenje zivim bogovom ali pa mrtvemu
bogu kri¢anskega izrocila. Ceprav se v heteronimu » Velikega Utitelja«
Alberta Caeira vraca k poganstvu, k tistemu, kar je poskusal Holderlin
in celotna evropska romantika ($e posebno nemska), da bi se z vrnit-
vijo k naravi dospelo do samega porekla pesnistva pri Grkih, njegova
vloga ni toliko mesijansko-apokalipti¢na, temvec¢ bolj propedevti¢na.
Tisto arhai¢no in nikoli ubito, tj. mrtvo, tisto izvorno se pri njem ved-
no pojavlja v znamenju simboli¢ne projekcije metafizi¢nega izrocila
Zahoda. Brez tega projekt preokreta platonizma in antiplatonizma ne
bi bil mogo¢. Z drugimi besedami, po Badiouju gre za vzpostavlja-
nje drugacne vrste razlike: med bitjo kot temeljem in bivajo¢im kot
»postajati Drugi« (heteronimi). Pessoa to operacijo raztemeljevanja
metafizike izvaja, izhajajo¢ iz metafizicne predpostavke dogodkov-
nosti dogodka, tako da naredi »predsokratski korak nazaj«, tako kot
je to storil Heidegger s svojim misljenjem okreta (die Kehre).">” Tako
pri Caeiru kot tudi pri Camposu, tako pri programu romantike kot
tudi avantgarde se srecamo s kritiko metafizike subjektivnosti, kakor
jo je na svoji poti misljenja zasnul Heidegger. Zakaj torej, se kon¢no
vprasajmo, Badiouju pride na misel, da kot pravi klju¢ za razvozlanje
Pessoevega misljenja v radikalnem zaokretu platonizma predlaga De-
leuzovo filozofijo dogodka kot postajanja v ve¢ni premeni? Ali imamo

157 Prim. Alain Badiou, navedeno delo, str. 40. - Prim. slov. prevod, str. 63. Op. prev.

127



pri poskusu razumevanja tega, kam se namenja Pessoa, pravzaprav
opraviti z Deleuzom?

Ce ni ve¢ nigesar, kar bi imelo obstojno vrednost, niti pomenjanje
ne, potem se tudi filozofija kot ontologija ne more ve¢ vzpostavljati
kot prvi in poslednji razsodnik »ve¢nih resnic«. Namesto Enega kot
biti je na delu Mnostvo singularnosti (bivajocega). To pa pomeni, da
je Pessoa obenem mislec-pesnik destrukcije metafizike, ki s Platonom
svet deli na ideje in pojave, da je torej tisti, ki terja novo metafiziko
hkratne afirmacije in negacije. Vsakdo, ki povrsno nekaj ve o odnosu
med $tirimi glavnimi heteronimi, od katerih je Pessoa ortonim, Caei-
ro, Campos in Reis pa so tri razli¢ne utelesitve tistega, kar se odpira z
idejo misljenja kot poetskega nacina eksistence, bo takoj dojel, da med
temi ustvarjenimi liki obstaja mo¢na medsebojna odvisnost. Caeiro se
v drugem oblikuje kot njegov »ucitelj«. Vendar tako, da se ta Drugi (.
Campos) od Prvega oddaljuje s tem, ko usvaja avantgardne poetike in
zanika bistvo tradicije, dokler na koncu ne potrdi tega, da je nagnjenje
do premen samo privid in da je sleherni napredek zgolj hoja na mes-
tu. Tretji ima funkcijo refleksivne kritike Prvega in Drugega. Vendar
tako, da v njem zacutimo logiko in - in, tj. potrjevanja in zanikanja,
razdvajanja in sinteze. Toliko singularno mnostvo za Pessoo oznacuje
alternativo celotni zgodovini metafizike. Zakaj? Zato ker se Zivljenja
ne da prestajati brez muke osebnosti in tesnobne Zelje po samolastni
svobodi, ki postaja usoda modernega cloveka. In kaj je, navsezadnje,
ta korak od univerzalnosti in aritmetike biti k singularnemu mnostvu
drugega kot bistvo Badioujeve ontologije dogodka?'** Da, Pessoa je -
preko Deleuza - zdaj badioujevsko umrezen v nize dogodkov, v kon-
tingentne singularnosti, brez katerih nobeno podvajanja/pomnostve-
nje bivajocega ne more prispeti do smiselne stabilnosti.

158 Prim. Alain Badiou, L étre et le événement, Paris 2010.

128



»Heteronimija sama, zasnovana kot dispozitiv misljenja, in
ne le kot subjektivna drama, usmerja gradnjo, kompozicijo ne-
kaksnega idealnega kraja vrst, v kateri korelacije in disjunkcije
med figurami v nas priklicujejo odnose med ‘najvisjimi rodovi’
(ali vrstami) v Platonovem Sofistu [...] Ce figuro Istega istove-
timo s Caeirom, brz opazimo, da je Campos dojet kot figura
Drugega [...] ... zato lahko re¢emo, da je heteronimija mozna
podoba inteligibilnega kraja, te gradnje, kompozicije misljenja v
neki drugi igri njegovih lastnih kategorij.«'®

Dispozitiv misljenja - zelo uporaben koncept! S to trditvijo se stri-
njam toliko bolj zato, ker se, kot se je izrazila Judith Balso v svojem
delu, t. i. Pessoova osebna kriza, ki se je odvijala leta 1914, pokriva
z vznikom pojma heteronimije v dejanski dogodkovnosti njegovega
misljenja. To, kar ta dispozitiv obsega, se — ¢e to povemo na tradici-
onalen nacin - nanasa na pojme in kategorije filozofije, na uporabo
le-teh v diskurzu in na odnose med aktom pisanja in dramo lastne
eksistence, ki jo je prestajal avtor. A ker Pessoa pri svojem obracunu
s tradicijo in modernostjo zahodne metafizike uporabi vsa razpolo-
zljiva sredstva pisanja kot misljenja, se njegova figuralno-skriptoralna
praksa strogo izteka v nemoznost, da bi se singularni posamicnik v
heteronimiji v Drugega lahko preobrazil brez usodnih posledic. Vsak-
do nosi svojo rozo v krizu zgodovine. Nikogar ni, ki mu ne bi bilo tre-
ba odigrati vloge v kozmi¢ni drami prebivanja, ki mu jo je namenila
usoda. Sartre je to definiral kot clovekovo obsojenost na lastno svobo-
do. Kako pa to poteka, s kak$nimi poeti¢nimi sredstvi pride do u¢inka
prepletanja tistega, kar vzviSeno obcutje spokojnosti v kontempliranju
sveta spaja z destrukcijo slehernega vnaprej dolocenega pomena? Ce
ni metafizi¢nega okvirja prvega vzroka in poslednjega smotra v upo-
vedovanju dogodkov, ki so vedno izmisljeni in prav zato stvarni, ki so
rezultat sanjskih utvar in objekti fantazmagorij, potem se sre¢ujemo

159 Badiou, prav tam, str. 43. - Prim. Alain Badiou, Mali prirocnik o inestetiki, str.
65-66. Op. prev.

129



z nadomestnimi strategijami osmisljanja. Prav zato se vzpostavljajo
povsem nepric¢akovani odnosi med poezijo, navdahnjeno s filozofijo,
in razli¢nimi smermi filozofije, prozo brez intencionalno naperjenega
dogajanja, dnevniki brez ¢asovnih izseckov refleksije. Vse to heteroni-
mno vesolje »elementarnih delcevg, silno v svojem delovanju, prehaja
meje tistega, kar je portugal$¢ina v 20. stoletju zares bila - obrobni
postkolonialni medij, ki je posredoval med matico, Brazilijo, Ango-
lo in $e kaksnim otokom blizu Afrike. Ceprav je Pessoa pisal tudi v
angles¢ini, vcasih tudi franco$cini, njegova trijezi¢nost vedno prihaja
iz upovedovanja, ki pripada prostoru literature in teksta kot zakladni-
ce univerzalnega pomnjenja. Ta strategija prevzemanja in prilastnje-
nja necesa od Drugega in podarjanja lastne duse Drugemu v procesu
preobrazb misljenja bo konstanta Pessoevega pisanja. Badiou je to de-
finiral na naslednji nac¢in:

»[...] Pessoa je iznajditelj kvazi-labirintske uporabe negaci-
je, ki se vzdolz verza razmesca tako, da nismo nikoli prepricani,
ali bomo lahko $e kdaj opredelili, tj. fiksirali, zanikani pojem.
Zato lahko rec¢emo, da gre tu, v popolnem nasprotju s strogo
dialekti¢no uporabo negacije pri Mallarméju, za kolebajoco ne-
gacijo v gibanju, katere namen je pesem prepojiti s stalno dvou-
mnostjo med afirmacijo in negacijo [...] Pessoa tako proizvaja
pesnisko subverzijo nacela neprotislovnosti.«'®

Do kaks$ne meje lahko vse gre ta »subverzija«, verjetno najbolj iz-
razito pri¢a neki fragment iz Knjige nespokoja. Pessoa se v njem skozi
besede polheteronima Bernarda Soaresa dotakne nemoznosti prista-
janja na eno politicno opcijo.

160 Alain Badiou, prav tam, str. 39. - Prim. slov. prevod, Alain Badiou, Mali priroc-
nik o inestetiki, str. 61.

130



»V sebi ustvariti drzavo z eno politiko, strankami in revo-
lucijami, in obenem vse to biti jaz, biti Bog v tem dejanskem
panteizmu tega naroda-jaza, bistvo in delovanje teh teles, dus,
zemlje, po kateri gazijo, in del, ki jih pocenjajo. Biti vse, biti oni
in ne biti oni. Joj, ubogi jaz!«!'®!

Se nekaj idej je, ki jih je sprozil Pessoa in ki si zasluzijo natanénej-
$0 obravnavo. Cetudi si vsak od treh heteronimov zasluzi posebno
pozornost, saj se tako reko¢ medsebojno proizvajajo in izstavljajo, a
tako, da so si v nerecipro¢nih odnosih, se bomo na tem mestu zadrzali
ob tistem, kar spada k furiozni poetiki destrukcije starega metafizic-
nega sveta v delu Alvara de Camposa. Kot smo videli, se prav nje-
mu pripisuje program nearistotelovske poetike. Iz vsega, kar o njem
vemo, lahko razberemo, da gre za paradigmatskega pesnika-misleca
avantgarde. Prevzetost z duhom nove tehnologije, lepoto modernega
velemesta, logiko ustvarjanja estetskih objektov, ki nastajajo v repro-
duktivni verigi industrijske proizvodnje, vse to se zrcali v njegovih
tekstih. Se ve¢, v njih lahko najdemo tudi nekaj, kar izhaja iz nac¢ina
funkcioniranja moderne druzbe in kulture. Gre za nasprotje med me-
hansko reprodukcijo in ustvarjalnim elanom zivljenja. Po 1. svetovni
vojni in $e posebno v 20. letih, ko se je celotna struktura moderne pro-
izvodnje usmerila v inovacije, ki so jih sprozila znanstvena odkritja, je
ta spor med logiko stroja in zivljenjske sile samopotrjevanja najbolj
tematiziralo misljenje Henrija Bergsona. Pri¢akovali bi, da se bo tudi
Pessoa, tako kot tako rekoc¢ vsi misleci §panskega vitalisticnega kroga,
kot sta Miguel de Unamuno in Ortega y Gasset, prikljucil smeri, ki
nezvedljivost duse postavlja nad brezdusnost tehni¢nega napredka. A
na sledi »ontoloske subverzije« v poeziji, filozofiji in drugih Campo-
sovih tekstih skusa priti do zmiritve posastnega besnenja futurizma
in metafizi¢nih globin zgodovinskega izrocila. V njej je kulturo roba
Evrope in Zahoda soo¢il z racionalizmom in spekulativnim izro¢ilom
novoveske in moderne filozofjje.

161 Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, str. 144. Op. prev.
131



Ko Campos poje, da »zeli biti stroj«, ali ko kot »inzenir ladjedelni-
$tva« upa, da bo prislo do »panteisti¢nega srda«, kot to izreka v pesnit-
vi Prehajanje ur'® (22. 5. 1915), se zdi, da v tem njegovo upovedovanje
postaja pohvala duhu nove dobe in obenem izbruh obcutenja tesno-
be. Zapuscenost od sveta je nenehna spremljevalka furije modernos-
ti. Zato ima Judith Balso prav, kot trdi, da je Campos »razglasevalec
skrivnosti heteronomije«'* Razlog za to velja iskati v tistem, kar pri-
pada samemu bistvu avantgarde v modernisti¢ni umetnosti. V svojih
najpomembnejsih dosezkih, Malevi¢evem suprematizmu, Marinetti-
jevem futurizmu, Tzarovem dadaizmu, je skusala sliko, besedo in zvok
zdruziti v ideji nove umetnosti. Njena temeljna beseda/pojem za to
je — dogodek. V nasprotju z estetiko umetniskega dela se v njej vse
usmerja h gibu telesnosti v prostoru zivljenjskega sveta. Tu so vse me-
tafizicne meje odpravljene. Telo kot stroj postane medij udejanjenja
filozofije, ki je prej temeljila na razdvajanju idej in resni¢nosti. Prav
Alvaro de Campos od 1. 1914 naprej triumfalno slavi prihod »nove
dobe«. V odah, posvecenih plovbi po morju in vojni, v Ultimatumu,
ki izraza futuristi¢ni bes v odnosu do institucij mes¢anskega Zivljenja,
se zrcali metafizi¢ni vzgib Zelje po ustvarjanju novega sveta. Avant-
garda torej ni le obozevanje strojev in moderne tehnike. Predvsem je
izraz Zelje po sintezi praizvornega krika svobode in prihajajoce tehno-
topije zivljenja. Alain Badiou svojo obravnavo Camposa in Pomorske
ode sklene takole:

»Ekstati¢na in amalgamirajoca vizija pristopa k Ideji, pri-
stopa do odnosa ‘jaz/mi, ki je za stoletje kljucen, ne pomeni
kaksnega utemeljevanja dobe in se razblinja, razsipava v svojem
pricenjanju. Sleherno vztrajanje je Ze Zalovanje. Za Camposa je
ideja dejanje, ne pa konstrukcija dobe.«!*

162 Prim. Fernando Pessoa, Psihotipija, prev. Miklavz Komelj, Mojca Medvedsek in
Ciril Bergles, Ljubljana 2007, str. 75-98. Op. prev.

163 Judith Balso, nav. delo, str. 19.

164 Prim. slov. prev.: Alain Badiou, 20. stoletje, prev. A. Zerjav, Ljubljana 2005, str.
158.

132



Ideja kot dejanje oznacuje prvenstvo dogodka pred naknadno re-
fleksivnostjo dela. In zares, v tej formalni razlocitvi dogodka in dela,
dejanja in refleksije se odvija izkustvo novega nacina pisanja, ki sicer
ima svoje bliznje in daljnejse predhodnike, od Kanta in Rousseauja do
Rimbauda in Kierkegaarda. Vendar je v svoji usmerjenosti v prevlada-
nje platonisti¢ne metafizike v vseh svojih aspektih nekaj nezvedljive-
ga in enkratnega. To, kar Deleuze v svoji razpravi o Proustu imenuje
»stroj antilogosa«'®, bi lahko uporabili tudi kot oznako Pessoevega
nacina misljenja-pisanja. Gre namre¢ za odlocitev, da se pisanja ne
bo ve¢ dojemalo kot navdahnjenost oz. sluzenje vnanjim smotrom
(Bogu, lepoti, sublimnemu). Samo dejanje pisanja je literarni stroj v
smislu vzgibnostne sile in misljenja, ki nima vnaprej znanega cilja.
Pisanje je prav tista ekstati¢na dejavnost, ki misljenju iz antilogosa po-
nuja moznosti neslutenih dimenzij resni¢nosti. V tem smislu se ¢lo-
vek s pisanjem ne osvobaja svojih notranjih travm. Ravno nasprotno,
pisanje predpostavlja avtonomno polje »ontoloske vrtoglavice« (to je
izraz Judith Balso) besed in stvari. A ¢e se pri Proustu svet konstruira
iz sinestetske narave jezika kot ¢utnega izkustva ¢asa v njegovem pre-
tekanju, Pessoa ¢as zbere v imploziji literarnega prostora. Iz tega je tre-
ba razumevati to, zakaj Alberto Caeiro v pesnitvi Cuvar ¢red odlo¢no
zanikuje obstoj ideje narave, od tod pa tudi ¢as kot transcendentalno
izkustvo. Namesto tega to pesnisko misljenje v svojem odnosu do me-
tafizicnega dojemanja sveta ne predstavlja le ontoloske, temve¢ tudi
epistemologko subverzijo. Ce »narava« ne obstaja, ¢e ne obstaja niti
»Cas«, kaj potem sploh $e obstaja? Za Caeira obstajajo samo rastline
in reke, cvetovi in trate, ne pa tudi celota biti.'* Bivajocost bivajocega

165 Gilles Deleuze, Proust et le signes, Pariz 2014. [Prim. slov. prevod: Gilles Deleu-
ze, Proust in znaki, prev. J. Pavli¢, Ljubljana 2012, op. prev.]

166 Alberto Caeiro, »The Keeper of Ship: XLVII«, v: Poems of Fernando Pessoa,
San Francisco 1986, str. 26. Prim. Judith Balso, nav. delo, str. 73-75. Balso v svoji
razlagi heteronima Alberta Caeira in njegove pesnitve Cuvar ¢red poudarja, da gre
za antimetafizicno pot pesnjenja, na kateri se vzpostavlja »akozmicna figura biti«.
Iz verzov o neobstoju ideje narave v njeni univerzalnosti ni tezko razbrati, da gre
za skoraj isto, kar velja za Wittgensteinovo kritiko metafizike: da je namre¢ skriv-
nost metafizike v tem, da ni nobene skrivnosti, ki bi bila zunaj fakti¢nosti biti kot

133



je njegova singularnost v nenehnem prehajanju v druga¢no in Dru-
go. Za Camposa pa se ¢as v tem kontekstu razprostira kot potovanje
in plovba, kot dinamizem in pospesevanje gibanja, ki iz ¢loveka dela
zobnik stroja, sredstvo neke nove in zato univerzalne kozmi¢no-zgo-
dovinske pustolovscine, glede katere ni mogoce priti do uvida, ali je
v njenem kontekstu zgodovina $e vedno nekaj smiselnega in odresil-
nega ali pa je vse skupaj gola blodnja/himera. Vse se v sebi pomno-
goterja in postaja drugacno; vse je samo proces in nastajanje novih
odnosov med objekti v mrezi dogodkov. Nazadnje pa je razlika v tem,
da se pri Camposu in vulkanski naravi njegove destrukcije tradicije
pojavlja Zelja po ustvaritvi novega jezika kot sublimacije tistega, kar
pripada izvorni sledi poezije in njenega avantgardisticnega reducira-
nja na telesno performativnost.

V Pomorski odi se to cuti, slisi in dozivlja na mnogotere nacine:

Ladje, ki prihajajo zjutraj v pristan,

nosijo mojim ocem

veselo in Zalostno skrivnost prihajanja in odhajanja.
Prinasajo spomine na daljne obale in druge case,

na druge oblike istega ¢lovestva na drugih tockah.

singularnosti bivajocega. Jezik ne razkriva skrivnosti metafizike, temve¢ le kaze in
napoteva na odnose med stvarjo in mislijo v besedah. Vendar to $e ni dokaz v prid
tega, da bi morali Pessoevo pesnistvo razlagati po wittgensteinovskem klju¢u, nav-
Kkljub ujemanju pesniskih izjav prvega in postavk v filozofskem diskurzu drugega, ki
ga ni mogoce zanikati. Pri tem gre za notranjo blizino v upovedovanju govorice, ne
pa tudi za istost v misljenju.

134



Vsako pristajanje, vsako odhajanje ladje
je — to ¢utim v sebi, kot ¢utim svojo kri -
nezavedno pomenjujoce, strasno
grozece z metafizi¢nimi znamenji,

k v meni vznemirjajo tisto, kar sem bil ...'”

Oitno je, da skrivnosti heteronimne »usode« pomnozevanja gla-
sov pesni$kega govora ne moremo zvesti zgolj na idejo »decentrira-
nega subjekta«, glede na tisto, kar v svojih premislekih o njem izjav-
ljata zgodnji Derrida in Lacan. Vprasanje, ki smo si ga zastavili Ze na
zacetku, namre¢ vprasanje o tem, kdo pise tisto, kar v upovedovanju
pomnogoterjenih bitij prihaja na plan v njihovih Zivljenjepisih in na-
¢inu singularnega narekanja [kazivanja] osebnosti (Caeiro-Campos-
-Reis-Pessoa kot ortonim), lahko preformuliramo. Le kdo zares vodi
to navigacijo po literarnem prostoru kot »anti-logosu, ce to ni Pessoa
kot stvaritelj in metafizi¢ni rokohitrc v svojih razli¢nih »utelesitvah«?
Zdi se, da je to vprasanje v razlicnih merodajnih razlagah (Badiou,
Balso, Simon Critchley, Richard Zenith, Nuno Felipe Ribeiro in drugi)
odlocilno za presojo o Pessoi kot pesniku, »navdahnjenem s filozofi-
jo«. Ce brz opustimo kakrine koli iluzije transcendence, kot to med
drugim, na sicer razli¢en nacin, pocenjata Caeiro in Campos, lahko
zatrdimo, da pie tisti, ki misli iz samega bistva jezika kot upovedo-
vanja /narekanja. To torej ni Fernando Pessoa kot subjekt, ki je temelj
pesniskega govora v razli¢nih »bitjih«, temve¢ jezik sam, ki pa ga ne
moremo preprosto razumeti tako, kot sta to v sodobni filozofiji izpe-
ljala pozni Heidegger in pozni Wittgenstein. Za prvega govori govo-
rica, ne pa subjekt govora, za drugega so jezikovne igre (Sprachspiele)

167 Alvaro de Campos, »Pomorska pjesanc, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesmne, prev.
Mirko Tomasovi¢, Zagreb 1997, str. 146-147. — [Prim. slov. prevod: Fernando Pessoa,
Pomorska oda/Oda maritima, prev. Ciril Bergles, Ljubljana 2002, str. 7. Op. prev.]

135



posebna »forma zivljenja«.'® U obeh primerih smo prica temu, kako
se jezik v svojem zaokretu od metafizicnega temelja zgodovine kot
smisla in smotra upovedovanja biti vzpostavlja onstran samoumeva-
nja in logike delovanja ¢loveka v svetu. Jezik poje, govore¢ neskrite
matrice ustvarjanja novih svetov, pesnisko in filozofsko misljenje, ki
izhaja iz tega, da stvarem pusca, da so take, kakr$ne vedno Ze so, pa
oznamenuje tisto, o cemer Campos poje v svoji Pomorski odi. Metafi-
zi¢na znamenja se skrivajo v prihajanju-odhajanju ladij v pristan. In
zato Lizbona in Portugalska zadobivata dvojno naravo razsejanosti
metafizike nasploh. Na robu Evrope in Zahoda, (od)vrzeni v tesnob-
ni svobodi iskanja novih svetov dale¢ na prostranstvih oceana, nacin
misljenja, ki ustreza tej usodi naroda in drzave, pa je kot nekak$na
vase zaprta struktura tega nemogocega poslanstva. Biti Pessoev so-
dobnik pomeni, opustiti, prekiniti s kakr$no koli iluzijo velikega ali pa
malega sebstva, sredi$¢nega ali pa razsredinjenega. Ce ni ne narave ne
Casa in ¢e ob tem tudi Pesnjenje ni ve¢ univerzalna ideja umetnosti,
ki upoveduje resnico biti, kot je to trdil Heidegger, kaj potem sploh $e
ostaja? Mogoce samo $e jezik v okruskih in dvoznacnost biti kot pri-
sotnosti-odsotnosti (anousia-parousia) neke Cisto druge in drugacne
forme misljenja, ki predhaja delitvi na ideje in resni¢nost.

V Pessoevem odprtem in po samem bistvu nedovr§enem opusu
(pismih, Zivljenjepisih heteronimov in polheteronimov, razpravah,
belezkah) je mnogo mest, iz katerih skusajo pojasniti njegovo podva-
janje in pomnogoterjanje bitij. Nanja se sklicuje mnogo razlagalcev,
tudi Giorgio Agamben v spisu Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in prica
(Quel che resta di Auschwitz. LArchivio e il tetsimone) iz leta 1998 po-
daja zanimivo presojo tega dogajanja:

»V poeziji dvajsetega stoletja je nemara najpresunljivejsi
dokument desubjektivacije — pesnikove preobrazbe v golo ‘eks-

168 Glede Heideggra in Wittgensteina v zvezi z vprasanjem jezika v luci konca me-
tafizike v epohi tehnosfere prim.: Zarko Pai¢, »Crna kutija« metafizike: Kibernetika
i absolutno vreme stroja, TEHNOSFERA, 2. zv., Zagreb 2018.

136



perimentalno polje‘ Jaza — in njenih moznih eti¢nih implikacij
Pessoevo pismo o heteronimih.«'®

Kljub temu pa se mi zdi, da se najbolj natan¢no pojasnilo te skriv-
nosti misljenja razprostira po Pessoevih filozofskih tekstih. Kot vemo,
se ti jasno umescajo v okvir razprav o metafiziki in vprasanj filozofi-
je od Heraklita do Descartesa, Kanta, Schopenhauerja in Nietzsche-
ja, skupaj s celotnim nizom britanskih empiristov, pa tudi sodobnih
predstavnikov vitalizma, kakr$en je bil Bergson. V razli¢nih zapiskih,
ki so v Zbranih delih uvrsc¢eni pod naslov Filozofski teksti, naletimo na
analizo metafizi¢cnega porekla misljenja o subjektu in problemu tega,
kako ta tvori identiteto. Tako se na primer Pessoa v besedilu, ki je bilo
verjetno napisano leta 1911, oznaceno pa je s Stevilko 32, ukvarja s
Heraklitom in njegovo postavko, da je bit ména/postajanje, v taistem
fragmentu pa se dotakne tudi Descartesovega stali$¢a o sebstvu, ki se
izraza v osebnem zaimku »jaz«.

»Vse stvari se spreminjajo, pravi Heraklit, zato o tem ni mo-
goce nic¢ vedeti. Moj odgovor je, da e so vse stvari v méni, po-
tem sem z njimi v méni tudi jaz sam in se torej zato nahajam
v relativni stanovitnosti. Subjekt in objekt sta ve¢no v premeni
na ta nacin, da sta obstojna v odnosu drug do drugega. Svet
lahko, izhajajo¢ iz vecne premene, razumemo le, ¢e ga posta-
vimo ob nekaj nepremenljivega. Katera je ta stvar, ki se ne pre-
menjuje? Descartes je upal, da je nasel odgovor: “To sem jaz
kot misleci subjekt” Verjamem, da je imel Descartes glede tega
skorajda prav. Vendar pa sem tudi preprican, da nima prav, ko
nacelo obstojnosti v ‘egu’ postavlja kot nekaj premenljivega in
obcutenjskega. Zdi se mi, da nacelo nespremenljivosti ne velja
zame kot za misleci subjekt, pa tudi ne za moje misljenje, zato

169 Prim. Giorgio Agamben, Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in prica, prev. Mojca
Miheli¢, Ljubljana 2005, str. 84. Op. prev.

137



pa za tisto misljenje, ki postavlja ¢isti um, brezpogojen in abso-
luten.«'”

Tu je vse kristalno jasno. »Jaz« ne more biti absolutna prica pre-
men, ki jih motri »v-svetu«. Enostavno zato, ker je nemogoce, da bi
bilo sebstvo kot misljenje izenaceno z idejo bozanske substance, ki
se zrcali v metafizicnih idejah o svetu. Ce to kritiko Descartesa, ki
izhaja iz Heraklita, njen pravi vir pa je Nietzsche, Se strozje vzame-
mo v precep z ontoloskega vidika, potem je Pessoa naredil Se korak
dlje pri obravnavi tega, kaj nasploh pomeni beseda »premena« v vseh
svojih modifikacijah. To, kar je v méni, ni ni¢ obstojnega, temvec¢ gre
za premeno kot bistvo biti sploh. To pa pomeni, da je edino obstojno
v vsakr$ni neobstojnosti tisto, kar omogoca nastanek preobrazanja.
Obstojnost je nujna iluzija gibanja. Zato se ta problem v resnici kaze
kot najpomembnejsi problem sodobne fizike in metafizike. Motrenje
objekta predpostavlja dvojno gibanje - tako objekta kot opazovalca. V
zgodovini metafizike ni bilo ni¢ tezjega kot priznanje, da ta, ki motri,
ni paslika ideje Boga. Kot da bi v teh Pessoevih besedah 32. fragmenta
iz leta 1911 odzvanjale postavke kvantne fizike in Heisenbergove ne-
dolocenosti ter tisto, kar bo Gilles Deleuze leta 1968 v svojem pogla-
vitnem delu, Razliki in ponavljanju (Différence et répétition), skusal
razresiti z mislijo o mnostvu in dogodku, in ne ve¢ o obstojni biti in
bivajocem kot celoti vsega.'”" Po Pessoi se misljenja ne da preprosto
kar subjektivirati. In to ne zato, ker bi bil »jaz« nekdo drug, kot je
to mislil Arthur Rimbaud, temve¢ zato, ker misljenje prehaja struk-
turo osebnosti in subjekta. Misliti drugace pomeni, misliti vstran od
novoveske iluzije subjekta kot ve¢nega, obstojnega, brezpogojnega,
absolutnega »Jaza« z vthom v Fichtejevi filozofiji. Gre namre¢ za to:
misljenje misli, in jezik govori. Clovek je samo names$¢enec mislje-

170 Fernando Pessoa, Textos Philosophicos, 1. zv., v: Obras Completas de Fernando
Pessoa, izbral in predgovor napisal Anténio de Pina Coelho, Lizbona 2006, str. 113.
171 Prim. Gilles Deleuze, Différence et répétition, P.U.E, Paris 2000. — [Prim. slov.
prevod: Gilles Deleuze, Razlika in ponavljanje, Ljubljana 2011. Op. prev.]

138



nja kot jezika. Zato najvedji trenutek njegovega duha postane pisanje,
ne pa govorjenje. Pisati namre¢ pomeni, iti skozi labirint sanj v iska-
nju smisla. Pri tem ni ni¢ vnaprej dolo¢eno, prav tako ni nujno, da se
bo na koncu razkril kak skrivni nacrt ustvarjanja. Kar je v sodobni
umetnosti performativni dogodek nakljucja in nedolocenosti, kar je
aleatori¢nost zvoka v Cageovih skladbah raziskovanja prostora nica
in tisine, to je pri Pessoi besneca strast izpisovanja tekstov, ki so si
med seboj v nelinearnih odnosih. Ta zivljenjska drama, v kateri svet
postaja tekst, se odvija od leta 1914, ko se pojavijo glavni heteronimi,
pa do Pessoeve smrti leta 1935. V ekstaticnem tvorjenju mnostva in
necele celote se poraja prikazenska kozmogonija multiverzuma. Mor-
da jo najbolje orise lizbonski pomozni knjigovodja Bernardo Soares v
Knjigi nespokoja:

» Postaral sem se od obcutij ... Iztrosil sem se s snovanjem
misli ... In moje Zivljenje je postalo metafizi¢na vrocica, v stva-
reh je neprenehoma odkrivalo skrite pomene, se igralo z og-
njem skrivnostnih analogij in ve¢no prelagalo integralno bis-
trovidnost, pravo sintezo, da bi se ocrnil (?). [...] O Zivljenju
ne delam teorij. Ne vem, ali je dobro ali slabo, o tem ne razmis-
ljam. Po mojem mnenju je kruto in zalostno, prepleteno z dra-
gocenimi sanjami. Kaj mi mar, kaj pomeni drugim? Zivljenje
drugih mi sluzi le, da ga Zivim namesto njih, tako da vsakemu
namenim taksno zivljenje, kot se mi zdi v sanjah najprimernej-
Se zanj.«'”

Pessoa misli tako, da logi¢no koherentnost upovedovanja /nareka-
nja jezika izvaja iz njegove nenehne paradoksnosti in aporeti¢nosti. V
soocenosti z dogodkom, ki se ga ne da zajeti s sistemati¢nim in zaklju-
¢enim, dovr$enim znanjem, naj bo to metafizika naj bo znanost, ni ni¢

172 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 221. — [Prim. slov. prevod, Fernando Pe-
ssoa, Knjiga nespokoja, str. 252-253.]

139



samo eno ali pa samo drugo.'”? S tem ko se je obenem ukvarjal s filo-
zofijo, literaturo, ezoteriko, mistiko, kabalistiko, politiko in druzbo, je
bila njegova usoda v tem, da je bil podanik Besed in njihov sel. Besede
niso goli znaki ¢loveske komunikacije ali teznje, da bi se doseglo omego
smisla ¢lovekove eksistence v kozmic¢ni praznini biti. Imeti prave bese-
de, pomeni, ¢uje¢no se usmeriti proti izvoru njihovega nastanjanja in
izginjanja v reki Casa. Kot je za slikarja Paula Kleeeja barva pomenila
to, kar za filozofa pomeni pojem ali ideja, je za pesnika, »navdahnje-
nega s filozofijo«, ukvarjanje z besedami svojevrstna magi¢na arhitek-
tonika svetov domisljije in sanj. Literature, ki predhaja dejanskosti, se
po Pessoi ne da zvesti na naravno sosledje ¢asovnih epoh. Prav tako
pa tudi ne na avantgardno pretrganje vezi s tradicijo. Zato je tisto, kar
odlikuje miSljenje pisanja/pisave Alvara de Camposa, resnic¢ni (zli) duh
nove dobe, ki izhaja iz Zelje za tehni¢nim napredkom. Ne gre samo za
to, da evropska zgodovinska avantgarda s futurizmom, dadaizmom in
konstruktivizmom vhaja v banalnost in trivialnost vsakdanjika indu-
strijske proizvodnje v moderni druzbi. Veliko pomembnejse je tisto,
kar se dogaja z jezikom. V silni Zelji po preoblikovanju duha s pomocjo
tehni¢ne narave Zivljenja se jezik tehnologizira. S tem ko izgubi vez z
bitjo izvorne narave in ¢lovesko ukoreninjenostjo vanjo, jezik preide v
slikovno informacijo. Ko se to zgodi, je seveda jasno, da bo avantgarda
pri razglasanju kulta hitrosti koncala v praznini ¢lovekove eksistence.
Izhajajoc iz tega, se Campos razdvoji na »zgodnjega«, katerega odlikuje
futurizem, in »poznegac, ki se v senzacionizmu uklanja pluralnosti slo-
gov in melanhoni¢ni razpolozenosti sveta.'”*

Mar se to ne obelodanja tudi v stihih najradikalnej$ega avantgardis-
ta, kakrden je bil Tristan Tzara? Spomnimo se, da je v drugi fazi svojega

173 »So obdobja reda, kjer je vse malovredno, in obdobja nereda, kjer je vse vzvise-
no. Dekadence so rodovitne v dusevni mo¢i; dobe mo¢i pa v duhovni Sibkosti. Vse
se mesa in kriZa, in ni resnice, razen v predpostavljanju.« (Pessoa, Knjiga nemira,
frag. 273, str. 239. - Prim. slov. prevod, str. 274.)

174 O tem prim. Richard Zenith, »Introduction: The Birth of Nation«, v: Fernando
Pessoa, A Little Larger than the Entire Universe: Selected Poems, prev. in ur. Richard
Zenith, London 2006, str. XIII-XL.

140



ustvarjanja besede skladal tako reko¢ na sublimen nacin in s tem fran-
coskemu nadrealizmu podaril povsem svojsko potezo pesniske trans-
ference telesnosti in zvoka. Kot da bi se prekletstvo nedovrsenosti na
usoden nacin poigravalo z miljenjem in pisanjem tistih, ki so pripadali
ambivalentni dobi avantgarde in dekadence. V tem je 20. stoletje pred-
stavljalo zgledni primer razklanosti in razdvojenosti. Poganjanje za no-
vim je imelo svojo ceno, ki jo je vsak veliki modernist moral poravnati
na svoj osebni nacin. Mogoce je Pessoa to prestajal najbolj izrazito med
vsemi, saj se je pomnogoterjal v Drugih. V Drugem je zivel in trpel,
uzival in drhtel v tesnobi vse do zadnjega diha. Ali potem lahko sploh
$e imamo kak razlog, da bi govorili o delu kot tistem, kar se kaze kot
linearna pot od zacetka do konca, ko pa so vsa »njegova« utelesenja
ze vedno projektivni fragmenti absolutne nemogocosti dela kot takega?
Vsekakor se njegova nedovrsena stvaritev dogaja na poti ustvarjanja en-
kratne »metafizike brez metafizike« v tistem, kar je $e ostalo od jezika.
Zopet paradoks in aporija. Ustvariti nedovrseno, kako je to mogoce?
Odgovor je enoznacen: tako da se nedovrsenost dovrseno odvija v dra-
mi singularnosti misljenja kot pisanja. Brezpogojno pisati v vsem in iz
vsega, to pomeni, lebdeti nad tancico stvari.

3. Nedovrsenost dela

V pesmi Stari so priklicevali muze z dne 3. januarja 1935 Campos
poje:

Stari so priklicevali muze.

Mi priklicujemo sami sebe.

Ne vem, ali so se muze pojavile —

najbrz odvisno od priklicevanja in priklicanega -

vem pa, da se mi ne pojavljamo.'”®

175 Frenando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 228. [V hrvaskem prevodu: »Stari zazi-
vahu muze./ Mi zazivamo sami sebe. / Ne znam da li se muze pojavljivahu - / To je,

141



Pojavljanje, prikazanje, napotuje na resni¢no dogajanje. Ne gre
za fantazmagorijo. To, kar doloca resni¢nost, ni nikoli kaj vnanjega
misljenju kot upovedovanju. Campos jasno izreka stanje stvari. Svet
se pojavlja, kaze samo kot imanenca resni¢nosti, brez tistega, kar je
za klasi¢no metafiziko bil prvi vzrok ali substanca, bozanski temelj,
brez katerega se zdi, kot da bi vse lebdelo v kaosu in kontingenci.
Ko se moderni ¢lovek obrne k samemu sebi, se obrne naproti izvo-
ru svoje svobode. Ta sloni na tesnobi eksistencialnega odnosa med
misljenjem in bitjo. Zato je pisanje obsojeno na to, da je nenehno
iskanje pojavne resni¢nosti in hkrati beg stran od nje. Moderna li-
teratura je nujno nedovr$ena in necelovita. Pojasnilo za to najdemo
v Adornovi Estetski teoriji. Ze na zacetku tega posthumno izdanega
dela naletimo na trditev, da je v moderni umetnosti samoumevno
edino to, da ni ni¢ ve¢ samoumevno. Ko se ideja umetnosti kot reli-
giozno-kultnega dogodka razkroji, preostane le $e to, da alternativo
za proces izgube umetniskosti v delu (Entkunstung) skusamo najti v
prizadevanju, da se vladavini lazne celote zoperstavimo s fragmen-
tom."”* Za Adorna umetnost nazadnje pade pod jarmom utopije
»nove druzbe« kapitalsko organizirane kulture. Vendar preostane
to, kar se na ravni estetske pojave izkaze za bistveno karakteristiko
forme dela: fragment. V tem je Pessoa zagotovo dosegel najvisji vrh,
saj je v svojem zivljenjskem projektu, Knjigi nespokoja, v izvirniku
objavljeni $ele leta 1982, pokazal, da je nedovrsenost edina mogoca
dovrsenost ¢loveske eksistence kot svobode brez temelja in razloga
biti kot take. Ce se v dobi, v kateri so bogovi mrtvi, v kateri narava
izgineva v tehni¢nem nacinu svojega obstoja, jezik pa je postal znak
brez oznaclevalca, naslonimo na sebstvo, ki si mora samo ustvariti
nadomestni temelj Zivljenja, to pomeni, pasti v »ontoloski vrtinec
in vrtoglavost« ve¢znadja in mnogoterja vsepovsod na novo nasta-

valjda, zavisilo o zazivanju i zazivanom - / ali znadem da se mi ne pojavljujemo.«
Op. prev.]
176 Theodor W. Adorno, Asthetische Theorie, GA, 7. zv., Frankfurt na Majni 1970,
str. 9. O tem glej: Zarko Pai¢, »Zasto je umjetnost zagonetka? Theodor W. Ador-
no i ‘prestabilirana disharmonija’ svijeta«, v: Knjizevna republika, §t. 5-8/2017, str.
129-155.

142



jajoc¢ih oseb. Med skrivnostjo heteronima in nedovr$enostjo dela je
tesna zveza.

Poglejmo, kako se to kaze v pesmi Alvara de Camposa z naslovom
Nedovrsenosti (15. maja 1929) in v Knjigi nespokoja Bernarda Soaresa.

»Urediti zivljenje z voljo in delovanjem,

to bom storil takoj, tako kot sem si to Ze od vedno Zelel, z istim
izidom;

lepo je imeti v posesti jasno odlocitev, trdno v sami jasnosti,

nekaj storiti!

Pripravil si bom prtljago za Konc¢nost!
Postréjil Alvara de Camposa,
zjutraj pa ostal pri istem, kjer sem bil predvceraj — predvceraj,

ki traja ve¢no ...“”

177 Alvaro de Campos, »Nedovrienosti«, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str.
211. [Prim. hrvagki prevod: »Srediti zivot u volji i djelatnosti,/ to ¢u smjesta udiniti,
kao $to vazda zudah,/ s istim ishodom;/ lijepo je imati jasnu odluku, ¢vrstu samo
u jasnodi,/ napraviti nesto!// Spremit ¢u kovéege za Kona¢nost!/ Ustrojiti Alvara de
Campos,/ a sutra ostati na istom gdje bijah prekjucer — prekjucer/ sto vecito traje
...« Op. prev.]

143



»Dobro vemo, da je lahko vsako delo le nedovrseno in da
se bo nase najmanj gotovo estetsko opazovanje najbrz nana-
$alo na tisto, o cemer piSemo. Vendar pa je vse nedovrseno,
ni tako lepega son¢nega zahoda, da ne bi mogel biti $e lepsi,
ali blagega vetrca, ki nas uspava, da nam ne bi mogel dati Se
bolj mirnega spanca. [...] Mislim, da je zivljenje gostisce, kjer
moram ostati, dokler ne pride kocija, ki pelje v brezdanjost.
Ne vem, kam me bo odpeljala, saj ne vem nicesar.«'”®

Kaj je to — nedovrsenost? Dovrseno je tisto, kar ima smisel kot za-
¢etek in konec. Klasi¢na metafizika je bila v tem neprekosljiva. Sle-
herni pojem in sleherna beseda sama po sebi, brez prvega vzroka in
poslednjega smotra, nista nic¢. Zato je metafizika po nujnosti misljenje
o prvem zacetku (arché) in poslednjem koncu (eshaton). Vendar se
njena moc¢ zrcali v dveh temu komplementarnih idejah. To sta ve¢-
nost in neskon¢nost. Prva je pogoj moznosti spoznanja ¢asa, druga
prostora. V Descartesovi Razpravi o metafiziki oz. Meditacijah (Mé-
ditations métaphysiques) iz leta 1647 so te misli osnova za sleherno
nadaljnje ukvarjanje s filozofijo v novem veku. Iz njih izhajata ideji o
nesmrtnosti duse in svobodni volji osebe. V svojih fragmentih o vpra-
$anjih metafizike mladi Pessoa Ze nekje okrog leta 1909 pride do stali-
$¢a, da je ves ta misljenjski sestav »dovrsen« in »logicen«, obenem pa
tudi pot v vseskozi$njo iluzijo, prav zato ker je to, kar omogoca »moje«
misljenje, onstran razdvojitve na idejo in pojav, vecnost in casnost,
neskonc¢nost in kon¢nost. Zato se je treba problemu nedovrsenosti kot
nedopolnjenosti priblizati z druge plati. V obeh pravkar navedenih
tekstih, katerih avtorja sta heteronim in polheteronim, ki je najblizji
»pravemu« Pessoi, naletimo na vprasanje o umetniskem delu in ne-
udejanjenju zamisljenega. Vendar se moramo na tem mestu ustaviti.
Kot da bi se delo kot tako upiralo temu, da bi bilo nedovrseno, saj tedaj
ne bi moglo biti delo. To se ne nanasa le na umetnisko delo, temvec na

178 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 18-19. — Prim. slovenski prevod, Fernando
Pessoa, Knjiga nespokoja, str. 15.

144



vse rezultate ¢loveskega delovanja in proizvodnje, ki imajo samolas-
tno formo materializiranja (ergon). A zdi se, da je pravi model pojma
dela prav umetnost. Samo z umetniskim dejanjem ustvarjanja se delo
»udelovi® [odjelovljuje] v svoji odprtosti in zaokrozenosti. Nekateri
umetniki-izvajalci sicer ostajajo brez del, recimo znameniti italijanski
futuristi¢ni arhitekt Antonio Sant’Elia, ¢igar risbe za njegovega zivlje-
nja niso presle v prakti¢no izvedbo.

Pessoevo »delo« pripada singularnemu dogodku »metafizicne
norosti epohe«. V tem ni ni¢ osamljenega, saj so tudi fragmenti dela
Paula Valéryja, njegove metafizi¢ne razprave in poezija, drugi, temu
vzporedni primer, v katerem prav filozofija v svoji souglasenosti s
poezijo, diskurzom politike in sociologije, dnevniki in pismi pred-
stavlja poskus zivljenja v fluidnem, prelivajocem se tekstu nedovrse-
nosti. Delo se ,,udelovi® v svojem lastnem Zivljenju, potem ko se je
avtorstvo dopolnilo v knjigi, sliki, kipu, pesmi, arhitekturni gradnji.
Skrivna pomenjanja $e naprej posilja tudi tedaj, ko avtor v formi
individualnega podpisa, ki od renesanse naprej postane subjektiv-
ni moment oznacenosti teksta, ni ve¢ njegov »lastnik«. Paradoks je
torej v tem, da se avtorstvo kaze le v procesu ustvarjanja, ne pa tudi
v zgotovljenem dejanju tega ustvarjanja. Toliko je delo samo vedno
tudi dogodek ustvarjanja. Branje, poslusanje, gledanje, cel niz dis-
kurzivnih potekov sinestetske reprodukcije mu $ele podarja resni¢ni
smisel. V tem ni nicesar, kar bi skrepenelo v ¢as gole aktualnosti.
Zato Badioujevo vprasanje, kako si zasluziti naziv Pessoevega so-
dobnika brez filozofsko utrjenega, zakoli¢enega pristopa k njego-
vemu »delug, lahko $e radikaliziramo. Ne gre toliko za umanjkanje
tiste filozofije, ki bi omogocila uvid v njegovo »metafiziko brez meta-
fizike«. Veliko tezje je razumeti to, da se s Pessoo postavlja pod vpra-
$aj enoznacnost koncepta dela Ze s tem, ker se heteronimnosti ne da
zvesti na proizvodnjo Drugih kot nekaksnih njegovih subjektivnih
stanj in preobrazb, torej kot nekaksne »literarne shizofrenosti«. Na-
mesto tega moramo pozornost usmeriti na zaobrat perspektive oz.
na tisto, kar se od Nietzscheja naprej imenuje zaobrat metafizike, ki
je ze od vsega zacetka bistveno platonisti¢na. Ne gre torej za idejo
dela, ki bi bila druga oziroma drugac¢na razli¢ica romanti¢ne vizije

145



stapljanja filozofije in znanosti v pesniski svet sinkreti¢nega teksta,
kot je to bil namen Novalisa, Holderlina ali Nervala.

Nedovrienost kot resni¢na forma dela izhaja iz estetike dogodka.
To preprosto pomeni, da tisto, kar predmet izkustva in motrilca zdru-
Zuje v Casu in prostoru, lahko razumemo Sele iz njunega polozaja, ki
predpostavlja sintezo motrenega in motrecega. Dogodki v svetu niso
ni¢ vnanjega, temve¢ so dogodki-v-svetu, tako kot Bernardo Soares
Knjige nespokoja ne pise ni¢ drugace kot na nacin »avtobiografije brez
dejstev«.'” To pa zato, ker mora biti oseba, ki piSe knjigo kot delo brez
referenc na t. i. stvarnost, obenem »jaz« in brezosebna pustolové¢ina
samega zivljenja, ki $ele omogoca vznik tistega, kar imenujemo av-
torstvo. Toliko se nedovrSenost dela kaze le kot druga in drugacna
forma vsega tistega, kar je ze bistveno dovrseno in dopolnjeno v ne-
nehnem gibanju. Pri tem ne gre za negativno formo dovrsenega in
dopolnjenega dela. V nasprotju s hotenjem klasike je Ze Nietzsche v
dekadentnem slogu videl protipojem celote kot sinteze uma in obc¢u-
tenja. Knjizevnost ni preslikava stvarnosti v fikcijski ali pa nefikcijski
diskurz. Ob Pessoi smo neizbezno sooceni s procesom premene biti.
O singularnem dogodku gibanja teksta s polno intenzivnostjo v vse
smeri pricajo Camposove pesmi in filozofske razprave. V tej mrezi
odprtih pomenov so teksti fragmentirano polje subverzije same ideje
Knjige. V nasprotju s tistim, kar je hotel Mallarmé, gre tu za logiko
singularne dvojnosti brez dialekti¢ne negacije. Vse je hkrati resni¢no
in imaginarno, fluidno in metamorfno: od idej, pojmoyv, figur do lite-
rarnih podob. Kafka je iz svojega racionalno-misti¢nega stroja teksta
izkljucil metafore. Brez sleherne reference na transcendentno, razen
v metafizicni preobleki parabole. Pri Pessoi pa gre za igro z meta-
fizicnim pomenom, ki po svoji formi spada k tistemu, kar Deleuze
imenuje imanenca, vendar je obenem kontrapunkt in sorodnost med
heteronimoma Caeira in Camposa to, da klasi¢nega/romanti¢nega in
avantgardnega/modernega ne deli Zelja po ovekovecenju avtorstva.
Namesto tega se imanenca kot Zivljenje tke v mreZo z vsem tistim, kar

179 O tem glej Zarko Pai¢, »San i preobrazbe: Ispovijesti Drugoga u Knjizi nemira
Fernanda Pessoe/Bernarda Soaresa«, v: Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 415-428.

146



je bilo nadomestna religija avantgarde: ezoteriko, okultizmom, teozo-
fijo, mistiko, kabalizmom.'®

V knjigi z naslovom Filozofski eseji, kriticna izdaja (Philosophical
Essays: A Critical Edition) Nuno Ribeiro v uvodnem zapisu k Pesso-
evim tekstom uporabi izraz »filozofski provokator«®' Ko izérpno
predstavi vse vrline Pessoevega pisanja v tem diskurzivhem zanru,
Ribeira »potozi«, da vsaka izdaja njegovih del za urednika Ze vnaprej
pomeni, da se zaplete, saj mora iz njegovega Arhiva »sistematizirati«
tisto, kar je v svoji izvorni izvedbi razprseno in fragmentarno. Nav-
sezadnje je Pessoa za zivljenja objavil eno samo delo, zbirko pesmi
Sporocilo (Mensagem) iz leta 1935, ki jo sestavlja 44 kratkih pesmi.'®
Nasprotno pa datacija njegovih filozofskih tekstov sega od zgodnje
mladosti, leta 1919, in se razpenja vse do njegove smrti v letu 1935.
Se vedja tezava je seveda v tem, da je heteronim de Campos izpisal
filozofsko intonirani tekst o nearistotelovski estetiki, o ¢emer smo
ze govorili. Na tem mestu nas posebej zanima, kaksen je odnos med
dojemanjem dela kot nedovrsenostjo in heteronimi. Videli smo, da
heteronimic¢nost ne spada v okrozje mimeti¢nega izraza preobrazanja
sebstva. Nicesar ni, kar bi imelo zgled ali matrico v resnicnem svetu.
Vse je le simulaker in nekaj povsem drugega od izvorne slike-pojma.
Zato se beseda pri Pessoi ne nanasa na resni¢ne predmete, kot njihova
druga narava. Nasprotno, beseda je imenovanje sveta kot blodnjaka
znamenj. V njem se ¢lovek giblje od rojstva do trenutka, ko ga kocija
povede v brezdanjost, o kateri ni¢esar ne vemo. Resni¢ni zacetek tis-
tega, kar je bistvo nedovrsenosti dela, najdemo pri zgodnjem Pesso-
evem angleskem heteronimu Alexandru Searchu: gre za pravi hudo-
urnik novih misli, pojmov, razdelave idej o obcutjih, volji, svobodi,
nesmrtnosti duse, zivljenju in eksistenci.

180 O tem prim. Jerome Boyd Maunsell, »The Hauntings of Fernando Pessoa, v:
Modernism/modernity, §t. 19, 1/2012 (januar), str. 115-137, dostopno na http://
muse.jhu.edu/journals/mod/summary/vO19/19.1, in Nikica Talan, Fernando
Pessoa: djelo, Zagreb 2013, str. 247-268.

181 Fernando Pessoa, Philosophical Essays: A Critical Edition, New York 2012, str. VL.
182 Poesia de Fernando Pessoa, ur. Adolfo Casais Monteiro, Lizbona 2006, str. 94-117.

147



Pessoa je tudi filozofske eseje pisal v ubranosti s heteronimijo
kot nac¢inom nekonceptualnega misljenja. In prav zato teh tekstov
ne moremo imeti za filozofijo, ki bi odpirala nove spoznavnoteo-
retske poti. Ce je po Deleuzu in Guattariju filozof tisti, ki proizva-
ja konceptualna orodja, ne ukvarja pa se — tako kot umetnik - z
obcutji (afekti in percepti)'®, potem moramo Pessoevo metafizic-
no strast do filozofije premotriti na drugacen nacin. Ni vprasanje,
kdo nekaj misli, saj smo s tem Ze v horizontu vnaprej postavljene
intencionalnosti subjekta (Husserl in fenomenologija). Namesto
tega se je treba vprasati, kako misli nastajajo in kaj velja misliti,
ko se namesto nasprotij/oprecij um - telo, pojmi - obcutja, filo-
zofija — umetnost tisto »nekaj« ne kaze vec¢ kot Isto, ki je Ni¢, kot
to, med drugim, izpelje Hegel na zacetku Enciklopedije filozofskih
znanosti (Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften) iz leta
1817. Isto ni »isto«. Kar tu imenujemo razlika in drugost, konsti-
tutivno izhaja iz dogodka razli¢ne drugosti misljenja kot obcute-
nja zivljenja samega v njegovem ustvarjanju/proizvajanju. Zato tu
konec intencionalnosti obelezuje Pessoev poskus, napotiti se pro-
ti drugacnim obalam od tradicionalne metafizike. Pri tem mu je
najblizja, najsorodnej$a prica Friedrich W. Nietzsche. Vendar ta ni
edini, s katerim Pessoa so-misli. Zato ima Nuno Ribeiro prav, ko
pravi, da v Pessoevih mislih ne smemo videti filozofije v smislu
zgodovinskega sosledja Sol in usmeritev. Gre za filozofije oziroma
mnostvo idej, ki se med seboj celo pobijajo, vendar se ukvarjajo z
istimi vprasanji in mucijo jih isti problemi.'®* Zato Pessoa uporab-
lja in potrebuje izraznost metafizike v klasi¢cnem pomenu ontolo-
gije in epistemologije ter v pomenu zaokreta izvornega Zivljenja,
v znamenju katerega je misljenje kot logos pri Heraklitu zacelo
ustvarjati zgodovino Zahoda.

183 Gilles Deleuze in Felix Guattari, Sto je filozofija?, prev. Marko Gregori¢, Zagreb
2017. - [Prim. slov. prevod: Gilles Deleuze in Felix Guattari, Kaj je filozofija?, prev.
Stojan Pelko, Ljubljana 1999. Op. prev.]
184 Nuno Ribeiro, prav tam, str. XXIX.

148



Obstaja pa nekaj, kar bi lahko imenovali konstanta v teku casa,
navezuje pa se na vprasanje o avtorstvu in subjektu. V Pessoe-
vih esejih namre¢ posebno mesto pripada kritiki metafizike t. i.
svobodne volje. Potem ko prevzame Schopenhauerjeve postavke
in njegov nacin argumentiranja zoper kantovsko doloc¢en pojem
svobodne volje, Pessoa dospe do spoznanja, da je tovrstna dolo-
Citev s sredstvi transcendentalnega idealizma iluzija. Svoboda je
samoomejitev. Vendar nezavedno polje izrazanja zivljenjske sile se
ne pomeni, da je volja kot nac¢in udejanjenja ¢lovekove svobode
nekaj brez smisla. Toda tisto, kar tej volji jemlje pravico do vlada-
vine kraljestvu subjekta, je odgovornost. Zato je za Pessoo »ideja
svobode ¢ista metafizi¢na ideja«. Bolj ko se ¢lovek zaveda tega, da
je omejen s tistim, kar pripada fizi¢cnemu svetu narave in nezaved-
nim procesom zivljenjske moci/sile, bolj si Zeli prevladati sleherno
omejitev. A tisto, kar mu v tej iluziji absolutne svobode (volje) se
preostane, je zvedeno na kraljestvo sanj in domisljije. Kot vidimo,
so Pessoev nacin razlage lastnih postavk, tok njegovega razpravlja-
nja, aforisti¢ni slog, vitalisticni moment prodora v samo sredico
nedolocenosti materije in energije misljenja tako reko¢ povsem
sorodni Nietzschejevi metafiziki volje do moci. O tem pricuje tudi
dejstvo, da Alexander Search v zapisu iz leta 1906 navaja dve knji-
gi, ki ju pozneje tudi komentira: Fouilléjevo Nietzsche et I'immo-
ralisme in Lichtenbergovo Philosophie de Nietzsche. Zdi se, da iz
vsega tega lahko razberemo, kako izza mreze razli¢nih na filozofski
nacin potekajocih razprayv, tekstov, aforizmov in manifestov priha-
ja na plan zelja po zaokretu metafizike od znotraj. Pessoa prav ni-
¢esar ni zelel za vedno vreci v brezno zgodovine, niti eno bistveno
napotenost mi$ljenja, niti ene same odloc¢ilne orientacije, celo ne
za ceno tega, da njegovo lastno stalis¢e ostaja povsem drugacno od
tistega, ki ga pobija. Kakor koli, ta prikazensko posastna strategi-
ja soobstoja razli¢nosti in mnostva, ki je razvidna Ze v njegovem
avantgardisti¢cnem gibanju senzacionizma, nima prav ni¢ skupnega
z vodilno moderno $olo dialekti¢ne odprave/prevlade zgodovine
(Aufhebung) ter Heglom in Marxom kot njenima glavnima pred-
stavnikoma. Namesto nacela ustvarjanjske afirmacije, negacije in

149



sinteze nasprotja v obliki njune »odprave« njegova misel sloni na
paradoksu in aporijah Drugega in razlike, mnostva in nakljucja,
nedoloc¢enosti in kompleksnosti. Delo mora zato ostati nedovrse-
no, enako kot misljenja nikoli ne smemo zvesti na tisto »isto« in
homogeno. Preprosto, tako je, in ne more biti drugace. Poslednja
skrivnost pomnogoterjanja bivajocega prehaja skozi srce biti in
tako to srce postane za vedno neprekoracljiva meja med dogod-
kom in misljenjem.

Epilog

Kdo je torej — Fernando Pessoa? Ortonim oziroma stvaritelj heteroni-
moyv, v katere se je pomnozil, da bi dosegel meje molka? Na to vprasa-
nje ne pri¢akujmo dokonénega odgovora. Ce se v portugal$c¢ini oseba
izreka v besedi »pessoa«, potem je njegovo nedovrseno delo najbolje
obeleziti z vprasanjem: Pessoa? Mar to ne pomeni, da sumimo v obstoj
osebe? Nikakor, brez osebe tudi ni moznosti vprasanja! A to vprasanje
se obenem razveze v hvalo biti kot mnostva in razlike. V vseh stvarnih
in nestvarnih osebah do poslednjega diha Zivi oni pomnogoterjeni
&ovek iz Lizbone. Prav tako, kot to izreka Alvaro de Campos v Prete-
kanju ur z datacijo 22. maja 1915.

»V svoji glavi ¢utim hitrost kroZenja zemlje

in vse dezele in vse osebe krozijo v meni,
centrifugalni vzgib, bes, da bi Sel po zraku do zvezd,
tolce v notranjosti moje lobanje,

zabada slepece bucike v vsakrsno zavest mojega telesa.“!*

185 Alvaro de Campos, »Protok sati«,v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 191.
- [Prim. slov. prevod Miklavza Komelja v: Fernando Pessoa, Psihotipija, Ljubljana
2007, »Pretekanje ur, str. 88. Op. prev.]

150



Prikazensko »poslanstvo« pesnika, navdahnjenega s filozofijo, za-
res terja izkusnjo »metafizi¢ne norosti epohe«, da bi ga lahko so-mis-
lili z njim. Za pristopanje k Pessoi ni treba iskati nobenega drugega
misljenja od tistega, ki ga je sam privedel do sublimne tocke jezika.
To je misljenje diseminacije zahodne ontologije, njene preusmeritve
onstran oprecja racionalnosti in obc¢utenjskosti. V vrtoglavem prizoru
tega postajati Drugi in razlicen se njegovo pisanje izkazuje kot potokaz
k plesu nad razprtim brez-dnom. Vse se hkrati »mesa in kriza«, eksis-
tencialna tvegavost svobode pa zadobiva podobo kartografije duse, ki
potuje vzdolz vseh meridianov in vzporednikov sveta, odhajajo¢ in
vracajoc¢ se na en in edini kraj, mesto Henrika Pomorscaka, Pessoevo
mesto, ki mu Bernardo Soares v Knjigi nespokoja vzhiceno izreka hva-
lo: »O, Lizbona, moj dom.« Tako kot je Lizbona dom, je portugalski
jezik hkrati domovina in svet. Kozmopolitsko srecanje zemlje in neba
se pri tem ne dogaja kot zanikanje nacije. Navsezadnje, »metafizicna
norost epohe« je tu na sublimen nacin dojeta kot usoda jezika ob kon-
cu njegove zgodovinsko dolocene usojenosti. Onkraj tega si sledijo le
jalovi dnevi oponasanja in lazne slave. Biti Pessoev sodobnik, kot je to
napovedal Badiou v delu Mali prirocnik o inestetiki, pomeni — prisluzi-
ti si misljenje, ki s pesniskim glasom 75 heteronimov izpisuje najvecjo
hvalo zivljenju v dobi odstopov od jezika ter odrekanja jeziku in nje-
govi ¢udezni moci ustvarjanja novih svetov. Naj na koncu Besedo pre-
pustimo tistemu, kateremu v nasem razmisljanju nismo dali niti ene
same besede, ceprav smo ga sproti omenjali — Ricardu Reisu. V pesmi
Da bi bil velik, z datacijo 14. februarja 1933, je zapisana neka zapo-
ved oz. narek, ki ima $e vedno pristojno nalogo misljenja po stoletju
neznanskih moralnih porazov in zdrsov, ki jih ni mogoce oprostiti:

151



,Da bi bil velik, bodi cel: ni¢esar
svojega ne pretiraj, ne izkljuci.

Ves bodi v vsaki stvari. Kolikor si, vnesi
v najmanyj, kar storis.

Tako v vsakem jezeru sije vsa luna,

ker Zivi visoko.“86

Dostojanstvo in veli¢ina vzideta takrat, ko besede dosezejo zivljenje
samo v njegovi tesnobni lepoti in nedovrSenosti. Po tem vse preide v
stanje miru: in hide in zvezde in ceste in mesta na daljnem obzorju, v
brezkrajnem somraku ...

186 Ricardo Reis, »Da budes velik«, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 135.
- Prim. slov. prevod M. Komelja v: Fernando Pessoa, Psihotipija, Ljubljana 2007,
str. 149.

152



METAFIZIKA IN KIBERNETIKA
O tehnosferi ali od stvari misljenja k stvari, ki misli
Uvod

Fernando Pessoa v Knjigi nespokoja razpre uvid v povsem dru-
gacno dojemanje umetnosti, znanosti in zivljenja. Prihaja doba brez
svoje samolastne »resnice«, doba, ki je izpraznjena velikih utopij in Se
bolj praznih sanjarij o popolnem zaobratu vrednot. Ni¢ ve¢ ne more
zadovoljiti interesa uma, ¢e pri tem ne gre za polaganje racuna o nje-
govih mejah. Namesto »revolucij« in »utopij« ter »kontrarevolucij« in
»distopij« bo bistvo tega, kar prihaja, prihodnjega, dolocalo vprasanje
ustvarjalne evolucije Zivljenja samega, katerega usoda je umescena
nekje med dekadenco in klasi¢ni napredek. Paradoksalno je, da vse to
naso projekcijo prihodnosti napotuje v nedolocljivost. Kompleksnost
tega misljenja izhaja iz tega, da se ga ne da zvesti na kar koli partiku-
larnega in omejenega.

»So obdobja reda, v katerih je vse podlo, in obdobja nereda,
v katerih je vse vzviseno. Obdobja dekadence so polna duhov-
ne moci, mo¢na obdobja pa slabosti duha. Vse se mesa in si je
navzkrizem in ni resnice, razen v tem, kar je ze predpostavlje-
no.« (Fragment 273.)'¥

V siloviti potrebi po vzpostavljanju »novega« se v nasi dobi vrsi
proces mesanja in krizanja. Kaj to pomeni? Kot da bi izgubo »¢istos-

187 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, prev. Tatjana Tarbuk, Zagreb 2001, str. 239.
[Prim. slovenski prevod, Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, prev. Barbara Jursi¢
Terseglav, Ljubljana 2001, str. 274.: »So obdobja reda, kjer je vse malovredno, in
obdobja nereda, kjer je vse vzvi$eno. Dekadence so rodovitne v dusevni mozatosti;
dobe mo¢i pa v duhovni ibkosti. Vse se mesa in kriZa, resnica pa je le tista, ki jo
predvidevamo.« Op. prev.]

153



ti« substance nadomestili procesi kristaliziranja onstran razlike med
materialnostjo (hylé), formo (eidds) in estetskim nacinom obstajanja.
Se veg, zdi se, da skorajda ni ve¢ mogoce govoriti o »deviskem vrelcu«
izvorne, prvotne zivljenjske sile (materia prima). Narava, pri-roda kot
stroj in Zivljenje kot preobrazanje v mnostvo razlicnih form biti od
misljenja terjata iznajdbo novih pojmovnih orodij. Spomnimo se na
to, da je Platon v Kratilu imel vprasanje o nastanku jezika za nekaj
istovetnega onemu, kar krasi delo demiurga.'®® Jezik, s tem ko ustvarja
naravo kot bit (ousia) in bivajoce (ta pragmata), deluje enako bogu.
Razlika je le v tem, da bozjega modela delovanja ne predstavlja no-
voveski urar, temve¢ anti¢ni obrtnik-umetnik. Brez ustreznega jezi-
ka bi vse, kar se danes dogaja v sferah znanosti in umetnosti, ostalo
nemo. Zato je ponovno najvedji izziv uzakonjenje jezika kot diskurza
in dispozitiva tistega, kar se dogaja v stanjih prehajanja in ni za vselej
utemeljeno v obstojnosti biti.

»Tehnoznanosti v kompleksni transformaciji proizvajanja
vednosti o naravi in Zivljenju ne reflektirajo kot o objektu, ki bi
bil raziskovanju nekaj vnanjega. Namesto tega postajajo ustvar-
jalno-proizvodna sila, s katero se Zivo tehnologizira, sama teh-
nologija pa se preobraza v naravno-zivljenjski sklop samoproi-
zvajanja ‘umetnega Zivljenja’ (A-life) iz konstrukcije ‘umetnega
uma’ (A-intelligence). Sledi te usodne premene paradigme lah-
ko opazimo na vseh podro¢jih zivljenja, od umetnosti do arhi-
tekture, od medicine do druzbe, kulture in celo politike. Naravo
zamenjujejo umetne tvorbe, samo Zivljenje pa postaja tehni¢na
konstrukcija pogojev moznosti nastajanja ‘novega, zahvaljujo¢
tehnoznanstvenemu nacinu misljenja.«'®

188 Platon, Kratil, v: Platon, Zbrana dela, prev. G. Kocijan¢i¢, Celje 2006.
189 Jutta Weber, Umkdmpfte Bedeutungen: Naturkonzepte im Zeitalter der Technos-
cience, Frankfurt na Majni - New York 2003.

154



V nekaj postavkah bomo skusali pokazati, kako se v sodobnosti
odvija radikalna preobrazba metafizi¢nih kategorij in pojmov v ki-
berneti¢ne sklope, kar izhaja iz tega, da se onto-teo-kozmo-antropo-
loski ustroj filozofije razklopi v Cetverje informacija — povratna vez
(angl. feedback) - nadzor — komunikacija. Namesto z vladavino jezika
se srecujemo z logiko tehnogeneze »svetove, katere »bistvo« je v vi-
zualiziranju dogodkov. Zato se filozofsko razumevanje »ustvarjanja«
zgodovinsko-epohalno vrsi kot spetje/odnos poiesisa in téchne, vse
do odlocilnega obrata, ko tehnosfera v sebi in iz sebe sintetizira tisto,
kar ni ve¢ ne »stvarjenje« ne »ustvarjanje« v teoloskem in estetskem
pomenu, temve¢ tehnoznanstveno konstruiranje umetnih svetov. Z
vzporedno predstavitvijo Heideggra in Simondona, Blumenberga in
Giintherja bomo pokazali, kako se prihajajoce skozi sklop misljenja
kot racunanja - planiranja - konstrukcije vije iz »imanentne transcen-
dence« samega zivljenja u znamenju konca skrivnosti biti in pricetka
nadzora nad dogajanjem.

1. Doba ustvarjalne evolucije?

Kaj sta v okviru nove tehnoznanstvene paradigme »narava«in »Ziv-
ljenje«? Zdi se, da je to mogoce zelo enostavno pojasniti, a prav zato
je nekaj izjemno kompleksnega. Enostavnost se odraza v tem, da prva
omogoca drugo, saj je narava za Parmenida vsezajemajocost biti v nje-
nih ménah. Povr§nemu opazovalcu se bo brz zazdelo, da so pojmi, s
katerimi skusamo priblizati u¢inek daljnoseznih premen v dojemanju
nastanka Zemlje, nekaj skrajno poljubnega. Vendar brez tega ne more
biti razvidno, zakaj je narava (physis, natura) - tako kot tudi samo
zivljenje — postala tehni¢na konstrukcija. So pa ti pojmi Ze vnaprej
razvezani metafizi¢ne globine. Posledica mnozice sodobnih teorij, kot
so teorija kompleksnosti (complexity), nastajanja (Emergenz-Theorie),
kontingentnosti, kaosa, kibernetike in raziskovanja »umetnega uma«
(A-intelligence), je ta, da je delovanje t. i. naravoslovnih in duhoslov-
nih oziroma kulturnih znanosti (humanities) v svetu kot raz$irjenem
laboratoriju tako rekoc¢ odvec. Sicer pa je sam pojem tehno-znanosti

155



in skladno z njim tehno-umetnosti ter tehno-estetike naznanil Ze me-
dijski teoretik Vilém Flusser. Govoril je namre¢ o vladavini univer-
zalnega tehni¢nega koda v zgodovini. Ker se ta kod ne zasnavlja vec¢
na jeziku kot logosu, temve¢ na sliki kot piktogramu, je posledica te
premene paradigme izginotje dialosko-diskurzivne narave jezika kot
takega. Namesto s smislom izjave v pogovoru med udelezenci komu-
nikacije se sre¢ujemo s spremenljivimi pomeni, ki izhajajo iz nenehno
novih kontekstualnih situacij.

»Cloveska komunikacija, kot jo razumemo v tem delu, pote-
ka s tem namenom, da bi pozabili na nesmiselnost in osamlje-
nost zivljenja, ki vodi k smrti, tako da bi zivljenje postalo nekaj
znosnega. Ta cilj komunikacije skusamo dosec¢i na ta nacin, da
ustvarjamo kodificirani svet, torej svet, zgrajen iz urejenih sim-
bolov, v katerih so zbrane informacije, do katerih smo prisli.
[...] ljudje si razli¢ne informacije izmenjujejo v upanju, da se
bodo s to izmenjavo sintetizirale nove informacije. To je dialo-
$ka forma komunikacije. Da bi obstojece informacije ohranili,
sijih ljudje delijo v upanju, da se bodo tako deljene informacije
zmozne bolje upreti entropi¢cnemu delovanju narave. To je dis-
kurzivna forma komunikacije.«!'*

S tem pa pride do radikalne premene misljenja. Iz ¢udenja nad taj-
novitostjo biti v njeni polnosti in nad sijanjem mnogoterih form Zziv-
lienja preidemo v dogajanje fasciniranosti nad moznostmi ustvarjanja
mnogoterih novih svetov. Njihova resni¢nost pa se razkriva, izhajajoc¢
iz ideje procesa tehnogeneze. S ¢udenjem se svet poetizira kot umetni-
$ko delo, s fascinacijo pa sodelujemo v dogajanju estetskega dizajniranja
mnozice svetov. Z ozirom na to lahko zatrdimo, da vprasanja o novi
definiciji »narave« in »Zivljenja« pravzaprav sploh ne moremo izpeljati
iz vznika moderne fizike, prav tako tudi ne biologije. Pri tem nas osupne

190 Vilém Flusser, Kommunikologie, Frankfurt na Majni 2007, str. 16.
156



prav postavka, ki jo je najbolj plasti¢no izrekel Heidegger v svoji razpra-
vi o tehniki, ko je slednji odrekel, da bi obelodanjala »bistvo«, ki bi se
samoprikazovalo v dogajanju tehni¢nega kot takega. Ce torej »bistvo«
tehnike ni ni tehni¢nega, je samo po sebi razumljivo, da tudi »bistvo«
narave ni ni¢ fizikalnega, kot — skladno s tem - tudi »bistvo« zivljenja ni
ni¢ bioloskega.””! Toda, kaj ¢e sodobne znanosti, ki se ukvarjajo z »raz-
iskovanjem« tistega, kar je »nova narava« in »novo Zivljenje«, nastalo v
laboratoriju s pomocjo znanstvenega eksperimenta, mislijo onstran in
zunaj metafizike kot take? Drugace povedano, kaj ¢e tvorjenje »ume-
tnega« (artificielle), ki se ga ne da ve¢ analosko uprispodobiti onemu
izvornemu in zacetnemu (arché), ne izhaja iz nikakr$nega obstojnega
»bistva« in e tudi znanosti v novi definiciji ni mogoce izpeljati iz doje-
manja znanja kot akumuliranega »napredovanja« in »razvijanja« infor-
macij, potrebnih za nova odkritja?

Znanost je v sami sebi zaprta odprtost. Razlog je v tem, da njen
notranji vzgib lezi zunaj nje. To velja celo tedaj, ko se udejanja v ab-
solutu totalne scientifikacije »narave« in »zivljenja«. Toliko je vsako
govorjenje o znanosti samo po sebi Ze vedno tavtolosko. Znanje je po-
goj moznosti znanosti, njena bistvena naloga pa ni zunaj nje same,
namre¢ v izboljSevanju sveta, ki bo zaradi nje postal sekularizirana
razli¢ica dovrSenosti Bozjih atributov iz tomisti¢ne sholastike: enega
(unum), dobrega (bonum), resnicnega (verum) ter bitja (ens) in lepe-
ga (pulchrum). Povsem nasprotno, »bistvo« znanosti se skriva na ne-
-znanstvenem podrocju ne-cloveskega. Govorimo o tem, kar pripada
tehniSkemu zasnutku biti. Artikulira se kot jezik tehnosfere. Pravila
tega jezika pa so tako rekoc istovetna »jeziku novih medijev«. Poglej-
mo, za kaj gre. Pragmatika pomena znanja kot know-howa izpodri-
nja njegovo semantiko in sintakso. Ce je tako, potem ni pomembno,
kaj nekaj pomeni v dolo¢enem kontekstu. Pomembno je le to, ali se
z govorjenjem menja tudi sam kontekst in ali to velja za vse primere
ali le za nekatere. Uporabna vrednost jezika kot performativnosti su-
vereno vlada nad jezikom kot upovedovanjem »smisla«. To pomeni

191 Gl. Martin Heidegger, Zollikoner Seminare: Protokolle, Zwiegespriche, Briefe,
Frankfurt na Majni 1994.

157



zgolj naslednje: znanstvena resnica je hkrati tudi razkritost »narave«
in »Zivljenja«, kar pa je smisel Heideggrovega postulata o resnici biti
v njeni neskritosti (aletheia)."> To pot do »novega« prekinjajo brazde
in vreznine v tisto, kar ne predstavlja ve¢ tal, pa tudi ne raztemelje-
nosti teh tal. Niti podoba metafizike kot debla s korenino, kakrsno
je vzpostavil Heidegger, niti podoba rizoma kot izpodkopavanja tega
debla z njegovimi vejami, ki jih predstavljajo pozitivhe znanosti,
kakr$no nam je podaril Deleuze, ne ustrezajo sodobni nalogi tehno-
-znanstvenika. V slednjem se namrec¢ vse bolj izgublja karakter znanja
kot necesa »inventivnega«, kar se poraja v linearnem sosledju epoh,
zato pa bolj in bolj postaja »kreativni« tvorec hibridnih svetov. S tem
se nove forme zivljenja kristalizirajo v procesih vseskozi$nje nedolo-
¢enosti.'”” V obzorju metafizike od Platona do Hegla vprasanje smisla
znanosti izhaja iz samega korena in pricetka filozofije — logosa.

Ce je zgodovina blodenje in razvijanje uma skozi labirint zgodovi-
ne, potem so danasnje tehnoznanosti samo druga forma apriornosti
in transcendentalnosti ideje znanja. Iz le-te se izkazuje, da svet »je« kot
smiselno obzorje pojavljanja »novega« v ponavljanju. Ce bi kdo temu

192 O tem glej: Zarko Pai¢, Treéa zemlja: tehnosfera i umjetnost, Litteris, Zagreb
2014, str. 11-61.

193 Pojem »kristalizacije« s katerim tu povezujemo »forme (duhovnega) Zivljenja,
najdemo v ontologiji transindividualnosti Gilberta Simondona. Eden od zgledov
kristala kot forme ali strukture onstran materializirane forme in njene pasivnosti
bi lahko bil na¢in, kako se vzpostavlja obstojnost oziroma stabilnost nekega stanja.
Ce je proces postajanja (biti) vedno Ze dogajanje v stanju svoje mozne kristalizacije,
potem je o¢itno, da imamo pri biologkih ali tehni¢nih nacinih biti opraviti z ne¢im,
kar je utrjeno in hkrati krhko. To pomeni, da kristal ni ¢ista abstrakcija, pa tudi ne
gola konkrecija nekega stanja materije. Prej bi morali govoriti o nekak$nem vmesju
med pogoji moznosti in nujnosti nastanka necesa kot necesa. Za Simondona in-
dividuacija predstavlja pot preseganja aristotelovskega dvojstva materije in forme.
Zato pojem kristaliziranja velja tu razumeti kot poskus prevladanja ontologke poci
v potencialnosti materije (med aktivnim in pasivnim stanjem). Ne dolo¢a forma
materije, materija pa sama po sebi — brez ustvarjalnega nacela transindividuacije -
ne zados¢a za zivljenje. O tem glej: Gilbert Simondon, Lindividuation psychique et
collective: a la lumiére des notions de forme, information, potentiel et métastabilité,
Aubier, Pariz 2007.

158



zelel odvzeti upravicenost dokaza, bi se le stezka odtrgal od dojma, da
metafizika v svojem »bistvu« ni mogoca brez predpostavljanja dvojstva
temelja in utemeljenega, ideje in resni¢nosti, biti in bivajocega, aksio-
mov in akcidenc. V vseh epohah svojega razgrinjanja, od filozofije do
fundamentalnih in uporabnih znanosti, je vprasanje o tistem, kar po-
ganja stroj clovekovega kognitivnega delovanja, istovetno vprasanju o
zacetkih in izvorih misljenja kot »formah Zivljenja«. Zdi se, kot da je
pet ¢loveskih ¢utov zgodovinsko povezanih z nastajanjem duhovnega
Zivljenja v njegovem »razvijanju« in »napredovanju, zacensi z mitom
in nato religijo, umetnostjo, filozofijo in znanostjo. Toda mar ni me-
taznanstvena forma Zivljenja znotraj umetnega nacina eksistence, ki
ga imenujem tehnosfera, korak do opustitve vsakr$ne obc¢utenjskosti
rastlin, zivali in ¢loveka in prehod k $estemu cutu? To je tisti ¢ut, ki
nastaja s spetjem kozmi¢no-planetarnega »umac (noosfere) v strojno
samoorganiziranem redu preobrazanja celotnega metafizi¢nega sklo-
pa bit — Bog — svet — ¢lovek v tehni¢ni dispozitiv vizualizacije.'* »Sesti
Cut« presega okovanost telesa v t. i. zakone narave. Ne da bi se na tem
mestu spuscali na podrocje ezoteri¢nih spekulacij o svetlobnih bitjih
in emanaciji bozanske energije v stroju kiberneti¢ne telesnosti, mo-
ramo vseeno zatrditi, da je vizijo te neposrednosti izkustva kozmicne
praznine-globine zunaj meja fizike materialnega sveta imel tudi Niko-
la Tesla. Tako kot morski pes elektromagnetne valove ¢uti na daljavo
in tako »intuitivno« najde svoj plen, je tudi ¢lovek v dobi informacij
obsojen na to, da Zivljenje prebija v navigiranju po umrezenih prosto-
rih praznine. Tehnosfera mu odpira spoznavno-estetske poti neposre-
dnega odnosaja med informacijo in njenim dekodiranjem.

V pric¢ujocem premisleku Zelimo problemsko razpreti naslednje:
kot obcutenjskost opredeljujemo nevrofiziolosko mrezo drazljajev in
vzgibov ter odgovorov v obliki odziva na izvor dogajanja. Ze iz tega je
jasno, da obc¢utenjskosti ne mislimo ve¢ iz vertikalnosti odnosajev, pri
katerih telesu ne pritice isti polozaj kot duhu (nous) in dusi (psyché).

194 O tem glej: Zarko Paié, »Technosphere - A New Digital Aesthetics?: The Body
as Event, Interactivity and Visualization of Ideas«, V: Zarko Pai¢, Kresimir Purgar
(ur.), Theorizing Images, Newcastle 2016, str. 121-143.

159



Namesto tega v horizontalni razporejenosti kategorij, ki spadajo k ob-
Cutenjskosti in med katerimi izstopa pojem zaznave ali opazaja (per-
ceptio), zvok, toplota in dihanje v kiberneti¢cnem modelu razumeva-
nja zZivljenja postanejo »druga narava«. Drugace receno, Zivljenje je tu
dojeto kot informacijski kod. Tvorijo ga struktura dednosti (geni) in
jezik kot pogoj moznosti ¢loveskega spoznanja. Informacija in jezik
sta temeljna pojma kibernetike. Vendar lahko Ze vnaprej zatrdimo, da
njuno spetje ne bi bilo u¢inkovito brez onega tretjega. To tretje ni ni¢
drugega kot pojem »Zivljenja«. Ko torej v sredi$ce tehnoznanstvenega
misljenja vstopa zivljenje, postane jasno, da informacija in jezik nista
ve¢ avtonomni podro¢ji delovanja znotraj nekega sestava in okolja.
Informacija je »bistvo« zivljenja nasploh. Jezik, ki se tu pojavlja kot
tehni¢ni dispozitiv komunikacije, postane dialog in diskurz zapletene
mreZe nenehnega ustvarjanja »novega«. Od tod nastanek biokiberne-
tike med svoja podroc¢ja delovanja vkljucuje tudi bioinformatiko in
biosemiotiko.'”

To, kar ima zdaj v zaznavi okolnega, ki ni ve¢ neposredno dana, kot
to velja za zaznavo okolnega sveta zivali, znacilnosti »druge narave, je
spetje intuicije in znanstvenega procesa misljenja. Medij, ki omogoca
ta korak onstran celokupne metafizi¢ne hiSe spominjanja in pozabe,
ni ni¢ drugega kot prehod estetskega koda komunikacije med udele-
zenci dialoga in diskurza v tehni¢no konstruirano zaznavo tistega, kar
ne predstavlja ve¢ enotnosti kraja in ¢asa v smislu »tu« in »zdaj«. S sle-
dnjim se ze od Aristotela naprej izreka pojem biti kot prisotnosti. Pri
tem prisotnost povezuje prostor in ¢as »vecnega zdaja« (nunc stans).

195 »Ce to razumemo iz dolocene perspektive, potem danasnja biologija predstavlja
neko vrsto filozofije Zivljenja. [...] Zivljenje je proizvajanje, posredovanje in spre-
jemanje informacij. [...] Biologija svojo pojmovnost prejema iz klasi¢ne mehanike,
fizike in kemije ter hkrati prevzema pojmovnost lingvistike in teorije komunikacije.
Sporocilo, informacija, program, napotilo, kod, desifriranje. To so novi pojmi zna-
nosti o zZivljenju. [...] Te znanosti svojo sliko izluzujejo iz Zivljenja [...], ne pa ve¢
iz arhitekture in mehanike. Se ve¢, znanosti o Zivljenju se danes orientirajo po gra-
matiki, semantiki in teoriji sintakse. Ce Zelimo Zivljenje razumeti, moramo najprej
desifrirati ta sporo¢ila.« Georges Canguilhem, A Vital Rationalist: Selected Writings
from Georges Canguilhem, New York 2000, str. 316-319.

160



Toda danes se v tem godi premena, izjemno pomembna za misljenje
nasploh. Z vizualiziranjem pojavov v virtualnem prostoru se misljenje
namre¢ preobrazi v sestav znakov, s pomocjo katerih lahko napovemo
pritekajoce, prihajajoce stanje stvari. V tem pogledu se pojmi tehnic-
nega koda in desifriranja jezikovnega sporocila vzajemno prezemajo.
Ko »bistvo« zivljenja postane informacija, smo le korak od trditve, da
se zivljenja ne upravlja ve¢ od zunaj oziroma onstran procesa izmenje-
vanja energije. Zivljenje postane dogajanje na »planu imanence« ozi-
roma »konsistence«, kot pravita Deleuze in Guattari v svoji ontologiji
postajanja.’® Biti-v-svetu na nac¢in imanentne moznosti, dejanskosti
in nujnosti nenehnega preobrazanja pogojev, v katerih se svetove
ustvarja iz »Cistega uma, pomeni biti razprt znotraj neke bistveno za-
prte strukture misljenja. Tu beseda eksperiment (poskus) ne pomeni
golega izkustva v mediju obcutenjskosti. Nasprotno, izkustvo je vedno
ze z ne¢im doloc¢eno. Premenjuje se z dogajanjem »novega«. Na ta na-
¢in eksperiment ne zadeva ve¢ izkustva v empiri¢ni verigi vzro¢nos-
ti pojavov. Biti in eksperimentalno ziveti, tako kot umetnik, pomeni
ekstati¢no ustvarjati in biti ustvarjan iz neke prikazenske, nedomacne
»moci« necloveskega. Zaznave tistega, kar se dogaja v tehnoznanstve-
no stvorjenem okolju, ki je zaradi tega spremenjeno tako, da »nara-
vo« in »Zzivljenje« tu dojemamo, izhajajo¢ iz pojma onega drugotnega
oziroma nadomestnega kot artificielnega, ne moremo ve¢ zvesti na
telesnost kot razsezno substanco. Sicer pa je ze poreklo izraza aisthesis
vecumno. Najprej gre za tisto obcutenjsko kot telesno in za dozivljanje
same telesnosti, nato za zaznatje sveta v formi zivljenjskosti zivljenja
in nazadnje za estetsko konfiguriranje te zaznave.'”’

Temeljni pojmi kiberneti¢nega misljenja digitalnih strojev so tri-
je: (1) racunanje (komputacija); (2) nacrtovanje (projekcija) in (3)
konstrukcija (dizajniranje). 1z tega izhaja, da Stevilo kot abstraktni
izraz racunanja (sekvence in niza) v sebi ohranja idejo neskonc¢nosti

196 Gilles Deleuze in Félix Guattari, Mille plateaux: Capitalisme et schizophrénie II,
Pariz 2013.

197 O tem glej: Dieter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Asthetik
des Performativen, Frankfurt na Majni 2002, str. 245-298.

161



in singularnosti. Skozi ta proces postane vidno zgolj to, da stvarnost
privajamo do pojma na osnovi ideje Stevila. Binarni kod je nazoren
dokaz vladavine informacije nad vsemi drugimi pojmi kibernetike.
Enako velja tudi za novi pojem slike. Te ne doloc¢a ve¢ jezik kot logos,
temvec Stevilo kot piktogram.'”® Vendar to nikakor ne pomeni, da so
slike postale $tevila. Niti tega ne, da je jezik izgubil mo¢ govorjenja »o«
svetu. Bolje je reci, da v digitalnem okrozju tisto, kar Friedrich Kittler
imenuje »izracunana slika«'*’, postane novo okolje posthumanega sta-
nja. V njem prebivamo s stroji, brez iluzije o absolutni vladavini nad
njimi. Skupaj z njimi se nastanjamo v odnosih uporabe (pragmatika),
posredovanja med fizicno oddaljenimi prostori in ¢asi ter projekci-
je prihodnosti. Znanstveno vizualiziranje dogajanja pripelje do tega,
da se »nakljucje« preobrne v »nujnost« in obratno. Ce ho¢emo videti
»dlje« v tisto, kar prihaja, to terja izpolnitev moznosti, da tehnosfera
sama Vv sebi sintetizira informacije kot znanje o biti in dogajanju spre-
minjanja stanja. Ko se to godi, razlike med »prej«, »zdaj« in »potem«
izginjajo. Casovni kontinuum postane prazen prostor, v katerega se
vpisuje tisto, kar sploh omogoca »umetno intuicijo«. To pa je progra-
miranje zivega stroja za operacije, ki nimajo ve¢ mehanske narave in
ki se jih ne da razumeti, izhajajo¢ iz modela sredstvo—smoter.

Kar je bilo svojstvo estetskega misljenja v ¢asu baroka in Leibniza
- dovrsena konstrukcija sveta v formi ze vnaprej ubranega vsemirja, s
katerim upravlja Bog kot glasbenik oziroma urar -, se zdaj pojavlja v
formi Zivljenja onstran »Zzivljenja« nasploh. V tehnosferi se »narava«
sama, v tem ko postaja umetno okolje, podvaja, rekombinira in rees-
tetizira. Podvajanje pa pri tem ne pomeni, da narava kot izvor ener-
gije in informacij pred navalom »umetnega okolnega sveta« izgineva.
Narava le ni ve¢ ne vzrok ne posledica. Namesto tega je treba govo-
riti o soobstoju in koordiniranju tistega, kar je izvorno, in onega, kar

198 O tem glej: Dieter Mersch, »Con-Stellare: Reflexive Epistemik der Kiinste«, v:
Epistemologien des Asthetischen, Ziirich 2015, str. 131-186.

199 Friedrich Kittler, »Schrift und Zahl: Die Geschichte des errechneten Bildes«,
v: Christa Maar, Hubert Burda (ur.), Iconic Turn: Die neue Macht der Bilder, Koln
2005, str. 186-203.

162



je reduktivno. Sicer pa tehnosfera kot kiberneti¢ni model Zivljenja v
posthumanem stanju terja prav nelinearnost in kontingenco v vsem,
kar se godi. Rekombiniranje je odlika zapletenih sestavov. Kot pri igri
kot eksperimentu z Ze obstoje¢imi kombinacijami, s katerimi ustvar-
jamo »novos, gre tu za spetje »starega« in »novega«. Recimo, novi di-
gitalni mediji vase vkljucujejo stare formate, znotraj katerih nastaja
»novo«: na primer nemi film v dobi interaktivnega sinteticnega filma
kot dogajanja razlike med analognim in digitalnim filmom. In nazad-
nje, reestetizacija ni »olepsavanje« novega okolja, saj bi to pomenilo,
da je novi druzbi in kulturi dojemanje dizajna, ki izhaja iz kibernetic-
ne paradigme, nekaj tujega. Velja prav nasprotno, dizajn se v primeru
reestetiziranja pojavlja kot konstruiranje »narave« in »zivljenjac, izha-
jajo¢ iz logike nastajanja novega kot emergentnega nakljuéja (recimo,
spletni in modni dizajn kot kreativnost preoblikovanega telesa, nekje
med kiborgom in androidom).** Kako v tem pogledu razlikovati med
klasi¢nimi naravoslovnimi znanostmi, med katerima sta bili para-
digmatski matematika in fizika, in sodobnimi transdisciplinarnimi
znanostmi, recimo sinteti¢no biologijo, kibernetiko, robotiko in na-
notehnologijo? Enega od sprejemljivejsih odgovorov na to vprasanje
ponuja teoretik znanosti Andrew Pickering. Nov epistemoloski pri-
stop znotraj kibernetike, ki povezuje pojma informacije in Zivljenja,
je izpeljal takole:

»... v kibernetiki je nekaj filozofsko oziroma teoretsko
plodnega. To je nekaksen zarotniski misterij oziroma slava, ki
jo obdaja. Izvor tega je, tako se mi zdi, v tem, da kibernetika
vzpostavlja paradigmo razlike iz Enega, iz katerega smo vsi
iz8li - tisto reduktivno, linearno, newtonovska paradigma, ki
$e vedno doloca vecino akademskih del v naravoslovju in druz-
boslovju (in prav tako tudi v inZenirskih vedah in humanistiki)

200 Prim. Abraham A. Moles, »Design und Immaterialitit«, v: Florian Rétzer (ur.),
Digitaler Schein, Asthetik der elektronischen Medien, Frankfurt na Majni 1991, str.
160-170.

163



- to pa so ‘klasi¢ne znanosti, kot jih imenujeta Ilya Prigogine in
Isabelle Stengers.«*

Omenjena razlika ocitno izhaja iz nacina, kako se spoznavnote-
oretski rezultati sodobnih tehnoznanosti kazejo v predmetni resnic-
nosti tehnosfere. Pojmi, s katerimi danes dojemamo premenljive re-
alije, ki so nastale zaradi vpeljave informacijskih tehnologij, so: (1)
delovanje; (2) performativnost in (3) nastajanje (emergenca). Kaj to v
resnici pomeni? Najprej, da je treba spremeniti nacin, kako smo doslej
motrili »bistvo« znanstvenega raziskovanja. K pojmoma metode in
eksperimenta, mimo katerih ne moremo, velja tu dodati $e vse, kar
se kot »povratna vez« (feedback) povezuje s projektom preobrazanja
laboratorijskih pogojev v moznost same stvarnosti. To pomeni, da ki-
bernetika zdaj ni opredeljena le kot metateorija upravljanja sestava in
okolja, v katerem delujeta c¢lovek in stroj. Gre za vse pomembnejso
vlogo samoorganiziranja in naklju¢ja, nedolocenosti in odprtosti sa-
mega sestava. Nadzor se zdaj vzpostavlja iz logike delovanja tistega,
kar v hibridnem spetju »narave« in »Zivljenja« postaja umetno zivlje-
nje (A-life). Entropi¢ni sestavi potrebujejo toliko nadzora, kolikor jim
izmenjava informacij med subjekti/akterji dopusca, da ne ugasnejo in
ne padejo v brezno nic¢esa. Ob novih teoretskih pristopih k »naravi«
in »zivljenjug, ki slonijo na genetskem kodu, informaciji in Zivljenju
kot znakovnem/pomenskem sestavu (biosemiotika), je povsem jasno,
da tehnoznanosti delujejo operativno. So nekaj performativnega in
postajajocega v smislu lastnega tehni¢nega navigiranja po prostoru-
-&asu »novega«. Ce se je v klasi¢nih znanostih o »umetni inteligenci«
kibernetika ukvarjala s spetjem med sestavom in okoljem z dolo¢eno
stopnjo »avtonomije«, se zdaj preusmerja na raziskovanje spetja infor-
macije in nadzora organizmov.

Teh v strogem pomenu ne dolocajo ve¢ karakteristike, izpeljane iz
njihovih okolij (objektivnost) oziroma iz njihovega notranjega sesta-

201 Andrew Pickering, The Cybernetic Brain: Sketches of Another Future, Chicago
2011, str. 9-10.

164



va (subjektivnost). Recimo, bioloske raziskave odnosa med mozgani
zivih organizmov in njihovo obcutenjskostjo v vseh aspektih njenega
udejanjenja, od ¢utne zaznave, dozivljanja do kognitivnega zaznatja
se orientirajo po kompleksnosti vedénja vrst in rodov. Ni¢ ne jam-
¢i za to, da bo »povratna vez« med sestavom in okoljem determini-
sticno obstojna. Prav tako ni gotovo, kako se bodo posamezni rodovi
in vrste vedli v spremenjenih Zivljenjskih okoli§¢inah (recimo, nac¢in
prezivetja ¢loveka v urbanih slumih/favelah svetovnih prestolnic ali
pa prilagajanje divjih zivalih na izgubo njihovih naravnih biotopov).
V primeru nove tehnoumetnosti, kot sta Trans-genic Art in Bio-Art,
v katerih se povezujejo izkustva molekularne biologije in t. i. »ume-
tnega Zivljenja«, gre za manipuliranje z genskim kodom. S tem pa to
manipuliranje istovetimo s taistim nac¢inom delovanja v sferi umetni-
$kega ustvarjanja. Kar torej izhaja iz invencije tehnoznanosti, se na
enak nacin dogaja tudi v kreativnosti tehnoumetnosti.*”* Zaradi tega
smo sooceni z Ze izpeljano pojmovnostjo, kot so delovanje, perfor-
mativnost in nastajanje »novega«. Vendar ne v analogiji z delovanjem
Platonovega demiurga ali teolosko dojetega Boga, ki svet ustvari iz
ni¢ (creatio ex nihilo). Tu je novo zgolj to, da demiurga in Boga ne
moremo ve¢ imeti za paradigmi ustvarjanja, ¢e ni v tem tudi deleza
»kreativnega dizajna«. V procesu zdruzitve uma in ustvarjanja, mo-
zganov in estetskega konfiguriranja, ki izhaja iz samega »bistva« teh-
noznanstvenega eksperimenta z »naravo« in »Zivljenjem« kot takima,
se poraja tisto, kar je bilo $e za Grke mogoce misliti le kot prikazensko
stanje hibridnosti. Za nekaj tovrstnega pa se ni vzpostavil red pojmov
in kategorij, ki bi s spetjem mita, filozofije, znanosti in umetnosti segel
do »najvecjih globin impersonalnosti«, ¢e naj si pomagamo z reklom
Jamesa Joycea.

Zato, po Blumenbergu, pogoj za nastanek umetnosti kot proizvodnje
umetne stvarnosti ni le preobrazba pojma posnemanja narave, temvec
$e bolj pojma same forme (eidosa). V tem preobrazanju se izkristalizira
tehnika kot ¢lovekova druga narava. V celoti gledano je prizadevanje,

202 Prim. Ingeborg Reichle, Art in the Age of Technoscience: Genetic Engineering,
Robotics and Artificial Life in Contemporary Art, Dunaj 2009.

165



da bi nasli primeren jezik za onemelost tehni¢nega sveta, od Leibni-
za naprej postalo obsesija nastajanja tistega necloveskega. To pa v sebi
zajema tako umetnost kot tudi znanost, in sicer na ta nacin, da spro-
sti spontanost proizvajanja, ki ne posnema ve¢ »prve narave« ali Boga
kot pogojev moznosti ustvarjanja nasploh. Namesto tega naletimo na
idejo spora, nasprotja med konstrukcijo in organizmom, umetnostjo in
naravo. Zato ni nakljucje, da bo s postavko Ernsta Jiingerja o »organski
konstrukciji« celotna problematika metafizike narave v 20. stoletju pos-
tala odvecen, nepotreben organ evolucije tehnoznanstvenega misljenja.
Kar je bilo v zgodovini po Grkih razdvojeno, se na koncu novega veka
ponovno sintetizira. Nacin te sinteze pa je bistveno dvojen. V metafi-
zi¢nem smislu sinteza duha in narave pri Schellingu in Heglu zajema
identiteto samoovédenja duha v formi absoluta kot znanosti, s ¢imer
je umetnost na »koncu zgodovine« odpravljena kot potrebi duha vna-
nji dekor estetiziranja sveta. V tem smislu $ele 20. stoletje odkrije tisto,
kar omenjeno sintezo sploh omogoca. Pri tem ne gre ve¢ za jezik kot
logos. Na njegovo mesto stopi vizualiziranje dogodkov. Ti so »umetno«
proizvedeni s pomocjo ustvarjalnega potenciala Zivega stroja misljenja,
uteleSenega v formi »stroja za racunanje« (kompjuterja). Navidezno
nasprotje med »organom« kot funkcijo organizma v celoti vr$enja nje-
govega zivljenja znotraj temu organizmu lastnega okolja in »konstruk-
cijo«, ki pripada tehni¢nemu svetu objektov, je odpravljeno Sele tedaj,
ko se porodi nekaj nematerialnega, kar ju na zagoneten nacin povezuje.
Tehnosfera namre¢ ni ve¢ ni¢ zgolj »neorganskega« in »konstruktivne-
ga«, »necloveskega« in »umetnega«, v nasprotju s t. i. stvarnostjo, ki se
$e vedno odvija v naravnih ciklusih, po bioritmu svojih vrst in rodov na
Zemlji, zunaj dosega prve. Absolutna sinteza prostora-in-¢asa »ve¢nega
zdaj« (nunc stans), ki za vedno podre predstave o ontologiji narave kot
necesa staticnega in nespremenljivega, se zdaj odvija onstran dualizma,
na katerega se ze od vedno naslanja nas metafizicno izrojeni jezik. Nje-
gova »narava« je zdaj postala nekaj »umetnega«. Vendar $ele tedaj, ko
se je lahko vzpostavilo nekak$no »vmesje« med obema svetovoma, kot
medij vseh medijev in s tem metamedij tehni¢ne komunikacije. Seveda
gre za internet (med-mrezje ali to, kar se kot signal ali prenosnik infor-

166



macij »nahaja« vmes, med naravo in Zivljenjem).>® Problem je v tem,
da je tehni¢na iznajdba prenosa elektromagnetnih valov vse do zagona
samega racunalniskega stroja obenem meja svetov: na eni strani ana-
lognega in na drugi digitalnega.

2. Od informacije k posthumanemu stanju

Ali lahko zatrdimo, da se kot »bistvo« tehnosfere kaze ustvarjanje?
Ce je ze v mnogih delih o dosezkih informacijske tehnologije govor o
kozmi¢ni evoluciji kot nadaljevanju naravne evolucije, ne smemo po-
zabiti, da je pricetek tistega, kar imenujemo radikalno »novo, tj. pri-
hajajoce iz duha samoustvarjanja/samoporajanja (avtopoiesis), rezultat
Shannonove matemati¢ne teorije komunikacije. To zgolj pomeni, da je
odnos med konstruiranjem in inZenirstvom, matematiko in simbolno
logiko, zasnovano na ideji informacije kot znaka-pomena sporocila,
tehnicen odnos.*™ Z »naravo« in »Zivljenjem« ne razpolagamo. Names-
to tega ju je mogoce le nadzorovati s pomocjo novega nacina funkcio-

203 Prim. Friedrich Kittler, »Signal-Rausch-Abstand«, v: Die Wahrheit der tech-
nischen Welt: Essays zur Genealogie der Gegenwart, Frankfurt na Majni 2013, str.
214-231.

204 O tem glej: Sybille Kramer-Friedrich, »Informationsmessung und Informati-
onstechnologie: oder iiber einen Mythos des zwanzigsten Jahrhunderts«, v: Alois
Huning in Carl Mitcham (ur.), Technikphilosophie im Zeitalter der Informationste-
chnik, Braunschweig 1986, str. 81-96. Informacijska teorija izhaja iz ideje o novi
formi, ki se udejanja in operacionalizira v racunskih strojih. Na ta nacin se tako
klasi¢ne kot tudi novejse teorije informacije usmerjajo k podro¢ju nedolo¢eno-
sti. Od tod izhaja tudi sprememba vedénja, potem ko signal informacijo prenese k
uporabniku. Posebna vrednost Shannonove matematicne teorije komunikacije je v
tem, da je - zaradi linearnosti kroznega toka med izvorom informacije in dekodira-
njem sporocila v izteku komunikacijske verige — postala aksiomatska za vse druge
naravoslovno-tehni¢ne in druzbeno-humanisti¢ne znanosti. Ta sklenjenost hkrati
predstavlja tudi konec kibernetike kot vzajemne igre med sestavom in njegovim
okoljem. Potem je razvoj informatike $el v smer decentraliziranih mreZ ustvarjanja
vsebine na podlagi logike emergence. Sodobne ra¢unalniske tehnologije ne more-
mo ve¢ opredeliti, izhajajo¢ iz Shannonove teorije, ki predpostavlja, da proces kodi-
ranja poteka le v eni smeri. Zaobrat v kibernetiki se zrcali v ve¢smernosti vsebine,

167



niranja odnosa med ¢lovekom in strojem. Zato je odnos med »naravo«
in »zivljenjem« v evolucijskem smislu interplanetarni spoj kot kozmi¢ni
dogodek. Biti-med, biti-vmes med umom in vsemirjem zato oznacu-
je gibanje v okrozju ontologije tehni¢nega »kreacionizma«. Ce k temu
problemu pristopimo na ta nacin, velja premotriti naslednje postavke,
ob katerih se, vse od njegovih izvorov pa do posthumanega stanja, do
konca izkristalizira pojem »ustvarjalnosti« kot ¢lovekovega bistva.

(1) Iznajdba tehni¢nih medijev, ki so v 20. stoletju omogocili prenos
informacij na daljavo, ne pomeni zgolj tega, da se je s tem pospesila
clovekova kognitivna evolucija. Ta je hkrati tudi sestavni del neke ob-
seznejse, kozmicne evolucije, ki se dogaja znotraj okrozja sintetiziranja
uma in zivljenja s pomocjo tehnosfere. Vse, kar je imel v mislih Mar-
shall McLuhan, ko je mediosfero poistovetil z noosfero, ker je v razvoju
tehni¢nih medijev videl pot do absolutnega samospoznanja ¢loveka v
méni njegovega Zivljenja, v ideji tehnogeneze nahaja svoje poslednje de-
janje onstran zgodovinsko-metafizi¢nih razlik, ki so dolocale sklop »na-
rave« in »Zivljenja« ter njima pripadajocih znanosti. Pri tem pa problem
predstavlja opredelitev tehnogeneze. O tem, za kaksen ontoloski zaobrat
pri tem gre, najbolje izpricuje razvoj kibernetike od zaprtih sestavov
rac¢unalniskih programov do razvitja »umetne inteligence«, robotike
in genskega inzeniringa konec 20. stoletja. Kar so v zacetku 50. let 20.
stoletja dolocali matemati¢ni teoremi komunikacije, se zdaj prenese v
aplikacije tehnogenetskega konstruiranja biti nasploh. Dovolj je, ¢e v
podkrepitev tega navedemo inovacije na podrocju tridimenzionalnih
tiskalnikov ¢loveskih organov. Vrtoglavi napredek v tehnoznanstvenem
oblikovanju novih svetov se zrcali predvsem v estetiziranju vnanjega in
notranjega okolja. Ce si je kibernetika 7e od samega zacetka prizadevala
sintetizirati vednost naravoslovno-tehni¢nih znanosti, da bi lahko izko-
riS¢ala naravne vire, ni naklju¢no, da Zivljenje razumeva znotraj ekolo-
$ko-kibernetske paradigme misljenja.*®

interaktivnosti medija in prenosu formata iz analognosti v digitalnost. Ve¢ o tem v:
Zarko Pai¢, Vizualne komunikacije: uvod, Zagreb 2008, str. 177-179.

205 Prim. Gregory Bateson, Ekologija idej: zbrani eseji iz antropologije, psihiatrije,
evolucije in epistemologije, prev. G. PobeZin et. al., Ljubljana 2019.

168



Narave ne doloca ve¢ enosmerna vzro¢nost, temvec¢ niz kroznih
vzrokov. Ti se med mnos$tvom uc¢inkov nanasajo vedno le na dolo¢eno
posledico. Zanimivo je, da recimo nove metode zdravljenja zlocestih
tumorjev v medicini izhajajo iz singularnosti posami¢nih primerov. S
tem seveda nikakor ni ukinjena univerzalnost kot pravilo. Se ve¢, e
mesto enega zasede mnostvo, pri tem ne gre le za kvantitativno pom-
nozitev vzrokov, ki u¢inkujejo v kompleksnem svetu narave. Veliko
pomembnejsa je kvalitativna sprememba, to pa lahko razpoznamo v
nacinih misljenja-delovanja »narave, ki nas sama iz sebe pripelje do
zakonov kibernetike. Med njimi je tisti, ki je najbolj abstrakten in zato
tudi najkonkretnejsi, prav zakon entropije. Kot je znano, drugi zakon
termodinamike predstavlja razresitev problema entropije, pojma, ki se
ga uporablja tako v naravoslovno-tehni¢nih kot tudi v druzboslovno-
-humanisti¢nih znanostih. Pojem entropije v sodobni teoriji znanosti
opredeljujeta dva pogleda — Boltzmannov in Shannonov -, nanasata
pa se na t. i. statisti¢no oziroma na informacijsko entropijo. Po dru-
gem zakonu termodinamike sestavi stremijo k maksimalni entropiji
kot ravnovesju v stanju, ko je verjetno, da bo sam sestav razpadel. Sa-
movzdrzni sestav je v stanju urejenosti, ko se vsi njegovi deli do njega
nanasajo kot avtonomne celote do visjega reda reguliranosti energije
in informacij. Entropija je torej povezana s konceptom kompleksnih
sestavov, v enaki meri se jo uporablja v fiziki, kibernetiki in druzbo-
slovnih znanostih. Boltzmann se navezuje na stopnjo verjetnosti, da
bo red prisel v stanje maksimalne entropije (kaosa), ko bo med vsemi
deli sestava vladala enaka stopnja nepreto¢nosti energije in informa-
cij. Merilo, s katerim lahko eksaktno predvidevamo maksimalno en-
tropijo sestava, se navezuje na variable verjetnosti oziroma neverjet-
nosti dogodkov (fizikalnih in kemijskih) v redu kompleksnosti nekega
stanja, ki iz urejenosti prehaja v neurejenost. Pri tem je statisticna
verjetnost merilo, s katerim skusamo matemati¢no izkazati moznost
maksimalne entropije sestava v okvirih fizikalnih danosti nekega do-
lo¢enega stanja. Informacijska entropija pa predstavlja poskus, da bi
prikazali nedolocenost sestava, ki sloni na proizvodnji in distribuciji
informacij, nujnih za to, da bi ta sestav sploh lahko deloval. V temelju
Shannon-Veawerjeve matemati¢ne teorije komunikacije, ki je omogo-

169



¢ila ra¢unalnisko dobo informacij, je prav predpostavka o informacij-
ski entropiji. Ze po tem je jasno, da koncept entropije ne napoteva na
nekaksno »apokalipti¢no stanje« propada kompleksnih bioloskih, fi-
zi¢nih in druzbenih sestavov. Gre le za razumevanje tega, kje je in kdaj
je prekoracena meja med stanjema ravnovesja-neravnovesja nekega
sestava, v katerem masa, energija in informacija tvorijo »bistvo« so-
dobnega nacina organiziranja tehnosfere. Mnozi¢na druzba, za to, da
bi lahko obstala, terja red visoke prenosljivosti energije, informacijska
entropija pa predstavlja fundamentalni nac¢in komunikacije v njej, ta
se vedno nahaja na robu prehoda iz enega stanja v drugo. Zato odnos
med statisticno in informacijsko entropijo opredeljuje virtualnost ak-
tualiziranja kaoti¢nega reda, v katerem sama informacija prevzame
svojstvo »mase« in »energije« transformiranja druzbenih odnosov kot
tehni¢nih odnosov med stvarmi.>*

(2) V nasprotju z dovrsenim redom, v katerem celota bdi nad deli
in ki ga je Leibniz imel za model svoje »prestabilirane harmonije« vse-
mirja v slavo umno ustoli¢enega Boga, ustvarjanje zdaj ni ve¢ dolo-
¢eno ne »negativno« ne »pozitivno«. Tako kot dobi klju¢na kategorija
kibernetike — povratna vez (feedback) - svoje nadaljevanje v povratni
zanki (feedback loop), in zato odnosov med udelezenci komunikaci-
je ne moremo ve¢ razumevati linearno in iz ucinkovanja sredis¢ne
strukture, tudi ustvarjanje ne posnema ve¢ »narave«. Izhajajo¢ iz teh-
ni¢no preobrazenega »bistva« stvari, ustvarjanje naravnost omogoca,
da se tisto (doslej) nepremenljivo premenjuje v ritmih in ciklusih kot
aritmiji in akozmizmu. To pomeni, da trditev Paula Valéryja o »vrnit-
vi starega kaosa v notranjost telesa in v onostranost njegovega mesta
v stvarnosti« lahko razumemo v spremenjenem pomenu. Ne gre za
stari, temvec za »novi« kaos. In prav ta se poraja iz »novegax, ko v igro
vstopi tehnosfera. Nastajanje kaoti¢nih struktur znotraj reda nedolo-
&enosti vzbuja posebno pozornost. Ce bi se v tehni¢no ustvarjene kra-
jine nove »narave« in »Zivljenja« naselil »stari« kaos, bi to bil le dokaz,
da med starim in novim obstaja nisa prehoda, ki se je ne da suspendi-

206 Prim. Kenneth D. Bailey, Social Entropy Theory, Albany 1990.

170



rati in nevtralizirati. Seveda, narava $e naprej »obstaja«. Vendar tako
reko¢ zanemarljivo vpliva na kiberneti¢ni na¢in misljenja sodobnosti.
Vse se dogaja nelinearno, kontingentno in emergentno. Vse se umre-
zuje, mes$ajo¢ in krizajo¢ se. Enostavno je tako (quodditas).

(3) V dobi digitalne evolucije se umetnost, tako kot tudi znanost,
dojema iz spetja inventivnosti in kreativnosti. To, kar oboje zedinja, ni
ni¢ umetniskega in ni¢ znanstvenega. Prav nasprotno, pogoj moznosti
njunega produktivnega odnosa v sklopu tehnosfere izhaja iz tistega,
kar je tehni¢no proizvedeno kot tisto »vmes«. Ne smemo pozabiti, da
obstajata dva na¢ina razumevanja »vmesja«, metafizi¢ni in kibernetic-
ni. Pri prvem je »vmesje« pogoj moznosti razlike, ki nastaja s podvaja-
njem Enega (biti) v mnostvo bivajocega. Pri drugem pa gre za »vmes-
je«, ki samo proizvaja svoje razlike z umnozevanjem Enega. Biti-vmes,
med Enim in Mnostvom torej predpostavlja dve vrsti razlik. Prva na-
staja kot proizvod konstelacije odnosa do »narave« in »Zivljenja«. Iz-
hajajoc iz tega, je vse tehni¢no nekaj ne-naravnega in ne-Zivega. Druga
nastaja iz sebe same kot mreza odnosov, kar pomeni, da ni izpeljana iz
necesa vnanjega. Filozofsko receno, razliko, ki nastaja iz transcenden-
ce, pogojuje nekaj vnanjega, razlika na »planu, ravni imanence« pa je
avtonomna v mnostvu kot razliki. Mreza, znotraj katere programira-
mo stanja in transformacije dogajanja v dolocenem sklopu objektov,
ni dojeta zgolj kot prostor, znotraj katerega se odvijajo ustvarjalni pro-
cesi kozmi¢no-naravno-cloveske evolucije. Biti umreZen ne pomeni,
da si vnaprej postavljen v prostor, ki ga zavzemas v skladu z gibanjem
telesa in z zakoni, ki vladajo v termodinamiki. Ce je temeljna zna¢il-
nost mreze (network) njena premenljivost in preobrazba v vozlis¢ih
brez fiksnih sredi$¢ in robov, potem se kot novi prostor-cas delovanja
kreativnega novuma svetov, ki zase nimajo vzora v »naravi« in »Zzivlje-
njus, nujno pojavljata fizikalna in informacijska entropija. To, kar do-
godke/dogajanje na mrezi iz virtualne aktualizacije pregiba v dogodek
v stvarnem casu, pa pri tem ni ni¢ drugega kot moznost kristaliziranja
Ciste forme tehnosfere. Prav ta programira prihodnje operacije mis-
ljenja kot pragmatiko znanja o svetu na ravni njihovega medijskega
tolmacenja. Ne gre torej za nekakSen novi »jezik novih medijev, ki
bi nam bil na razpolago kot orodje za zajemanje vnanje stvarnosti.

171



V vizualiziranju dogodkov se kaze jezik tehnosfere sam. Videti tisto,
kar se bo $ele zgodilo: to je spoj misticne vizije preroka in tehni¢nih
moznosti vnaprej$njega videnja, previdenja premenljive stvarnosti. To
pa pomeni, da »funkcije« jezika ne moremo ve¢ razumeti, izhajajo¢
iz teorije enosmerne komunikacije. Odprtost takega jezika predsta-
vlja slikovno bohotenje novih podrodij ali sfer (biosfere-mediosfere).
Njihov odnos ni »rangiran« po vertikalni hierarhiji pomenjanja. Zdaj
je edino pomembno, biti-na-razpolago znotraj asimetricne mreze
dogodkov, v katerih izginja nasprotje med jezikom in sliko. V celoti
gledano, vse »umetno« in »drugotno, vse, kar je prej imelo naravo
necesa reproduktivnega in simulacije, zdaj zavzema ontolosko mesto
sinteze. Narave ne doloca ve¢ njeno »zivljenje« v bioloskem smislu te
besede. Cas, ki preteka, je ¢as tehni¢ne konstrukcije tistega, kar se v
substancialni premeni dvigne do svoje »druge narave« in »drugega
zivljenja«. Zato ni naklju¢je, da mnogi teoretiki informacijske dobe
trdijo, da tovrstno dojemanje ¢asa karakterizira predvsem to, da izhaja
iz prostorskosti kot homogenosti to¢k v nizu. Punktualna trenutnost
digitalnega stroja ustreza »bistvu« ¢asa kot istodobnosti pretoka infor-
macij. Cas se torej razteza v prostoru umreZenosti enega in istega. Kjer
koli smo, smo vedno na istem mestu, zato ker je to mesto pravzaprav
ne-mesto.””” Ne da se ga geometrijsko virtualno dolo¢iti. Virtualno
stvarnost doloca racunanje oziroma aritmetika (Stevilo), ne pa merje-
nje telesa-v-prostoru (geometrija).

Kako misliti ta red ustvarjanja-stvarnosti-stvari onega, kar, izha-
jajoc¢ iz logike tehno-znanstvenega misljenja, prehaja meje znanosti
in umetnosti? V naSem premisleku se velja omejiti na predstavljene
tri sklope postavk o tem, kako nastajanje novega Zivljenjske forme
oblikuje kot procese kristalizacije tistega, kar nima ve¢ narave necesa
ovekoveceno trajnega. Vse, kar »je«, je hkrati s svojim nastajanjem
privedeno do fluidne »narave« lastne performativnosti v svetovih, v
katerih vse vzajemno postaja drugo in drugac¢no. Da bi to predstavili,

207 O pojmu ne-mesta glej vplivno delo antropologa Marca Augéja, Nemjesta: uvod
u mogucu antropologiju supermoderniteta, prev. Vlatka Valenti¢, Naklada Drustva
arhitekata, gradevinara i geodeta, Karlovac 2001.

172



zadostuje opozoriti na ontologijo ustvarjalnega postajanja. Razvil jo je
francoski teoretik Gilbert Simondon, ki se je ukvarjal z odnosom med
¢lovekom in strojem. Znano je, da je njegovo stalis¢e do kibernetike
Norberta Wienerja druga¢no od vladajocega toka epistemologov, ki
so zagovarjali primat stroja (konstrukcije) nad ¢lovekom (organiz-
mom). Vendar Simondon ni gorece branil zastarelih pogledov an-
tropologije in humanizma. Nasprotno, odnos med ¢lovekom in stro-
jem je hotel izvzeti iz kakr$nega koli metafizicnega substancializma.
Posledica tega je premislek c¢lovekovega polozaja onstran binarnih
nasprotij ¢lovesko-neclovesko in poskus, da bi dostojanstvo ¢loves-
kega v odnosu do vladavine tehni¢nih objektov gradili zunaj matrice
dualizmov narava-kultura, um-telo in organsko-neorgansko. Pri tem
zanj sprejemljivi resitvi nista ne dialekti¢na sinteza ne odprava razlike
med Zivim in nezivim. Ce je za Simondona odlocilno, da ontoloska
razlika med bitjo kot informacijo in bivajo¢im kot subjekti/akter;ji ko-
munikacije izhaja iz ontogeneze, potem je ocitno, da ¢lovek poseduje
znacilnosti bitja, ki to razliko vzdrzuje, vendar tako, da naj v tem ne bi
delezila esencializem in subtancializem. Bit v »naravi« in »Zivljenju«
bi bilo treba raznaraviti. Ob tem bi morala imeti moznost prehajanja v
druge »Zivljenjske forme«. To pa pomeni, da je tisto, kar presega meje
¢loveka in tehnike nasploh, postajanje (Werden, devenir, becoming).
Vendar bi bilo neustrezno trditi, da je postajanje kot proces ustvar-
janja novega povsem zunaj logike metafizicnega odnosa med bitjo in
bivajo¢im. Ta razpor med obstojnostjo (bitjo) in ¢asovnostjo (biva-
jo¢im) je skusal misliti Ze Nietzsche. Za izhodis¢e mu je bila volja do
moci kot: (a) prebivanje v neobstojnem in premenljivem; (b) troSenje
sil v breznu izigranih smotrov; (c) besnece vreteno razvoja, ki krozi v
samem sebi. Kierkegaardu pa se je v horizontu misljenja subjektivno-
sti in eksistence singularnega posamicnika kazalo tisto, kar povezuje
starodavni grski nauk o ponavljanju biti z »novim« znotraj taistega
predlozka kroznega gibanja biti.

Ustvarjajoca evolucija, s katero se povezujeta bistvo tehnike in
bistvo kozmicnega reda, spoznanju razpira pot k raziskovanju ravno
tistega »vmes« med c¢lovekom in stroji. To »vmes« lezi onstran me-
tafizike kot: (1) dualizma substanc; (2) esencializma in (3) hilemor-

173



fizma. Seveda, pri Simondonu gre za singularnost ali individuacijo
samega Zivljenja kot tvorjenja novega, ki se utelesa v organizmu ozi-
roma tvorbi/konstrukciji.*® V tej luci vprasanje o ustvarjanju prehaja
meje metafizike subjektivnosti. Kako naj to razumemo? Znano je, da
se je novoveska filozofija zasnovala na utemeljitvi subjekta misljenja.
Brez njega ni postavljanja predmetnosti predmeta narave kot objek-
ta znanstvenih raziskav. Se ve¢, postavljanje objekta vzvratno kaze
na mo¢ subjekta v njegovem samopostavljanju. Za Descartesa je zato
subjekt misljenja nujno v legi presojevalca tega, kaj je objekt in kaj
ne. Pri tem pozitivnost novoveskih znanosti nikakor ne pomeni tudi
njihove popolne nepogojenosti. V zvezi s tem pa je najpomembnej-
$i odnos med pojmom postavljanja (Setzung) in vzpostavljenostjo
biti v formi ¢utnega predmeta spoznanja. S tem se izkaze, da znot-
raj metafizike subjektivnosti vedno gre za neko praznino vmes, med
misljenjem in dogajanjem vzpostavljanja »narave« in »Zivljenja«. Iz
izkustva te praznine, tega »vmesja« v sodobni tehnoznanosti izhaja
poskus prevladanja razcepa med misljenjem samopostavljanja in de-
janjem vzpostavljanja tistega, kar povezuje umetnost in znanost. Gre
seveda za tehni¢ni zasnutek sveta kot »novega« Zivljenja, nastajajo-
¢ega onstran logike naturalizma in historizma. Clovek se ne kaze vec
kot stvaritelj po vzoru demiurga in Boga. V umetnosti ne posnema
ve¢ narave (mimesis). Prav tako pa tudi ne deluje kot kak »antropo-
loski stroj«, kot je to ob svoji obravnavi Heideggra formuliral Giorgio
Agamben v delu Odprto: clovek in Zival.**® Kaj nam torej preostane od

208 O tem glej: Gilbert Simondon, Llndividuation psychique et collective, Pariz
2007; Andrea Bardin, Epistemology and Political Philosophy in Gilbert Simondon;
Individuation, Technics, Social Sytems, Heidelberg 2015; Muriel Combes, Gilbert Si-
mondon and the Philosophy of Transindividual, Cambridge 2013.

209 »Ako je antropoloski stroj bio pokretalo povijesnog postajanja ¢ovjeka, tada
kraj filozofije i dovrsenje epohalnih ciljeva znace da se stroj danas vrti v prazno.«
Giorgio Agamben, »Otvoreno: Covjek i Zivotinjas, v: Europski glasnik 17 (2012),
str. 37-95. [Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben, Odprto: clovek in Zival, prev.
Vera Troha, Ljubljana 2011, str. 85: »Ce je bil antropologki stroj gibalo pozgodovi-
njenja ¢loveka, tedaj konec filozofije in dovrsitev epohalnih ciljev biti pomenita, da
se stroj danes vrti v prazno.« Op. prev.]

174



metafizicne dedis¢ine Zahoda, ¢e namesto linearnega evolucijskega
sosledja zival-¢lovek-stroj izpeljemo, da je ustvarjanje »novega« nekaj
inherentnega onemu, kar spada v dispozitiv jezika-slike ustvarjanja
nasploh in kar zgolj prehaja skozi ono »vmes« omenjenega trojnega
obrazca zgodovine kot pogoja moznosti premene »zivljenjskih form«?
Naj torej opustimo vzhiceno hvaljenje inventivne kreativnosti, ki jo
danes na veliko oglasuje tehnoznanstveno misljenje, ali pa se mora-
mo skusati podati celo onstran usodnega dvojstva intuicije-invence, s
katerim se je ukvarjal Ze Leibniz, da bi tako dospel do ideje stroja, ki
nove svetove ustvarja iz ¢istega misljenja lastne Zelje in zaznave (orexis
in perceptio)? In nazadnje, kaj naj sledi po koncu ustvarjanja cloveka
kot subjekta apokalipse zgodovinskega sveta?

3. Protokoli kognitivnega stroja

Pri filozofskem razumevanju »bistva« tehnike se v samem jedru
ponovno znajde dvoznac¢nost temeljnega vprasanja o pogojih moz-
nosti nastanka tistega, kar pripada biti tehni¢nega sveta. Ko namre¢
v jeziku vsakdanjika lo¢ujemo med onim »kdor, ki nekaj po¢ne, in
tem, »kar« je njegov déj, vedno predpostavljamo razliko med bitjo in
bivajo¢im. »Kdor« razmislja o lastnem misljenju, je obenem tudi tis-
to, »kar« to misljenje v deju tega misljenja izreka. Ker si misli v njeni
fakticnosti ne moremo zamisliti brez jezika, je prva predpostavka
opredelitve »bistva« tehnike v ontoloskem smislu zadana z mejami
jezika. Med tema »kdor« in »kar« (hypokeimenon, substantia) se na-
haja »subjekt« sklopa tehni¢nega, h kateremu $tejemo: bit, bivajoce
in bistvo ¢loveka. Bit tehni¢nega se pojavlja v horizontu prehoda iz
jezika v sliko. Bivajoce so tehni¢ni objekti (aparati in priprave, na-
prave in dispozitivi). In nazadnje, ¢lovekovo bistvo se od bistva Ziva-
li in stroja razlikuje po tem, da v sebi zedinja animalno in tehni¢no.
Aristotel je v svoji opredelitvi ¢cloveka kot bitja, ki govori (zodn logon
echon), jezik postavil kot mejo med bogom in Zivaljo. Oba ne govori-
ta. Le ¢loveku se daje moznost upovedovanja. To seveda ne pomeni,
da bog kot ¢isto misljenje, v primerjavi s ¢lovekom, ne bi »govoril«

175



kakega drugacnega jezika. Z druge strani ima Zival za svoj »jezik«
nekaj nenavadno in tudi nedomacno blizkega tistemu pojmu, s ka-
terim vse izvorne civilizacije pri¢enjajo svoje duhovno poslanstvo v
mitu - duso (psyché, anima mundi). Kdo je torej »subjekt« misljenja
in govorice tehni¢nega sveta: zival, ¢lovek, bog ali stroj? V novejsih
raziskavah ustvarjanja oziroma redizajniranja ¢loveka v sklopu ge-
netskega inZeniringa lahko pogosto zasledimo tudi razlage, ki so bli-
zu povezavi kognitivo-kozmicne evolucije z naravno, zato »naravac
v tehnosferi celo ne nosi pecata zastarelega »naturalisticnega« poj-
ma. Namesto tega se zdi, kot da bi veljala predpostavka, da tehni¢no
tvorjenje »novega cloveka«, na katerem sloni transhumanizem, ni
ni¢ drugega kot nadaljevanje bioloske evolucije z druga¢nimi sred-
stvi.2! Se ve¢, predpostavlja se, da je to izpolnitev »inteligentnega
oziroma kreativnega dizajna« narave. Ne glede na to, ali se s tem
reklom misli novo opredelitev Bozje milosti (teodiceja) ali pa gre
za neko novo vrsto eshatologije, velja preveriti meje med obema
svetovoma. Vsekakor se sre¢ujemo z idejo, da je tehnoznanstveno
misljenje le realizacija potencialnosti narave. Njena najvi$ja raven se
pojavlja v formi ustvarjajocega stroja. Tako recimo Gregory Stock,
gore¢ zagovornik genetskega inzenirstva, trdi:

»Nekateri mislijo, da je prihodnji razvoj napredujocega ¢lo-
veka nekaj skrajno nenaravnega [...]. Vendar je razlika med na-
ravnim in nenaravnim navadna iluzija. V resnici smo deli nara-
ve, tako kot tudi vse drugo in kot je del narave tudi tehnologija,
ki smo jo proizvedli. [...] Novo ustvarjanje nas samih je zato
izraz in dokon¢no udejanjenje nase ¢loveskosti.«?!!

210 Prim. Max More, Natasha Vita-More (ur.), The Transhumanist Reader: Classical
and Contemporary Essays on the Science, Technology and Philosophy of the Human
Future, Oxford 2013.

211 Gregory Stock, Redesigning Humans: Our Inevitable Genetic Future, Boston
2002, str. 197.

176



Kaj vse od dosedanje metafizi¢ne zgodovine sveta je tu postavljeno
na kocko? Brez dvoma gre za pojme »narave«, »Zivljenja«, »tehnike«
in »¢loveka«. Lahko bi izvedli sklep, da je na kocki celotna zgradba
ontologije, iz katere izhaja tudi struktura nasega misljenja in upove-
dovanja. Cetudi je to, kar razlaga Stock, dokaj nevtralna vizija nepo-
sredne prihodnosti, podobna panteisti¢cnim tehnoutopijam, je v njej
tudi nekaj, kar bi lahko poimenovali najmanj kot prikazensko oziro-
ma nedomacno (Unheimlich). Ce je za Darwina poslednji ¢len v verigi
bioloske evolucije ¢lovek, za transhumaniste iznajdba »mislecega stro-
ja« pomeni zacetek kozmic¢ne evolucije onstran klasi¢nih opredelitev
»narave, »Zzivljenja«, »tehnike« in »c¢loveka«. Opazimo tudi, kako
jezik pri upovedovanju tega usodnega dogajanja pricenja onemevati.
Pomagamo si z neologizmi iz gr§c¢ine in latin$cine, da bi prispeli do
neke vrste sozvodja, v katerem vsi pojmi postajajo hibridni, nestalni,
tako poznanstvenjeni, da se v tem kaoticnem polju ve¢pomenskosti
izgubi tudi samo bistvo jezika. Tezava je v tem, da je ta nova »kiber-
neti¢na« oziroma digitalna ontologija v svojem prizadevanju, da bi
ponudila prave resitve za stare paradokse in aporije vse od Platona in
Aristotela naprej, obsojena na analogije. Da, na analogije, in to prav
z »analognim svetome« svetnisko Ciste in po bozje idealizirane nara-
ve. Ce namre¢ Zelimo kar koli sovisnega re¢i o tem, zakaj je pojem
»misleCega stroja« obenem nadaljevanje bioloske evolucije in hkrati
korak v stanje onstran »Zivega« in »Zivljenja« kot takega, si moramo
pomagati s ¢asovnima oznakama »prej« in »potem, prostorskima
oznakama »mesta« in »ne-mesta« ter zlaganjem pojmov iz razli¢nih,
pogosto tudi povsem nasprotnih si podro¢ij duhovnega oblikovanja
sveta. Tako kot je tudi sam cas, v katerem prebivamo, postal tehni¢no
dolocen, misljenje pa tehnoznanstveno, je tudi jezik, s katerim komu-
niciramo, zadeva tehnosfere: informacija - znak - sporocilo. Zato gre
v vseh omenjenih nadaljnjih izpeljevanjih evolucije za vzpostavlja-
nje tehnogeneze kot novega nacina ustvarjanja »narave«, »Zivljenja,
»tehnike« in »¢loveka«. V odnosu do ontogeneze narave in Zivljenja
gre pri tem za tisto umetno kot »drugo naravo« vsega bivajocega, s
¢lovekom kot novim subjektom/akterjem nadziranja procesa komu-
nikacije med sestavom in okoljem. Sicer pa so vsi pojmi kiberneti-

177



ke analogno-digitalni. Oglejmo si nekaj tovrstnih binarnih nasprotij:
entropija vs. informacija, kontinuiteta vs. diskontinuiteta, linearnost
vs. nelinearnost, dogodek vs. ponovitev, verjetnost vs. neverjetnost,
realno vs. simbolno, narava vs. konstrukcija.*> Ce je bila celokupna
metafizika Zahoda v znamenju »svete trojice«, kar je na svojem vrhu
izpric¢evala tudi Heglova spekulativno-dialekti¢na logika absolutnega
pojma (narava-duh-absolutna znanost), je kibernetika zasnavljanje
samorazvijanja na nacelih binarnega koda. Kar je bilo vertikalno, pos-
tane horizontalno, globino pa nadomesti ploskost.

Ko razmisljamo »analogno, je »digitalno« vedno tisto drugotno,
izpeljano, simulaker in ponavljanje necesa, kar ima naravo izvornega
kot zacetnega in utemeljujocega (arché). Kaj pa se zgodi, ¢e obrnemo
plosco in drugo postane prvo, z vsemi posledicami tega zaobrata? Naj
takoj recemo, da pri tem ne gre za nikakr$no »radikalno revolucijo«.
V novoveski filozofiji je bil Ze od Leibniza glavni problem, kako vzpo-
staviti ustrezen odnos med dvojicama, kakr$ni sta intuicija oziroma
neposredno zrenje biti in matemati¢no-logic¢ni pristop k biti s stalis¢a
vednosti o predmetnosti predmeta (narave). Monada je oznacevala
singularnost in individuacijo tistega, kar je Ziva celota vsezajemajo-
Zosti kot univerzuma vsega bivajocega. Ce je Leibniz resitev nasel v
ideji Boga kot »intuitusa praesens«, ki hkrati in neposredno vidi vse,
kar je v brezkonc¢nosti svetov, potem ta ideja »prestabilirane harmoni-
je« vsemirja ze vnaprej predpostavlja, da se stroj kot misleci déj pod-
vajanja duha in materije ne pojavlja samo kot medij sinteze te dvojice
(intuicije in znanosti).*"* Njegova naloga je biti metamedij misljenja.**
To pa pomeni, da v sebi obenem zajema razdvojenost duha na duso
in telo (psyché in corpus) in sintezo njune razlicnosti. Misleci stroj se

212 Prim. Claus Pias, »Zeit der Kybernetik - Eine Einstimmung, v: Claus Pias
(ur.), Cybernetics: The Mac-Conferences 1946-1953: The Complete Transactions,
Zirich 2004, str. 9-41.

213 Prim. Martin Davis, The Universal Computer: The Road from Leibniz to Turing,
New York 2000.

214 Prim. Gene Youngblood, »Metadesign«, v: Florian Rétzer (ur.), Digitaler Schein,
str. 305-323.

178



torej ne more otresti moznosti, da si razen tehni¢nih operacij mislje-
nja, kot so racunanje, planiranje in konstruiranje, ne bi zelel $e necesa
»vel«. To »vec« lahko primerjamo s prispodobo Gilberta Simondona,
da je bila ideja stroja v celotni zgodovini metafizike Zahoda temna
cona nase civilizacije. Zato je stroj v svojem »bistvu« vse kaj druge-
ga kot mehansko-tehni¢na aparatura, priprava in naprava. Zdi se, da
prav ta ideja stroja predstavlja tisto tretje med ¢lovekom in Zivaljo.

V sodobni filozofiji je vprasanje stroja postalo ontologko odlocilno
ze v zacetnih premislekih Ortege y Gasseta in Martina Heideggra v 30.
letih 20. stoletja. Temu se v 50. letih pridruzujejo Max Bense, Gilbert
Simondon in Gotthard Giinther.?”* Posebno mesto pa seveda zavze-
ma »oce-utemeljitelj« kibernetike, ameriski matematik in znanstvenik
Norbert Wiener, ki ima najvec zaslug za razvoj metod, logike in opera-
cijskih sestavov rabe te nove univerzalne znanosti v biologiji, lingvisti-
ki, psihologiji in sociologiji. Obenem je Wiener tvorec novih pojmov,
brez katerih danes sploh ne bi mogli govoriti o odnosu med informa-
cijo in komunikacijo v ustvarjanju novih interaktivnih sklopov zadr-
zanja v umrezenih druzbah globalne ureditve. Najpomembnejsi po-
jem Wienerjeve kibernetike pa je zagotovo povratna vez (feedback), ki
se kaze v svojem pozitivhem in negativnem delovanjskem aspektu.?'s
Nedvomno je poleg ostalih dejavnikov k razvoju zahodnih druzb pri-
speval tudi razmah kibernetike in informatike po drugi svetovno voj-
ni. Zgodovino ideje prevladanja metafizi¢cne sheme subjekt-objekt v
drugi polovici 20. stoletja spremlja razvoj informacijske estetike in po-
skus, da bi se na novo opredelili vsi iz tradicije prevzeti pojmi. To velja
tudi za pojem stroja od Aristotela pa vse do francoskega materializma
18. stoletja (Holbacha in La Mettrieja). Tisto, kar je za na§ namen $e
posebno pomembno, se kaze v razlikovanju med strojem kot tehniko
in strojem kot tehnologijo. Z drugimi besedami, temeljni problem pri
razumevanju sodobnih tehnoznanosti in njihovega postopka ustvar-

215 Prim. Carl Mitcham, Thinking Through Technology: The Path between Enginee-
ring and Philosophy, Chicago 1994.
216 Prim. Norbert Wiener, Cybernetics: or Control and Communications in the Ani-
mal and the Machine, Boston 1948.

179



janja »novega« sveta kot kreativnega dizajna »biti« — »bitja« — »bistva
cloveka je v t. i. ontoloski razliki med analognostjo in digitalnostjo biti
in misljenja. Ce je »narava« (physis-natura) pogoj moznosti sleherne
analoske metode novoveske znanosti, saj so naravoslovne znanosti,
kot sta matematika in fizika, paradigma za ustvarjanje t. i. klasi¢cnega
stroja, kot trdi Giinther,?"’ potem je nastanek »druge narave« iz kogni-
tivnega procesa obenem tudi izginotje »narave« v smislu Newtonove
fizike, kljub temu da nacela mehanike gibanja in zakon gravitacije $e
naprej obstajajo. Vendar sta mikrofizika delcev, s katerim se ukvarja
kvantna teorija, in Einsteinova splo$na teorija relativnosti pripeljali
do tega, da je treba pojem »narave« v njegovem bistvu iz-mestiti, de-
lokalizirati iz obzorja klasi¢ne paradigme v tisto, kar je predmet kiber-
netike nasploh. Gre za nacin, po katerem se tehnologija proizvodnje
»drugega stroja« bistveno oddaljuje od mehanskih sklopov in ¢loves-
kega telesa (organov in organizma) kot modela novoveske metafizike
»narave« in »Zivljenja«. Te iz-mestitve ne smemo razumeti le kot golo
operacijo premestitve. Predvsem gre za spetje makro- in mikrofizike,
izhajajoce iz spremenjene lege odnosov subjekt — objekt, um - telo,
»narava« — »Zivljenje«.

Ce si ogledamo, kako Giinther v svojem zagovoru »digitalne in ki-
berneti¢ne ontologije« pojasnjuje razliko med dvema tipoma strojev,
bomo opazili nekaj zares prelomnega, kar vpliva na vse nadaljnje ana-
lize tega problema.’’® Najprej, zanj mehansko dobo tehnike doloca
vladavina aristotelovske logike in teleologije: tehnika je sredstvo dela
in smotrov v zvezi z izpopolnjevanjem clovekovih ves¢in, namenje-
na zadovoljevanju potreb. V tej paradigmi se tehnika pojavlja le kot
nadaljevanje clovekovega telesa, je prototip t. i. mehanskega stroja.
Mehanika oznacuje »umetno« funkcioniranje loc¢enih operacij pri
proizvodnji nekega predmeta, pri ¢emer funkcije in procedure vnap-

217 O tem glej: Erich Horl, »Die offene Machine: Heidegger, Giinther und Simon-
don iiber die technologische Bedingung«, MLN (2008) 3, str. 632-655.

218 Prim. Gotthard Glinther, »Cybernetic Ontology and Transjunctional Operati-
ons, v: Beitrige zur Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, 1. zv., Hamburg
1976, str. 249-328.

180



rej doloca delovanje ¢loveskega uma (mozganov).”" Od tod ¢lovekovo
telo predstavlja pogoj moznosti razseganja materije znotraj mehan-
skega okvirja strojnosti. Operacije, potrebne za tovrstno odvijanje
procesa dela, so enostavne in polkompleksne. Mehansko tehniko na
njeni poti k industrijskemu delu v tovarnah znotraj paradigme »prve-
ga stroja« namre¢ lahko opisemo s pojmom polavtomatskosti. Stroji
funkcionirajo le s pomocjo ¢clovekovega nadzora, ¢eprav se tu Ze zari-
suje kazipot k izhodu iz vladavine novoveskega modela subjekta.

Ta izhod iz mehanskega sklopa, znotraj katerega deluje »prvi stroj«
moderne tehnike, pa predpostavlja zapustitev aristotelovske logike in
ontologije. To pomeni, da so vsa temeljna nacela razlikovanja med
formo in snovjo, subjektom in objektom suspendirana in nevtralizira-
na, kar terja tudi popravek konceptov identitete, protislovja in nacela
izkljucene tretje moznosti (tertium non datur). Ce je svet tehnike z
vladavino mehanskega stroja pogojevalo tisto, kar je zgodnji Foucault
imenoval klasi¢na epistéme,”® potem zaobrat predstavlja misljenje

219 Mehanika (v stari gré¢ini je mechaniké priprava, naprava, stroj; v pozni latin§¢i-
ni mechanica; starogrsko mechaniké [téchne], iz mechanikds, domiseln) predstavlja
najstarej$o in najvedjo izmed osnovnih vej fizike. Preu¢uje najenostavnejse obli-
ke gibanja snovi (mehanska gibanja) ali pa spremembo poloZaja snovnih teles v
prostoru v odvisnosti od ¢asa. Te spremembe so vedno posledica nekega vnanjega
vzroka ali sile. Zaradi tega mehanika preucuje sile in raziskuje vzroke gibanja. V tem
sklopu preucuje obce zakonitosti vzajemnega uc¢inkovanja telesa in sile, ki ga nato
preverja s poskusi. Osnovna problema mehanike sta gibanje teles in ravnovesje sil.

220 »[...] za klasi¢no episterme ni osnoven niti uspeh ali neuspeh mehanizma niti
pravica oziroma nemoznost matematizacije narave, pa¢ pa razmerje do mathesis, ki
ostaja stanovitno vse do konca 18. stoletja. To razmerje ima dve bistveni znacilnosti.
Prva je v tem, da so povezave med bitji miljene v obliki reda in mere, vendar s tem
temeljnim neravnovesjem, da probleme mere vedno lahko zvedemo na probleme
reda. Tako da se razmerje vsega spoznanja do mathesis kaze kot moznost vzpo-
stavitve urejenega zaporedja med re¢mi, tudi med nemerljivimi. V tem smislu bo
analiza zelo hitro dobila vrednost univerzalne metode, leibnizevski projekt vpeljave
matematike kvalitativnih redov pa se znajde v samem jedru klasi¢ne misli; prav
okrog njega gravitira vsa klasi¢na misel.« Michel Foucault, Rijeci i stvari: arheologija
humanistickih znanosti, prev. Srdan Raheli¢, Golden marketing, Zagreb 2002, str.
75. [Navedeno po slov. prevodu: Michel Foucault, Besede in reci: arheologija huma-

181



onstran celokupne platonovsko-aristotelovske logike. Novi premislek,
ki si ga Glinther na veliko prizadeva vzpostaviti tako, da kibernetiko
razvije v univerzalno epistemologijo digitalne dobe, izhaja iz predpo-
stavke, da doba »transklasi¢ne racionalnosti« terja iznajdbo »drugega
stroja«. S tem pojem tehnike pricenja izginjati, zamenja ga moderna
tehnologija. Namesto zakona vzro¢nosti in nacela smotrnosti delova-
nja v vnaprej vzpostavljenem »planu transcendence, se stroji, za ka-
tere gre zdaj, zasnavljajo na modelu kompleksnih sestavov racunanja
in ohranjanja/shranjevanja informacij, tako da se slednje predeluje v
operacijske sestave. Racunalniska logika mozgane in svet povezuje na
nac¢in medsebojnega uc¢inkovanja sestava in njegovega okolja. Jezik, ki
opravlja te zapletene tehni¢ne operacije, je znakovno in slikovno kodi-
ficiran. Znak kot slika kaze in napoteva na stanja in dogajanje v svetu.
Za jezik kot informacijo je znacilno, da predstavlja napotek za delova-
nje. V tem je Ze zaznati obrat pro¢ od jezika kot upovedovanja. Prak-
ticna narava tega znakovno-slikovnega jezika pripada tehni¢nemu
zasnutku biti. V tem je skrivnost digitalizacije nasega Zivljenja v celo-
ti. Namesto z vladavino subjekta se sreCujemo s sestavom in okoljem
kot ne¢im samoreferencialnim. Celotna krozna struktura Zivljenja se
odvija brez kaksnega vnanjega vzroka. Da bi tovrstno kompleksnost
lahko prevedli v jezik pragmati¢nega znanja, potrebnega za delovanje
v spremenjenem svetu, nam »transklasi¢na logika« podklada nove vi-
zualizirane pojme.*?! Za mehanski stroj je roka osnova delovanja ¢lo-
veka kot »subjekta, saj vzgibava niz operacij v namen izdelave objek-
ta. Vseskozi, celo ko k temu pridamo polavtomatskost, se soo¢amo z
izrazito antropotehni¢nim nacinom odvijanja delovnega procesa. V
vseh filozofskih antropologijah se ontoloska lega ¢loveka dviga do su-
bjekta ustvarjanja lastnega sveta in temu pripadajocega okolja. Clovek
nase prevzame vlogo vzgibovalca naravnih procesov v formi nadzira-

nisticnih znanosti, prev. Samo Tomsi¢ in Ana Zerjav, Studia humanitatis, Ljubljana
2010, str. 81-82, op. prev.]
221 O tem glej: Erich Horl, »Das kybernetische Bild des Denkens«, v: Die Tran-
sformation des Humanen: Beitrdge zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfurt na
Majni 2008, str. 182-195.

182



nja strojne proizvodnje. Drugace receno, tako kot je bil za Aristotela
model za pojem smotrnosti prav organolosko dojemanje dela, ki ga
opravlja clovek, posluzujo¢ se orodij, da bi v logi¢nem in estetskem
smislu dosegel u¢inek dobrega izdelka, se tudi »prvi stroj« giblje neav-
tonomno. Se vec, je le nadomestek ¢lovekove telesne (ne)dovrsenosti.

Nasprotno pa kibernetika ni ve¢ vezana na priprave, prav tako
se je ne da dojeti, izhajajo¢ iz instrumentalnosti tehnike kot orodja,
pripravka, organona. Vse to spada v preteklost. V nasprotju s tem
delovanje avtonomnega sestava samovzgibanosti (avtomacija in av-
tomatizem) v temelju spreminja razumevanje polozaja stroja znotraj
tradicionalne ontologije. Ne gre ve¢ za nacelo neprotislovnosti A =
A. To, kar zdaj upravlja sestav in okolje, je »drugi stroj«, ki se ga ne
da ve¢ dojeti s pomocjo analogije z »naravo« in »Zzivljenjem«. Kar je
tradicionalna aristotelovska logika imenovala cetverje vzrokov (causa
formalis, causa materialis, causa efficiens in causa finalis), zdaj zaobje-
majo pojmi informacije, entropije, povratne vezi (feedback) in komu-
nikacije. Vendar se je linearno sosledje vzrokov razvezalo. Povratna
vez namre¢ napotuje na vladavino krozne vzroc¢nosti in vzajemnega,
interaktivnega pogojevanja. V nasprotju s tehniko tehnologija nima
nic¢ opraviti z idejo sredstva za neki vnanji namen. To moramo pri na-
daljnjem izvajanju ohraniti kot predpostavko. Korak k avtopoieticnim
sestavom, v katerih »naravi« karakteristike zZivega sestava zdaj podarja
»zivljenje«, prihaja iz spetja biologije in fizike kot pozitivnih znanosti.
Pri tem je $e posebej pomembno spetje genske strukture kot informa-
cije in okolja, zaradi katerega lahko pride do premene zadane matrice
prenasanja pomena »naravnega« nasledstva. To je mogoce zato, ker
okolje postane nekaj samoreferencialnega. V tem svojem samonana-
$anju v odnosu do drugih dejavnikov interakcije v sestavu nikakor ni
ve¢ nekaj inertnega. V konkretnem primeru gre za okolje, ki se poraja
iz logike delovanja »umetne inteligence« (A-Intelligence):

»Doslej je ¢lovek v svojem tehni¢nem razvoju zasnoval dve v
temelju razli¢ni ideji stroja. Prva je klasi¢ni arhimedovski stroj,
katerega smoter je proizvodno delo. Ob njej se je razvila Se ideja

183



‘drugega’ stroja, od katerega ne pricakujemo ve¢ dela, temvec
informacijo. ‘Prvi’ stroj je zasnovan po analogiji s ¢loveskimi
udi (in roko), drugi pa naj bi predstavljal tehni¢no reprodukcijo
¢loveskih mozganov. Le mozgani namre¢ predelujejo informa-
cije.«**

Kaj je to - informacija? Na to vprasanje lahko damo dvoznacen
odgovor. Ta pojem se je po vseh podro¢jih Zivljenja razsiril konec 60.
let 20. stoletja. Od tedaj je pojem informacije v vseh znanostih pos-
tal novo obelezje, ob katerem se vzpostavlja ontoloska razlika, ¢e naj
spregovorimo s Heideggrovim jezikom iz obdobja Biti in casa (Sein
und Zeit), med bitjo in bivajo¢im. Ce se z informacijo doloéa, kaj bit
»je« v svojem »postajanju« (Werden, devenir, becoming), lahko brez
dvoma razlikujemo med vsaj tremi ravnmi, na katerih se ta pojem
pojavlja: (1) ontolosko-metafizi¢no; (2) tehnoznanstveno in (3) zi-
vljenjsko-proizvajajoco. Prvi dve sta medsebojno povezani in tvorita
matrico, po kateri se neka stvar oblikuje v svojem izgledu (eidosu-for-
mi), tretja raven pa se kaze v tistem, kar pripada pragmati¢ni funkciji
informacije. V seminarju, posvecenem Heraklitovemu misljenju, iz
leta 1967 Martin Heidegger in Eugen Fink, ¢e sledimo protokolu raz-
pravljanja, trdita naslednje: informacija ima dva pomena in se nujno
artikulira kot (1) uobli¢enje oziroma oformljenje bivajocega in kot (2)
tehnika predajanja/sporocanja obvestil v svetu. Zato o informacijski
teoriji velja govoriti kot o tolmacenju biti v njeni odprtosti ter kot o
bioloskih procesih ohranjanja in shranjevanja strukture gena. Opazi-
mo namrec¢, da si to spetje forme in delovanja lahko razlagamo tudi
kot pogoj moznosti aktualiziranja nastanka »novega« v predmetnem
svetu. Heidegger in Fink se strinjata, da tega pojma v vsej njegovi pol-
nosti bistveno novega pristopa do sveta ne moremo razumeti, e ne
uvidimo, da gre v njem za hkratno kristaliziranje materialne struktu-
re bivajocega, nastalega oziroma proizvedenega iz biti, in za napotila

222 Gotthard Giinther, »Die zweite Maschinec, v: Erich Hoérl/Michael Hagner, Die
Transformation des Humanen: Beitrdge zur Kulturgeschichte der Kybernetik, str. 185.

184



za delovanje v svetu, ki ni goli horizont, v katerem se nahajajo bitja
in stvari. Nadalje, sama struktura gena kot informacije kaze, da je ta
pojem mogoce bistveno zvesti na bit kot Zivljenjski proces nastajanja
»novega, in sicer zato, ker dednost in shranjevanje (spominjanje —
pomnjenje) predajata sporocila, ki se jih kot napotila za delovanje de-
kodira v vzajemnem odnosu med sestavom in okoljem. Za Heideggra
pa je v zvezi s to »novo metafiziko« znanstveno-tehni¢ne dobe naj-
pomembnejse vprasanje o teleoloskem karakterju pojma informacije.
Ce je pomembno vedeti, kaj se v pogojih krozne vzro¢nosti, delovanja
povratne vezi (feedback), nadzora in komunikacije v kibernetskem
smislu dogaja z vprasanjem premene mozne genske strukture neke-
ga bitja, je jasno, da tisto, od koder nekaj prihaja, obenem zaznamuje
tudi pot, kamor je to namenjeno. Ta starodavna, heraklitovska meto-
da misljenja se nadaljuje tudi v vladavini tehnoznanstvenega »umac.
Vendar, »ni razlogov, da bi govorili, da nam je potrebna nekaksna fi-
lozofija narave«.””?

Kaj pomeni ta Heideggrova izjava o nepotrebnosti »filozofije nara-
ve«? Ni¢ drugega kot jasen potokaz k temu, da filozofija v odnosu do
sodobnih znanosti, ki jih doloc¢a informacijsko »bistvo« v tehni¢nem
zasnutku sveta kot moznosti tvorbe digitalnih svetov, sama v sebi, kot
metafizika prisotnosti, izgublja svoje temelje. Ni¢ ve¢ bistvenega nima
povedati o tem, kar se »dogaja«. Ko se namre¢, izhajajo¢ iz genske
strukture informacije nekega bitja, po umetni poti eksperimentalno
spremeni substanca oziroma »bistvo« tega bitja, kot se to recimo do-
gaja v prenatalni selekciji, s cimer to bitje nastane z rekombiniranjem
7e obstojecega, se srecamo z »umetnim bitjem«. Ce o tem s staliica
klasi¢ne ontologije ne moremo vec kaj reci, potem je samo po sebi
razumljivo, da filozofija mora zdrkniti na raven religioznih doktrin
o nedotakljivosti in svetosti Zivljenja, ki ga je podarila Bozja volja kot
»prva narava, ali pa se mora koncati v inflaciji bioeti¢nih uteh. Ven-
dar to ni edino, kar ji preostane, e namrec obstajajo steze odresitve
iz kraja njej lastne poti vse od Heraklita do Turingovega stroja. Ce

223 Eugen Fink, Martin Heidegger, Heraklit: Seminar Wintersemmester 1966/1967,
Frankfurt na Majni 2014, str. 15.

185



nastopi kot filozofija znanosti, je vnaprej vprasljiva Ze njena izhodis¢-
na predpostavka: kako filozofija kot onto-teologija oziroma metafizika
lahko govori o »bistvu« znanosti, ¢e pa so te same postale tehno-lo-
gi¢na konstrukcija »umetnega zivljenja«? Se ve¢, filozofija je v kiber-
netiki realizirana kot njen notranji misljenjski okvir, saj skozi nove
pojme, ob sicer spremenjenem nacinu delovanja, priseva Aristotelova
logika nujnosti-naklju¢nosti, vzroka-smotra in forme-materije. Ce so
prva predpostavka kibernetike »odprti sestavi«, potem je jasno, da
pojem informacije kot tistega tretjega med snovjo in energijo svojega
»bistva« ne more imeti v obstojnosti in nespremenljivosti. Kar se ne-
prestano proizvaja kot »nujnost« lastne »naklju¢nosti, je brezkon¢no
v svojih preobrazbah, je ¢isto postajanje, ki nima drugega izvora kot
samo potencialnost »energijskega delca«.** Heidegger je v razgovoru s
Finkom jasno dal vedeti, da se ob pojmu informacije ne nahajamo ve¢
v horizontu biti kot prisotnosti, temvec¢, nasprotno, v sklopu dogajanja
nastajanja novega. Iz spetja materije in forme izhaja novo. Nerazrese-
no pa ostaja, ali gre pri tem tudi nadalje za kategorialni niz pojmov,
tako kot pri Aristotelu, ali pa mora - kolikor Zelimo vzpostaviti novo
ontologijo digitalne dobe - priti do premene samih temeljev vsega.

Zato se kibernetika pojavlja kot konec metafizi¢cne podobe sveta
in kot zacetek »odprtega stroja«. Iz trojstva nacel nedolocenosti, kon-
tingentnosti in emergence vznika nova paradigma tehnoznanstvenega
misljenja. Kar je ne-doloceno, se navezuje na nemoznost nadaljnje ve-
ljave pojma zgodovine, ki deluje v skladu z nekim smotrom, ne da bi
v tem imela delez tehnoloska premena. Kar je druga¢no od nujnosti, s
katero prispemo do pojma zakonitosti naravnih pojavov, pripada sve-
tu naklju¢nosti in zacasnosti. Nazadnje, nastanek novega znotraj logi-
ke ne-dolocenosti in kontingence predpostavlja premeno sheme kav-
zalnosti in smotrnosti. Vse se vrsi v krogu odprtih modelov. Nicesar
ni, kar bi bilo doloc¢eno vnaprej in za vedno. Celo usoda v nasprotju z
anti¢no tragedijo v eti¢no-politi¢cnem smislu sodobne vladavine svo-
bodne izbire niha med determiniranostjo in nedeterminiranostjo. S

224 O tem glej: Claudia Gianetti, Asthetik des Digitalen: Ein intermedidirer Beitrag zu
Wissenschaft, Medien- und Kunstsystem, Dunaj 2004.

186



tem ne zelimo reci, da sta »nujnost« in »naklju¢nost« neustrezni mo-
dalni kategoriji za pojasnjevanje, recimo, delovanja operacijskih sesta-
vov prenosa elektri¢ne energije. Ze od Demokrita in Levkipa iz ¢asa
grske atomistike se je svoboda le v odnosu do cloveskega telesa mislila
kot sklop atomov, ki se gibljejo v praznini, udarjajo drug ob drugega
in s tem tvorijo nove odnose med silami. »Nujnost« njihovega gibanja
je bila obelezje »usode«, dekliniranje atomov in njihov odmik od do-
locene tirnice pa skrivnost ¢lovekove svobode. To, kar je »nujno«, se v
dobi »umetne inteligence« (A-intelligence) pojavlja natan¢no tako, kot
je trdil Wittgenstein: svet je to, »kar se nakljuci«** Zato so meje sveta
tehnike meje jezika udejanjene kibernetike. Ce imamo to pred o¢mi,
je povsem logicen sklep, da »novo« ne more ve¢ biti dogodek nekon-
troliranega proizvajanja bivajocega iz biti. Namesto tega nastajanje
novega vkljucuje nedolocenost kot »nakljuc¢je« do one mere, po kateri
kaos ne pripada ve¢ tistemu praizvornemu, iz katerega se oblikujeta
materija in energija tehni¢nega objekta. Kaos je zdaj v samem jedru
biti kot postajanja, v srcu praznine med bitjo in dogodkom.

4. Kaos in mreza: izkustvo neskonc¢ne hitrosti

Kaj je - kaos? Za zacetek se obrnimo na pravi filozofski naslov. V
delu Kaj je filozofija? (Qu’ est-ce que la philosophie?) Gillesa Deleuza
in Félixa Guattarija se znameniti prvi stavek zakljucka, ki nosi naslov
»Od kaosa k mozganomg, glasi takole:

»Vsaj malo reda potrebujemo, da nas zasciti pred kao-
som.«**

225 »Die Welt ist alles, was der Fall list.«, v: Ludwig Wittgenstein, Logisch-Philosop-
hische Abhandlung/Logic¢no-filozofski traktat, prev. Frane Jerman, Ljubljana 1976,
str. 26. Op. prev.

226 Gilles Deleuze, Félix Guattari, Quest-ce que la philosophie?, Paris 1991, str. 189.
[Prim. slov. prevod, Gilles Deleuze, Félix Guattari, Kaj je filozofija?, prev. Stojan

187



Razlaga te izjave zadobiva mesto analize, ki prehaja vesc¢ino herme-
nevtike, Ze s tem, ko nakaze, da kaosa ni mogoce opredeliti ne »po-
zitivno« ne »negativno«. Ne gre namre¢ niti za podobo prazacetne
kozmologije zemlje in vsemirja, $e manj za nekaksno stanje anomije
in aritmije sveta, ki sta zdravemu razumu v tolazbo, ¢e$ da gre bolj za
metaforo razpada in agonije stvarnosti, ne pa toliko za na¢in razume-
vanja biti v dobi tehnoznanstvenega raziskovanja odnosa med moz-
gani in mrezo njihovih elementarnih delcev. Zascititi se pred kaosom
s pomocjo reda ocitno predpostavlja, da oba pojma - kaos in red/
urejenost — lahko razumemo samo v nekaksnem soobstoju, ne pa tudi
dialekti¢ni operaciji sinteze, ki dozivi vrhunec v Heglovi ideji absolu-
tne znanosti. Sicer reklo »kreativni kaos« prica o tem, da si umetnosti
kot ustvarjanja novega-v-svetu brez tega praizvornega stanja ni mo-
goce zamisliti. Ne zaradi tega, ker bi bil kaos kaj trajnega, temvec¢ zato,
ker red/urejenost sveta (taxis) v smislu obstojnosti in stabilnosti ni ni¢
drugega kot kontingenca oziroma zacasni primer obmirovanja nece-
sa, kar se je izkristaliziralo v fiksnem delu, kot je, recimo, slika Diega
Veldzqueza ali pesem Paula Celana. Ce kaosa ne moremo oddvoji-
ti od reda/urejenosti, se postavlja vprasanje, ali ga je sploh mogoce
pojmovno opredeliti. Kot vidimo, je jezik sam metafizi¢na struktura,
zasnovana na sliki narave kot »reda« in biti kot obstojnosti, iz katere
se izpeljuje premene. Vendar vse, kar vihar premene zajame, ne spre-
meni tudi stabilnega ravnovesja narave. Same besede red, urejevanje,
urejenost, dolocenost predpostavljajo idejo kroznosti ¢asa kot pros-
tornosti. Znotraj nje prebiva clovek z drugim bivajo¢im. Vsemirje
(kosmos) je pri Grkih opredeljeno s pojmoma brezkon¢nosti in ve¢-
nosti. Kar pripada koncnosti vrste/rodu v njuni singularnosti, prav
tako ni ni¢ kaoticnega. Sestavlja ga nekaj, kar prehaja eksistenco sin-
gularnega Zivljenja v njegovi nezvedljivi zvedljivosti. Na podlagi tega
je jasno, da si je zgodovinsko gibanje mogoce zamisliti samo v modelu
ravnovesja med kaosom in redom/urejenostjo. Ce bi zgodovina bila
gola nujnost premocrtnega ¢lovekovega razvoja, potem bi predzgodo-

Pelko, Ljubljana 1999, str. 207: »Pravzaprav si Zelimo le malo reda, ki bi nas varoval
pred kaosom.« Op. prev.]

188



vina, ki ji vlada narava (zival), in postzgodovina, v kateri se kaze suve-
rena mo¢ necloveskega (stroja), bila primera nedoloc¢enosti v smislu
nezapopadljivosti ideje razvoja nasploh. Drugace receno, zgodovina
predpostavlja svoj zacetek in konec le v odnosu do necesa, kar predha-
ja zacetku in je zunaj lastnega konca. Zato se nahajata tako zgodovina
narave kot tudi zgodovina stroja v bistvenem smislu onstran razlike
med svobodo in nujnostjo. V sklopu, v katerem se, izhajajoc¢ iz Zivali-
-¢loveka-stroja, odvija naravno-c¢lovesko-tehni¢na evolucija kot spet-
je bioloske in postbioloske ideje razvoja vse do tistega, kar Norbert
Wiener imenuje tocka entropije in kar je konec smotrnosti zivljenja v
vsemirju, se vijejo spirale zgodovinskosti. Po drugem zakonu termo-
dinamike bo celotno vsemirje, ki nas obkroza, izginilo v to¢ki omega
po smrti galaktik. Po tistem se ne more ni¢ ve¢ dogoditi. Pot do golega
enolicja praznine predpostavlja pustolovséino, ki zgodovino vsemirja
preobraza v tehnogenezo brez telosa in ontokronijo brez casa.*”’

Vrnimo se k Deleuzu in Guattariju in k pojasnjevanju njunega pos-
tulata o »bistvu« kaosa. Kako je mogoce tisto, kar ta pojem po navadi
pomeni (stanje razpada), povezati s tistim, kar je, nasprotno temu,
red/urejenost? Ze na prvi pogled vidimo, da je celotna metafizika od
Platona in Aristotela do Hegla in logi¢nega pozitivizma bila zasno-
vana na nacelih disjunkcije: ali - ali. Ce nekaj obstaja v stvarnosti in
v misljenju o tej stvarnosti, potem je »logi¢no, da stvar v prostoru
in Casu prisotnosti kot »tu« in »zdaj« ne more biti razli¢na od sebe
same in da ne more hkrati biti $e »zdaj« in »tam«. Ceprav se prostor-
ska oznaka mesta (topologija) podvaja na »tu« in »tamg, pa je cas, v
katerem se kaze vladavina prisotnosti biti, nespremenljiva fakti¢nost.
»Zdaja« ne more biti nikjer v preteklosti in prihodnosti, razen kot ire-
verzibilna reverzibilnost necesa, kar prehaja meje fizike materialnega
sveta. Identiteto bivajocega torej doloc¢a njegova logi¢na neprotislov-
nost, izpeljana iz ¢asovnega artikuliranja biti kot prisotnosti. Vecnost
je vedno opredeljena iz »zdaj«, neskon¢nost v matemati¢cnem smislu te
besede pa izhaja iz linearnosti tocke v nizu znotraj homogenosti pros-

227 Prim. Norbert Wiener, The Human Use of Human Beings: Cybernetics and So-
ciety, Boston, New York 1954, str. 31.

189



tora. Ne moremo si zamisliti »vecne kon¢nosti«, prav tako kot tudi ne
»kon¢ne ve¢nosti«. Ko pa teorije endofizike in deterministi¢nega ka-
osa uporabljajo pojme t. i. nelinearnih modelov in ko preucujejo od-
nos med kaosom in redom/urejenostjo v svetu (vsemirju in Zivljenju,
nastalem v kozmi¢ni evoluciji), se nenadoma znajdemo v logiki trans-
junkcije (in - in). Zato sploh ni nenavadno, da Deleuze in Guattari v
omenjenem delu medsebojno zlagata sicer lo¢ene pojme in ustvarjata
hibridne odnose med substancami, kar naj bi bilo pravilo »nove meta-
fizike«. Tak$na sta, recimo, pojma geofilozofije in kaosmosa. Nastajanje
novega zunaj metafizike narave v smislu stabilnosti in obstojnosti pa
bo pripeljalo do dojemanja biti kot postajanja (Werden, devenir, beco-
ming) v svojih nenehnih preobrazbah po ustvarjalnih nacelih treh vla-
dajocih form (duhovnega) zivljenja: filozofije, znanosti in umetnosti.
Med njimi obstajajo nepremostljive razlike in bliznja srecanja.

»Na kratko, kaos ima tri h¢erke, odvisno od plana, ki prete-
ka skoznje: to so Kaoide — umetnost, znanost in filozofija — kot
forme misljenja in ustvarjanja.«??

Za Deleuza in Guattarija kaos ne predstavlja »razpada urejenosti«.
Namesto tega zastopata stali$ce, da gre za neskonc¢no hitrost preme-
njevanja form Zzivljenja. Vse, kar se dogaja, na ta nacin v obtok mis-
ljenja vpeljuje pojem virtualnosti. S tem ko [kaos] v sebi zajema vse
mogoce delce v spremenljivih formah, odnosa med njimi ni mogo-
¢e misliti iz stare metafizicne sheme naddolocenost-podrejenost. Iz
tega izhaja, da je kaos »neskonc¢na hitrost nastajanja in izginjanja (ob
dodatnem poudarku na ‘delcih’)«.?® Ceprav so si forme umetnosti,
znanosti in filozofije bistveno razli¢ne, saj se prva ukvarja s percep-
ti in afekti, druga s funktivi in pojmi, tretja pa s pojmovnimi liki in

228 Deleuze in Guattari, Quest-ce que la philosophie?, str. 196. [Prim. slov. prevod,
str. 215: »Skratka, kaos ima glede na ravnino, ki ga reze, tri héere: to so Kaoide,
umetnost, znanost in filozofija, kot oblike misli ali ustvarjanja.« Op. prev.]

229 Prav tam, str. 118. [Prim. slov. prevod, str. 121. Op. prev.]

190



pojmi, jih svojsko prezema nacin, kako mislijo kaos. Mnogo je razlo-
gov, zakaj Deleuze in Guattari v svojem skrajno kreativhem razume-
vanju »bistva« misljenja izhajata iz kvantne teorije polja s posebnim
poudarkom na dodatkih, ki sta jih v svojih delih razprostrla teoretika
znanosti Ilya Prigogine in Isabelle Stengers.”** Ideja te teorije izhaja iz
virtualnega nastajanja oziroma porojevanja in izginjanja delcev v t.
i. laznem vakuumu, nekak$nem oceanu energije. Zato podoba kaosa
v sodobnih kozmologijah ni dale¢ od starodavne grske kozmogonije
in teogonije. Velja pa reci, da Deleuze in Guattari znanstvene teorije
o kaosu ne uporabljata v znanstvenem pomenu zadevnih pojmov. Iz-
jemno zanimivo je to, da se spetje filozofije, umetnosti in znanosti v
zvezi s kaosom ne kaze kot prenos znanosti v druge forme Zivljenja.
Aporija je v tem, ker je kaos kot fluidni pojem novejsih premislekov
in raziskovanj na vsakem podroc¢ju misljenja nekaj avtonomnega. Si-
cer bi znanost postavke filozofije in ideje umetniskega eksperimenta
lahko enostavno razglasila za nesmisle in fantazije brez vsakr$nega
pokritja v realnosti. Vendar to ne pomeni, da »ima« vsako podrocje
misljenja »svojo« pravico do kaosa. Ve¢ kot je kaosa, bolj je sestav,
znotraj katerega se organizira zZivljenje, kompleksen. K temu dodajmo
$e to: samo misljenje se razprsuje v mnostvo razli¢nih smeri.

V cem je skrivnost tistega, kar imenujemo »novo« v smislu singu-
larnosti njegove pojave in izkristaliziranja »Zzivljenjske forme« v od-
nosu do predhodnega stanja dogajanja v ¢asu? Kako se temu pojmu
sploh priblizati iz horizonta sodobnih tehnoznanosti, ki ne napredu-
jejo zgolj v teoretskem raziskovanju nastanka vsemirja, temvec tudi v
prakti¢nem aspektu uporabe novih tehnologij pri ustvarjanju »ume-
tnega zivljenja« (A-life)? Zdi se, da je razlog uvedbe pojma kaosmosa,
ki sta ga Deleuze in Guattari prevzela od Jamesa Joycea, v sprejemanju
postavke o t. i. tretji kulturi, tretjem stanju pojmovne hibridnosti v

230 O tem glej: Arkady Plotnitsky, »Chaosmologies: Quantum Field Theory, Chaos
and Thought in Deleuze and Guattari’s What is Philosophy?«, Paragraph 29 (2006)
2, str. 40-56; Gregory Flaxman, »The Subject of Chaos, v: Peter Gaffney (ur.), The
Force of the Virtual: Deleuze, Science and Philosophy, Minneapolis 2010, str. 191-
209.

191



odnosu do prvih dveh kultur, ki ju pogojujejo realisti¢cne ontologije
»narave« in »Zivljenja«. Se ve¢ pa ti¢i v tistem, kar danes ustvarja ne-
-linearnost kot nacin delovanja celotne »nove fizike«. S tem se skusa
spraviti nespravljivo: nujnost in naklju¢nost, deterministicno pojas-
njevanje naravnih zakonov in teorijo kaosa. Vse to napoteva na ne-
dolocenosti in kontingence v nacinu, kako se stvari (»bitja«) dogajajo
v odnosih in sklopih, in ne v goli kompozitni enotnosti. Naloga tako
pric¢akovane, a $e vedno nerealizirane ideje, namrec ideje sprave med
Einsteinovo obco teorijo relativnosti in kvantnimi teorijami Plancka,
Bohra in Heisenberga v iskanju t. i. »bozjega delca« je spoznavno-eks-
perimentalna. Deleuze in Guattari sta v delu Kaj je filozofija? ze na sa-
mem zacetku izvedla svojevrsten precedens v nacinu tvorbe pojmov.
Pojem ustvarjanja in ustvarjalnosti, ki je bil v tradiciji od Grkov in
srednjeveske sholastike vezan na umetnost kot »posnemanje narave«
in BoZjega deja stvarjenja sveta, sta povezala z znanstvenim pojmom
inventivnosti (odkrivanja novega). Ce namre¢ umetnik ustvarja kot
Bog, iz Nica (creatio ex nihilo), znanstvenik pa do odkritja novega v
naravi pride na temelju dekodiranja »velike knjige narave«, smo pos-
tavljeni pred dve na videz lo¢eni dejavnosti. Ena je intuitivno ustvar-
janje in iznajdevanje »novega, ki v naravi, kot Ze od vedno fakti¢nem
stanju biti, ne obstaja. Druga se zasnavlja na eksperimentu kot virtual-
nem nacinu nastajanja tistega, kar je mogoce v svojem aktualiziranju.
Ceprav se to v predhodnih Deleuzovih spisih o virtualnosti najavlja v
jeziku filozofije, se v omenjenem delu obelodanja kot hibridna opre-
delitev treh »form zivljenja«, s katerimi v iskanju smisla in resnice biti
razpolaga sodobnost. Umetnik prevzema avro znanstvenika, s tem
ko inventivno uporablja njegove metode in eksperimentiranje. Znan-
stvenik pa postopa kreativno tako, da s pomocjo novih tehnologij
»ustvarja« tisto, kar ne obstaja v »naravi«, ampak samo v ideji »ume-
tne inteligence« (A-intelligence). Ce je ustvarjanje pojmov svojevrstna
»igra steklenih biserov«, potem filozofije kot arhitektonike pojmov ne
moremo ve¢ razumeti iz ideje »nujnosti« tistega, kar je v premenah
vecno in obstojno. Filozofija mora narediti poslednji obrat v sebi sami.
Ontologijo postajanja mora privesti do ravni, na kateri »novo« vzni-
ka iz »nakljuc¢ja« kot kaos v vseh treh omenjenih pomenih. Kreativni

192



kaos je vedno tudi red/urejenost ali kaosmos. Namesto predvidevanja
in objektivnosti pojavov v naravi z njim vpeljujemo verjetnost dogod-
kov in nedoloc¢enost dogajanja. Nazadnje, opazovalec tu ni ve¢ locen
od opazovanega.”!

Zato ni naklju¢no in tudi niti malo nenavadno, da sklep dela Kaj
je filozofija? (Quest-ce que la philosophie?) nosi naslov »Od kaosa k
mozganom«. Kaosa ne moremo misliti, ne da bi padli v tisto, kar je
na robu reda/urejenosti: kar je nakljucje in, ne nazadnje, tisto, kar je
pred kristaliziranjem v »forme Zivljenja«. Skrivnost kaosa je obenem
skrivnost ustvarjanja sveta in nastajanja novega-v-svetu. V tem pogle-
du so vsi prihodnji stroji le nadaljevanje tehnoznanstvenega misljenja
z drugimi sredstvi — Cista logika tehnosfere, ki iz sebe same proizvaja
sestav in okolje metastabilnega ravnovesja. Pri tem se ni¢ ne zgodi brez
misljenja, katerega podoba pa ni ve¢ deblo s koreninjem, niti rizom
kot sistem kanalov za spodkopavanje temelja, temvec tisto abstraktno-
-konkretno, kar v bioloskem smislu dela pajek, ko plete svojo mrezo,
in kar delajo »mozgani« v kognitivnih operacijah potovanja po vse-
mirju kot zemljevidu nevronskih delcev. Ko se pojem kaosa razmesti
v lego (topologijo) mozganov kot univerzalnega stroja misljenja/de-
lovanja, tedaj postane mreza, v kateri funkcionira, ve¢ od metafore,
figure ali konceptualnega holograma. Mreza oznacuje vse in nic. Je
prostor-in-¢as umreZevanja vseh zamisljivih »form Zzivljenja«. Toliko,
kolikor je bil mehanski stroj kot »posnemanje narave, ki se zgleduje
po cloveskem telesu, kazipot klasi¢ne realisticne ontologije, toliko je
rac¢unalnik kot »proizvajalec in pomnilnik informacij« popolni model
nelinearne in zato emergentne mreZe dojemanja sveta. Njen program
se kaze v tehnoznanstveni logiki kaosmosa. Zato stroj ni ve¢ nekaj, kar
»funkcionira«. Enostavno zato ne, ker ga ne sestavlja ve¢ zbir funkcij,
povezanih v enoten organizem. To je $e bila znacilnost mehanike in
polavtomatike. Deleuze in Guattari sta jasno napotila na premeno v
dojemanju tehnike-tehnologije, s tem pa tudi ideje stroja v digitalnem

231 O tem glej: Zarko Pai¢, »Shizofrenija i svemir: od kaosa do kontrole«, »Zago-
netka nadolazeéeg dogadaja: izmedu vjere i tehnoznanosti (Heidegger i Deleuze)«,
v: Treéa zemlja, str. 109-164, 165-203.

193



svetu umreZenja informacij. Pravzaprav je bolje govoriti o strojih, saj
bit v postajanju dolo¢ajo mnostva in razlike. Singularnosti se pomno-
zujejo. Razlike pa so tisto nezvedljivo znotraj mreze »postajati-drugi
in drugacen«.?*

Mimogrede navrzeno, ali ni pomenljivo, da sta dva temeljna pro-
blema razvoja operacijskih sestavov racunalniske tehnologije poveca-
nje delovnega spomina in pospesevanje hitrosti (speed-acceleration)
protokolov, potrebnih za deskanje po internetu? Oboje izhaja iz ideje
mozganov kot kreativnega kaosmosa. Dispozitiv pomnjenja napoteva
na shranjevanje informacij v stanju njihove implozije. Hitrost pa se
navezuje na velic¢ino, ki je v svoji relativnosti lahko absolutna, vendar
le, ¢e se hkrati kaze v odnosu do tock v prostoru kot inertnosti. Seda-
njost je v klasi¢ni metafiziki prisotnosti dojeta iz ideje bliska oziroma
trenutka ovekovecenosti v tistem, kar je prostorsko doloceni »tu« ozi-
roma »tukaj«. Vendar je jasno, da s hitrostjo ne moremo doseci meja
kon¢nega. Na sledi epikurejske metafizike je Deleuze Ze v zgodnejsih
delih Logika smisla (Logique du sens) ter Razlika in ponavljanje (Di-
[ference et répetition) zastavil problem absolutnega prostora-in-casa z
vidika pospesevanja snovi kot energije.”* To, kar pospesevanje vzgi-
bava, ni ni¢ drugega kot informacija na »planu/ravni imanence«. Za
tem ni nikakrSnega drugega stvarnika oziroma inteligentnega dizaj-
nerja (Boga). Vendar je nekaj prikazenskega v onem, kar Laplace go-
vori o newtonovskem vsemirju, pri ¢emer prevzema figuro »demona«
iz grske metafizike, ki se je je rad posluzeval Platon. Demonsko torej
ni vzgibavanje zla v svetu. Cisto nasprotno, demonsko je v tem, da
ne moremo niti dokazati niti ne dokazati obstoja imanentne masine-
rije samogibanja vsemirja zunaj logike vzrok-posledica (zakona kav-
zalnosti). Zaradi tega vpeljava pojma »neskon¢ne hitrosti« obenem

232 Prim. Gilles Deleuze in Félix Guattari, Anti-Ojdip: kapitalizem in shizofrenija,
prev. J. Kernev Strajn, Ljubljana 2017, str. 48-58. O tem glej tudi: Henning Schmid-
gen, »Nesvjesno strojeva: koncepcije psihickoga kod Guattarija, Deleuzea i Lacanac,
Tvrda (2013) 1-2, str. 131-138.

233 Prim. Gilles Deleuze, Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 1998; Gilles Dele-
uze, Razlika in ponavljanje, prev. S. Tomsi¢ et al., Ljubljana 2011.

194



predstavlja aporijo gibanja v tehnogenezi svetov in klju¢ do razresitve
skrivnosti, zakaj je mreza (network) tisto tretje, kar omogoca sintezo
prostora-in-Casa s sintetiziranjem Einsteinove splo$ne teorije relativ-
nosti in vseh drugih teorij nastanka vsemirja, kot so kvantna teorija,
teorija deterministicnega kaosa, emergence, kontingence in komple-
ksnosti. Nujnosti reda/urejenosti ne more biti brez nakljucja kot ne-
dolocenosti kaosa v trojnem nacinu izpeljave: kot (1) razpada sestava,
(2) nerazumljivosti oziroma nedoumljivosti nasploh in (3) virtualnosti
nastajanja novega. Z »neskoncno hitrostjo« sta si Deleuze in Guattari
prizadevala v obtok vpeljati pojem, ustvarjen iz transjunktivne logike
raztemeljenja pojma biti kot obstojne nespremenljivosti. V nasprotju
z realizmom vnanjega sveta in objektov v topolosko dolo¢enem pro-
storu se zdaj sre¢ujemo z onim, kar ima znacilnosti virtualnosti. Ven-
dar kaos kot virtualnost ne pomeni razpada sestava. Prav nasprotno,
red/urejenost v elipticnem prostoru nedolocenih veli¢in kot stanje na
robu materije in energije terja drugacen nacin ravnovesja. Taksen red
se sam od sebe organizira v krizah in entropiji sestava. Paradoksalno,
vec kot je taksnih dogodkov, bolj je red/urejenost na robu kaosa sta-
bilen. Ni tezko opaziti, da Deleuze in Guattari s tem napotevata na
»novost« pri nastanku globalnega kapitalizma. Njegovo »bistvo« je v
nenehnem tvorjenju novih trzi§¢ kot prostora pospesenega procesa
deteritorializiranja/reteritorializiranja. UmreZevanje kapitala kot »su-
bjekta«-»substance« oziroma tistega necloveskega v formi tehnoznan-
stvenega prodora v vsemirje ravno predpostavlja ukrivljene prostore
ustvarjanja novih vrednosti. Ti so brez klasi¢nega sredisca in robov.
Namesto tega ima mreza v kaoti¢nem redu/urejenosti metastabilnega
ravnovesja svoja vozlis¢a, povratne zanke in rizome. Na njih se odvija
demonski igrokaz postajati-drugi in drugacen. Razlike so bistvo iden-
titete, ne pa njene izpeljanke. Vse kar o skrivnosti ustvarjanja »nove-
ga« iz »bistva« tehnogeneze virtualnih svetov lahko re¢emo, je to, da
o tem ne moremo nicesar ve¢ re¢i. Kaos v nelinearnosti nakljucij je
sam po sebi v tolik$ni meri v legi »neskon¢ne hitrosti« nihilizma, da je
misljenju nerazumljiv in nedoumljiv. Ce si tak§no misljenje s pomo¢jo
starih pojmov umislja, da lahko prenikne v misterij »mozganov, ki
ne mislijo ve¢ metafizi¢no, je v veliki iluziji. Kolikor »mozgani« v for-

195



mi »umetne inteligence« sploh $e mislijo, potem je tovrstno misljenje
tudi v »zivljenjskih formah«, kot so filozofija, umetnost in znanost,
podobno nerazumljivemu in nedoumljivemu Joyceovemu romanu
Finneganovo bedenje (Finnegans Wake). To »novo« misljenje, onstran
pravil obicajnega jezika, niti noro niti iracionalno, terja povsem dru-
gacna pravila. Enostavno, to je misljenje nezvedljivosti tehnosfere. Ta
pa sama od sebe ustvarja to, kar je treba misliti, in tako tisto misljivo
razteza v neskonc¢nost kot implozijo informacij v brezkon¢ni prazni-
ni. To ni ve¢ tista praznina nekje »vmes« (in-between) med bitjo in
dogodkom. Njeno kraljestvo je zunaj logike razseganja materije v ne-
skon¢nost. Imenujmo jo »praznejsa od praznine, praznina, ki obsta-
ja neodvisno od stvaritve sveta in njegove kozmicne apokalipse na
koncu ¢asov. Na nekem mestu Joyceovega romana o Finneganovem
bedenju so zapisane tudi spodnje besede. Naj ostanejo neprevedljive.
Prevod iz »izvornega« jezika v drugi »izvorni« jezik je Ze tako in tako
postal zadeva transdukcije operacijskega sestava, ne pa cudezne moci
prevajalskega daru, da doseze soubranost v jezikih, s katerimi zivimo
in umiramo. Ce to seveda sploh $e komu kaj pomeni.

»... condemned fool, anarch, egoarch, heresiarch, you have reared
your disunited kingdom on the vacuum of your own most intensely
doubtful soul.«

Epilog

Vse se vrti v kaoticnem krogu ukrivljenih prostorov. Nicesar ve¢
ni, kar bi imelo vnaprej doloceno »bistvo«, svoj kraj in ¢as, s katerima
bi lahko zivelo v zasnutku prihajajocega kot skrivnosti biti. Namesto
tega Zivljenje na robu kaosa, v okrozju nelinearnosti in naklju¢ja, na
platformah kozmicnih strun od doslejsnjih »form Zzivljenja«, kot so
to bile filozofija, umetnost in znanost, terja tiste odgovore na davna
vprasanja metafizike, ki nas osvobajajo od lastnih domisljavih umi-
slekov, da smo postali taksni kot Nietzschejev »poslednji ¢lovek« —
bitja ne¢imrnosti in jeze, ponosa in slave v boju za prevlado na Zemlji
in v medzvezdnih prostranstvih. Od Zrtvovanja narave do dolgcasa

196



¢loveskega prebivanja se v zgodovinskem sosledju epoh, ki sledijo
ideji zakonitosti in nacrta kozmicne evolucije, vije nelinearna pot
udejanjenja moznosti zivljenja v kristaliziranju tistega, kar nima ve¢
nobene zveze z razliko med naravnim in umetnim. Vladavina teh-
nosfere v nenehnem preobrazanju biti kot postajanja je avtopoieti¢ni
izvrg, izpolog ¢loveka iz okovanosti uma v »naravo« in »Zivljenje« v
kraljestvo, v katerem suvereno vladajo kognitivni stroji. Vladanje je
postalo neclovesko. Druzbe so iz forme moci/oblasti kot discipline
dospele do notranjega in vnanjega nadzora. Zahvaljujo¢ vpeljavi di-
gitalnega in biokiberneti¢nega koda je zivljenje v celoti zvedeno na
proizvodnjo-potro$njo tvari, energije in informacije. Ce je $e za Hei-
deggra in po njegovi sledi za cel niz mislecev (Derrida, Flusser, Jonas,
Lévinas, Lyotard, Agamben) bilo jasno, da se misljenje v svoji singu-
larnosti od samega zacetka metafizike pri Grkih pa do kibernetike v
sebi razpotéva na rac¢unanje (Rechnen) in upovedovanje (Dichten),
je za druge mislece, kot so Simondon, Giinther, Deleuze in Guattari,
postalo $e bolj jasno, da tisto »tretje« med omenjenima potema - slike
in jezika — prenika skozi nise tehnogeneze samega zivljenja. T. i. »slike
misljenja« se v dobi posthumanega stanja ne da ve¢ opredeliti s sliko
kot mimezisom in predocbo biti. Mesto teh pojmov minulega sveta je
ze zdavnaj zasedla klju¢na beseda/pojem strojev, ki sami ustvarjajo
nove svetove brez pomoci ¢loveka in njegove bozanske roke. Gre, se-
veda, za informacijo kot napotilo za delovanje, ki sintetizira biolosko
in postbiolosko izkustvo »Zzivljenja«.

Prehod v to novo formo oznacuje konec vsakr$ne zgodovine. Ko
niti Zrtvovanje Drugega niti dolgcas prebivanja, sublimiran v umetno-
sti, igri, ljubezni, ne moreta pojasniti, kaj »nadcloveka« kot hibridni
stvor/stvar, pravzaprav vzgibava k temu, da sploh nadaljuje z »zgodo-
vino« na ravni vse intenzivnej$ega »napredka« in »razvoja« tehnosfe-
re, se velja vprasati: cemu sploh $e Zivljenje v dobi entropije in kaosa?

Med Einsteinovim reklom, da Bog ne kocka, in Mallarméjevim
verzom, da met kock nikoli ne bo odpravil naklju¢ja, ne velja iskati
neke »srednje resitve« kot zmiritve dveh nac¢inov misljenja: enega, ki
je zasnovan na pojmu »nujnosti« (quidditas) kot fakti¢nosti biti, in

197



drugega, ki se zateka k »nakljuc¢ju« kot kontingenci nastanka svobode
izbora s pojmi nedolocenosti, nelinearnosti in verjetnosti. »Umetna
inteligenca« (A-intelligence) sloni na hibridnem spetju »uma« in »in-
tuicije«. Zato je edini pravi problem digitalnega sveta to, kako poveca-
ti delovni spomin kognitivnega stroja zaradi shranjevanja neskon¢ne
mnozine novih informacij in kako neskon¢no pospesiti zZivljenje, iz-
hajajo¢ iz njegovega spremenjenega genskega koda. Med pomnjenjem
Casa in hitrostjo gibanja je tisto »vmes« (in-between). Ta nekraj ime-
nujmo digitalna praznina, ki sredi nicesa samega zeva kot nekaks$na
¢rna luknja.

V enem najprepricljivejsih esejev o tej problematiki je Jean Bau-
drillard spregovoril o »ekstazi komunikacije«. Ta nastane, zahvaljujo¢
u¢inku implozije informacij. Zivljenje v mreZi, ki ne pozna ve¢ razlike
med dnevom in nocjo, delovnim in prostim ¢asom, ker je vse postalo
brezrazlicno in homogeno, ne more biti ni¢ drugega kot konstruira-
no zivljenje simulacije (privida in resni¢nosti kot resni¢nega privida).
Taksno Zivljenje pa tece zunaj cloveskega telesa in temu telesu Ze od
davnine pripisovanih svojskosti. Cista kiberneti¢na telesnost prehaja
v orbitalno samoto v druzbah, tako presevnih od orgij vizualiziranja,
da sta iz njih izginila sleherna zacaranost in zacaranje, s tem pa tudi
¢udovitost skrivnosti.

»Danes pa ni ve¢ ne scene ne zrcala; namesto njiju sta ekran
in mreza. Namesto odrazajoce transcendence zrcala in scene
obstaja neodrazna povrsina, ena sama imanentna povrsina, na
kateri potekajo operacije - gladka operacionalna povrsina ko-
munikacije. [...] Fantazije o mo¢i, hitrosti in izkori$¢enju se ne
povezujejo s samim objektom, temve¢ se taktika potenciala po-
vezuje z uporabo; obvladovanje, nadzor, upravljanje, optimizaci-
ja igre moznosti, ki jih ponuja avtomobil kot vektor in sredstvo,
ne pa kot objekt psiholoskega zatoc¢is¢a. Sam subjekt, nenadoma
spremenjen, postane racunalnik za krmilom, ne pa opiti demiurg
moci. Sredstvo zdaj postane nekaksna kapsula, njena armaturna
plosca se spremeni v mozgane, okolna pokrajina pa se odpira kot

198



televizijski ekran (namesto Zzivljenja-v-projektilu) [...] Zasebna
‘telematika’: vsaka oseba se vidi za krmilnim mehanizmom hi-
poteti¢nega stroja, oddvojena v polozaju popolne in odmaknjene
suverenosti, neskon¢no oddaljene od svojega univerzuma biti.
To pomeni, v polozaju, ki je enak polozaju astronavta v kapsuli,
v brezteznem stanju, ki nujno terja nenehni orbitalni let in za-
dostno hitrost, ki preprecuje padec na planet njegovega porekla.
[...] Prava vsakdanja narava zemeljskega prebivalisca, hipostazi-
rana v prostoru, pomeni konec metafizike.«**

To je to. Dovrsen opis posthumanega stanja, v katerem se celotna
pot zgodovinske drame biti, od Zivali do ¢loveka, zdaj kaze kot »og-
romni katalog slik«, kot se je neko¢ izrazi Hegel o polozaju samozave-
danja na koncu zgodovine, ko ostane le Se absolut, ki z enim o¢esom
pogleduje samega sebe. Tudi besnilo in okrutnost Zrtvovanja v vojnah,
s katerimi si ¢loveska vrsta tesi zejo po krvi, ni problem. Prav tako se
tudi dolgcas kot fenomen globoke potonelosti v ponavljajoce se giba-
nje vretena biti samé nadomesti s prazno hitrostjo vse v neskon¢nost.
Vse to ze od zdavnaj ni ve¢ nikakrSen problem. Seveda, niti malo ni
tesilno, da se vse dogaja kot povratek ali nadomestek tistega, kar je
resni¢no preslo, simbolno pa e naprej zivi v dvojnih svetovih so-
dobnosti: z ene strani v fascinaciji nad tehnogenetskim proizvajanjem
novih stvorov/stvari, z druge v ritualnem kanibalizmu z druga¢nimi
sredstvi, ki izpricuje tisto, kar je strukturalni antropolog Claude Lévi-
-Strauss med svojimi raziskavami o tabuju incesta kot zacetku kulture
v vseh svetovnih civilizacijah odkril kot skrivni vzgib nezvedljivosti
nasilja. Zivljenje se namre¢ odvija kot igra in kot boj. Razlog je v tem,
da temelji na kodificiranem redu Zelje po priznanju bitja. Ce ne bi bilo
svobode kot izvornega »bistva« vsakega bitja v breznu svetov, tudi ne
bi bilo suzenjstva v podrejanju Drugemu. Zrtvovanje bi bilo nesmi-
selno, dolgcas pa z ni¢imer izzvano stanje globoke potonjenosti v Nic.

234 Jean Baudrillard, »The Ecstasy of Communication«, v: Hal Foster (ur.), The An-
ti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture, New York 1998, str. 146-147.

199



Bogovi in Bog so svetovni zgodovini vladali le kot »veliki Drugi«
oziroma kot Zakon razdvojenosti med rodovi/vrstami. Na njihovem
obstoju se je utemeljevalo misljenje o onem neznanskem dogajanju
razlike in sorodnosti med petimi formami (duhovnega) zivljenja, ki
ustrezajo danasnji zgodovini petih ¢lovekovih cutov: (1) mit; (2) reli-
gija; (3) umetnost; (4) filozofija in (5) znanost. Pot k »$estemu ¢utug,
ki sta jo v 20. stoletju zacrtala ezoteri¢ni filozof Peter D. Uspenski in
avantgardni umetnik Kazimir Malevi¢, predstavlja razprtost sveta kot
meta-zavesti in zvedenosti fizi¢nega prostora na enodimenzional-
nost.”* Zato je tehnosfera zacetek povsem druge in drugacne »zgo-
dovine«. Onstran misljenja metafizike in njenih dvojstev um-telo,
narava-kultura, ¢lovek-stroj se razpirajo ve¢dimenzionalni prostori. Z
njimi ne upravlja vec telesna, temvec kibernetska obc¢utenjskost. In-
tuicija ne izhaja iz neposrednosti izkustva tistega, kar prihaja v ¢asu.
Tvori se v nevrokognitivhem procesu ob¢utenjskosti, v katerem se ¢as
izrac¢unava v neskon¢nih delitvah gibanja in se ga ne meri ve¢ v narav-
nih ritmih prehajanja skozi nevrone.

V teznji po doseganju neskoncnosti in vecnosti kot tehnogenezi
brez deleza bozjega in ¢loveskega ono tehni¢no v »bistvu« same teh-
nike nadaljuje svoje »drugo Zivljenje« brez Zrtvovanja in dolgcasa. Vse
»novo« se vedno znova ustvarja v procesu tehni¢nega reproduciranja
umetne narave. Zato se tudi vse mesa in kriza. Le da je »zdaj« brez
»tujas, ker se vse razmesca po brezmestnem, natancno tako kot se do-
lo¢a virtualni prostor razseganja kognitivnega vsemirja, v katerem zi-
vimo kot poslednja bitja neke zastarele evolucije, v kateri se je zivljenje
iz »nakljucja« preobrazilo v »nujnost«.

Misliti »bistvo« stroja kot samosmotra in samovzgibanosti vse v
neskonc¢nost, je mogoce $ele tedaj, ko nismo ve¢ ujeti v »plan tran-
scendence«. To, da zunaj tega »novega« kaosa, ki ureja vsak mozen
red/urejenost, ni nicesar in da je praznina v homogenosti hitrosti
nova usoda onega, kar je preostalo od ¢loveka, terja slovo od utopij in
distopij sveta. Spinoza je filozofijo definiral tako, kot so jo Ziveli grski

235 Prim. Pjotr D. Ouspensky, Tertium Organum, Guildford 2010.
200



stoiski modreci, spravljeni z nujnostjo in naklju¢jem zivljenja v izred-
nosti njegovih kon¢nih meja. Nicesar ne pricakovati od bodoc¢nosti,
ne zalovati za preteklostjo, ki neizogibno pusca le blede sledi v spomi-
nu. In, ne nazadnje, iz sedanjosti ne ustvarjati tiranije »novega« nad
izvornim vretenom biti v zgodovinskem sosledju epoh. Biti pomeni
misliti o tistem, kar »je« v vseh moznostih, ki so ¢loveku na razpolago.
Brez prekomerne strasti in brez ravnodusnega racionalizma v odnosu
do Zivljenja, nastalega v misteriju univoknosti biti.

Misliti ne pomeni sklepati pogodbe s hudi¢em o zmagi uma nad
besnilom zgodovine. To, kar iz misljenja dela ¢lovekovo dostojanstvo,
je v opredelitvi svobode kot spoznane nujnosti biti. Mogoce bi bilo
treba to opredelitev vseeno spremeniti. Namesto »spoznane nujnosti«
velja dodati klju¢no besedo teorije kaosa — nakljucje — in na videz bo
vse tako kot prej. Ceprav vemo, da bo v temelju drugaéno. Misliti tisto,
kar prihaja po koncu igrokaza zgodovine Zivali-¢loveka-stroja, pome-
ni biti odprt za igro kock z nec¢im, kar je onstran meja tehni¢nega
nasploh. Moznosti takega misljenja pa ne dosegajo njegovega slikov-
nega jezika, v katerem dan za dnem postajamo $tevilka, tocka, crta,
potegnjena pod bilanco povrsine.

Kaj pa, ¢e misliti tisto, kar prihaja, pomeni razpreti prostor nece-
mu, kar ni niti od blizu podobno filozofiji, umetnosti in znanosti?

201



POGOVOR Z ZARKOM PAICEM

(Dean Komel)

Zarko, si ne le pri¢a, pa¢ pa tudi izpri¢evalec dogajanj v hrvaski
filozofiji in kulturi zadnjih desetletij. Kako bi jo okarakteriziral?

V devetdesetih letih 20. stoletja sta bili hrvaska filozofija in kultu-
ra ujetnici konservativne politi¢ne revolucije v znamenju obnove t.
i. tradicionalnih narodnih vrednot. Rezultat te »duhovne obnove« je
bil padec intelektualne ravni kompetentnega dialoga s svetom. Vra-
¢anje v preteklost se v postmoderni dobi vedno kon¢a v fundamen-
talizmu. Posledica tega, da se je hrvaska identiteta gradila iz take
filozofije in kulture, je bilo karikirano razumevanje evropskega hori-
zonta kot nekak$nega neohistoricisticnega kic¢a. V zadnjem desetle-
tju se je stanje normaliziralo. V filozofiji je ve¢ orientacij ze na rav-
ni fakultet, na katerih se ta predava (Filozofska fakulteta, Hrvaske
Studije, Katoliska bogoslovna fakulteta, Filozofska fakulteta Druzbe
Jezusove, vse v Zagrebu, ter filozofske fakultete na Reki, v Zadru
in Osijeku). V Zagrebu obstaja tudi moc¢na alternativna teoretska
scena znotraj delovanja multimedijskega instituta (MaMa). To je zu-
najinstitucionalno sredisce razli¢nih neomarksisti¢nih, anarhistic-
nih, aktivisti¢nih teoretskih iniciativ in gibanj, akademska filozofija
na Hrvaskem in z njo povezani koncepti kulture pa se usmerjajo v
bioetiko, analiti¢no filozofijo, poststrukturalizem, kulturne $tudije
(cultural studies), novej$o fenomenologijo in antropologijo. Filozo-
fija ni zgolj zrcalo razvoja hrvaske druzbe ter njenih travm in upov.
Je tudi posebni akademski diskurz tistih, ki v druzbi in kulturi po-
sedujejo posebne kompetence, je varuh zakladnice tradicije, ki jo je
nujno treba resiti iz ideolosko-politi¢nega objema. Ce naj uporabim
parafrazo temeljnih idej Lyotardove filozofije — na delu je postmo-
derno stanje v stanju mirovanja. Ker sem v zadnjih desetih letih,
odkar smo ustanovili revijo za teorijo, kulturo in vizualne umetno-

202



sti Tvrda, deloma tudi sam sodeloval pri premes$canju filozofije in
kulture iz skrepenelih institucionalnih sredi$¢ in dejavnosti v smer
proti novim glasovom in orientacijam, bi to stanje lahko oznacil tudi
kot decentrirani sklop kulture odprtosti do Drugega.

Kaj se je zgodilo po simbolnem padcu Berlinskega zidu?

Padec Berlinskega zidu je bil simboli¢ni trenutek vstopa v
postzgodovinsko stanje. Pri tem je treba pojem stanja (condition)
razlikovati od situacije (situation). Stanje je svetovnozgodovinsko
prekrivanje ideje in realnosti globalnega reda kot edinstvenega
prostora gospodarstva, politike in kulture v ¢asu totalne mobili-
zacije kapitala onstran vseh meja nacij-drzav. Gre za sklop uni-
formnosti in homogenosti, ki — paradoksalno - funkcionira samo
entropi¢no. Red se obnavlja v stalnih krizah, ki jih sam sistemsko
proizvaja. Najnovej$o svetovno krizo je mogoce samo po zunanjih
ucinkih primerjati s tisto s konca dvajsetih in zacetka tridesetih
let 20. stoletja. Danes ne obstaja eno samo sredisce. V takem sta-
nju kaoti¢ne kompleksnosti globalnega sveta je edini smoter, ki e
preostane, stabilnost v menjavah, kot pravi Heidegger v protokolu
Vier Seminare (V. Klostermann, Frankfurt na Majni 1977), znan-
stveno-tehni¢ne produkcije »sveta« kot objektov/stvari. V nasprot-
ju s tem, ¢emur pravimo stanje, pojem situacije predpostavlja moz-
nost prihodnjega dogodka spremembe stanja. Stanje je zdajsnjost
brez dimenzije prihodnosti, situacija pa moznost dogodka prihaja-
jocega, ki pomeni radikalen prelom s tiranijo aktualnega. Situacija
ima v sebi vedno dimenzijo negotovega, realne moznosti obrata
obstojecega stanja, ki se ga v dobi globalizacije z njeno politi¢no-
-ekonomsko-kulturolosko ideologijo neoliberalizma dojema kot
»naravni« red druzbenih odnosov in kot »nujnost« udejanjenja
svetovne zgodovine kot vladavine svobode. Stanje lahko opredeli-
mo s pomocjo Foucaultovega pojma biopolitike. To je samoregu-
liranje Zivljenja znotraj sklopa drzave, druzbe in kulture, katerega

203



znacdilnost sta nadziranje in discipliniranje, predstavlja pa suvere-
no moc¢ v ¢asu odprave suverenosti nacionalne drzave. Paradoks je
torej v tem, da se je totalitarni red komunizma porusil s pomocjo
ideje individualne svobode drzavljana, ki si zdaj prizadeva pose-
dovati tiste stvari iz okrozja potrosniske kulture liberalnega kapi-
talizma, ki so mu bile doslej odtegnjene. Svoboda je torej pogoj
moznosti izgube svobode v popredmetenem svetu stvari. Nujnost
objektiviranja svobode v stvareh pa zahteva zasebno lastnino. Sim-
bolno dejanje svobode v porusenju Berlinskega zidu je bil obenem
tudi zacetek vseskozi$njega nelagodja v svobodi, preobrazeni v ab-
straktni znak menjave golega Zivljenja za nicevost izbire t. i. Zi-
vljenjskega sloga v ekstazi globalnega materializma potro$niskega
kapitalizma. Konec realnega socializma leta 1989 in njegove ideo-
logije, ki jo vulgarno imenujemo komunizem, je bil zares epohalen
dogodek. Eno je ideologija komunizma, drugo pa Marxova ideja
komunizma kot konca zgodovine v pomenu sprevrnitve Heglove
konstruktivne dialektike zgodovine. Epohalni dogodek konca ide-
ologije komunizma zaznamuje sesutje dolgotrajnega totalitarnega
koncepta odprave mes§c¢anske druzbe in liberalnodemokrati¢ne dr-
zave v 20. stoletju. Problem je v tem, ker je postzgodovinsko stanje
v svoji pojavni formi razvoja znanosti, tehnologije, novih medijev
in komunikacije brez ideolosko-politi¢nih meja nekaj skrajno po-
$astnega. PoSastnost izhaja iz tega, da se vse alternative obstojecega
globalnega reda sveta kazejo kot neverodostojne »male utopije«. V
svoji knjigi Zaobrat (Zaokret, Litteris, Zagreb 2009) sem pokazal,
da je rezultat konca globalizacije v tem, da neoliberalni kapitali-
zem danes ne potrebuje ve¢ politi¢ne ideologije »svobode« v smis-
lu tradicionalnega razumevanja ¢lovekovih pravic in humanizma.
Posastni biopoliti¢ni stroj namre¢ funkcionira politi¢no hibridno,
priblizuje se novim avtoritarnim ureditvam. O tem pric¢ajo vzpo-
ni Kitajske, Rusije in Indije v globaliziranem svetu - ekonomiji.
Taksno je postzgodovinsko stanje po padcu komunizma. Vse se je
zvedlo na igro svetovne volje do moci, za katero ni ve¢ nikakr$ne
iluzije resnice in vrednot.

204



V revijah Tvrda in Europski glasnik skusa$ uveljaviti evropski
duhovni horizont, predvsem tam, kjer se mu naznanjajo njegove
skrivne meje. Jih lahko naznacis?

Meje evropskega duhovnega horizonta so Ze zdavnaj postale flu-
idne meje svetovnozgodovinskega horizonta idej, kar $e posebej ve-
lja za 20. stoletje. Ta metafizi¢ni pojem duhovnega horizonta, ki ga
najdemo v Husserlovi fenomenologiji in Heideggrovem misljenju,
poseduje vzviSeni ton, ki se noce ukloniti preobrazanju vsega, kar je,
v gole kulturne vrednosti. Skrite meje Evrope so prav tam, kjer se od-
pira moznost resni¢nega dialoga med filozofijo, religijo in umetnostjo
v sodobnem svetu. Znanost je s svojim biokulturnim generiranjem
zivljenja s pomoc¢jo novih tehnologij storila nekaj najbolj radikalnega
v vsej doslejsnji zgodovini. V svojem eksperimentiranju z naravo je
odpravila razliko med ¢lovekom, zivaljo in strojem. Zivljenje je pos-
talo umetna konstrukcija, tako kot so mnozi¢ni mediji, ki so neko¢
opravljali instrumentalno funkcijo prenosnika informacij, postali sam
pogoj moznosti konstrukcije sveta kot mreze akterjev v njem. Du-
hovnega horizonta Evrope ne doloc¢a niti njeno globalizirano gospo-
darstvo niti njena nebogljena politika ustvarjanja nekak$nega (kon)
federalnega imperija svobode. Evropa v tem procesu odpoveduje
zato, ker — v transpoliti¢cnem smislu - ni zacela dovolj hitro opravljati
vloge korektiva trde ameriske politike absolutnega hegemona moci v
sodobnem svetu. Evropa ni politicno nebogljena zato, ker se ni usta-
novila iz ideje politicnega drzavljanstva brez kulturnih razlik, kot so
se ZDA, temve¢ zato, ker je sama rezultat $irjenja ekonomske logi-
ke moderniziranja na svoja nekdanja kolonialna obmog¢ja in v svoje
vzhodno obrobje. To je verjetno posledica njene strahotne izku$nje z
dvema modeloma totalitarnih redov (fasizmom/nacizmom in komu-
nizmom). Habermas in Derrida sta leta 2003 s svojo zahtevo po novi
Evropi, ki se bo resila skusnjav po novi kolonialni moci, odprla pog-
lavitno vprasanje o moc¢i oz. nemoci njene politicne samodolocitve:
vprasanje identitete v sferi duhovne konstrukcije idej svobode, pra-
vi¢nosti in enakosti. Evropi v njenem nenehnem prikritem spopadu z

205



Ameriko preostane le to, da se poskus$a znova utemeljiti v tistem, kar
je njena »krhka usoda«, ¢e naj uporabim izraz, ki vzbuja metafizi¢ne
spekulacije, znane iz filozofije Zivljenja. To njeno krhko izrocilo, de-
dis¢ina in edino zavezujoce bistvo v dobi obrezbistvenja, v kateri je
vse biopoliti¢no in biotehnolosko nadomestljivo, ni verska obnova kr-
$¢anstva kot odgovor na ideoloske fundamentalizme islama, v katerih
je kultura istovetna s kolektivno identiteto nacije in religije, temve¢
filozofija in umetnost v oblikovanju nove identitete sveta brez meja.
Meje duhovnega horizonta Evrope se skrivajo v epohalni preobrazbi
modernega sveta v globalni red istosti znanosti in kulture. Moderna
je evropski projekt vzpostavitve uma na breztemeljnem temelju sveta,
ki se je dovrsil v krizi uma in v razrusenju vseh dotlej veljavnih tran-
scendentalnih nacel. Nova identiteta Evrope zdaj temelji na odprtosti
do Drugega. Pri tem filozofija ni ve¢ spekulativna filozofija, in umet-
nost ne gola simboli¢na konstrukcija nihilisti¢no izpraznjenega sveta.
Preostane nam le Se to, da po sledeh Heideggra in Derridaja, po sle-
deh Pessoe in slikovnega obrata (iconic turn) v vseh pojavih sodobne
umetnosti skusamo ta horizont svobode in resnice-v-delu obvarovati
pred usodnimi strategijami uistosmerjenosti, Gleichschaltung, vsega,
ki se skrivajo pod masko brezpogojnega napredka in mnozi¢ne druz-
be znanja. Danes je evropski duhovni horizont edina resni¢na utopija
in dogajanje obrambe duha v humanistiki, umetnosti in Zivljenju. Vse
drugo je resentiment, v katerem ni subjekta prevladovanja izrednega
stanja krize.

Kateri avtorji so ti posebej v oporo pri tvojih premisljevanjih?

Marx, Nietzsche, Heidegger, Derrida, Lyotard, Baudrillard, Dele-
uze, Sloterdijk. Ce hoces misliti sodobno postzgodovinsko stanje in
situacijo prihajajocega dogodka, to od tebe terja, da se odreces stro-
gi pripadnosti enoznac¢ni filozofski orientaciji, npr. fenomenologiji,
hermenevtiki, dekonstrukciji, postmarksizmu ali poststrukturalizmu.
Vendar to nikakor ne pomeni, da si tedaj obsojen na eklekticizem. Ta

206



ocitek zavracam, saj menim, da te Ze samo misljenje kompleksne in
paradoksalne zadeve sodobnega sveta (znanosti, tehnologije, umetno-
sti, religije, Zivljenja) napotuje k tistemu prihajajo¢emu onstran sle-
hernega okrozja, ki bi ga dolocale metafizi¢ne discipline. Kot pravi
Holderlin v Mnemozini: »Znamenje smo, nerazloZljivo ... in skoraj
smo izgubili jezik v tujstvu.« Dialog z omenjenimi misleci je nujen, ¢e
ho¢emo razumeti nov horizont »sveta«, ki mu pomen podarjajo ste-
vilo (komunikacija), slika (vizualnost) in beseda (tekst). To je digital-
no in tehni¢no-tehnolosko konstruirani svet telematske prisotnosti.
Posastno, prikazensko transparenten, slikovno fascinanten, v njem je
sleherno novo bitje hkrati Ze telo/slika in telo/beseda. Jezik prej ome-
njenega misljenja terja nekak$no posebno fenomenolosko redukcijo.
Svet, o katerem govorim, namre¢ ni »svet«, kultura ni »kultura« in
¢lovek ni »¢lovek«. Ne pomagajo nam vec zaobrati v preteklost, zato
da bi nam bilo bolj jasno in zatrdno tisto, kar se dogaja v svetu total-
ne mobilizacije. Zivimo v dobi apokalipse brez apokalipse (Derrida).
Novi jezik za novi »svet« je treba $ele izgraditi.

V jedru tvojih razmisljanj je preobrazba pojma kulture, ki ga je
zacrtala, pa tudi precrtala, postmoderna. Kaksen pomen lahko $e
pridamo pojmu kulture danes, v pogojih globalizacije?

Sodobne interdisciplinarne teorije globalizacije so Ze od samega
zacetka, odkar se ukvarjajo s to »megaidejo«, v ocitnih tezavah. Pogoj-
no razlikovanje med pristopi tradicionalno razvejenih druzboslovnih
in humanisti¢nih znanosti je bilo na koncu 20. stoletja postavljeno
na preskus. Globalizacija je terjala prekorac¢evanje posameznih strogo
zamejenih predmetnih podrocij. Sociologija, ekonomske analize glo-
balizacije, politologija in vse bolj stevilne Studije o premeni smisla in
pomena kulture v globalni dobi so v svojem znanstvenem pristopu
k temu fenomenu skusale odpreti moznost premisleka obrata druz-
bene, politicne in kulturne paradigme. To, za kaksen obrat (turn) pri
tem gre, v dovolj$nji meri izpri¢uje »karierna pot« $ele pred kratkim

207



vzpostavljene akademske postdiscipline vizualnih kultur/studij zunaj
anglosaksonskega sveta. V Nemciji so se tako na zacetku 21. stoletja
odrekli neokantovski delitvi na druzboslovne in duhoslovne (huma-
nisti¢ne) znanosti v prid t. i. kulturoloskih znanosti. To ne pomeni
zgolj premene celotne paradigme od Kanta do Hegla, skupaj z no-
silnimi pojmi spekulativno-dialekti¢ne filozofije, kot so um, duh in
absolut. Se ve¢, to pomeni tudi nov nadin obravnave procesualnega
konstruiranja kulture. Kultura, v svoji trocleni enotnosti performa-
tivno-pragmaticno-semioti¢ne prakse ustvarjanja novih identitet, je
zdaj prevzela smisel ¢lovekove identitete. Identiteta je klju¢na bese-
da vseh teorij globalizacije. Preobrazanje identitete se od socialnega,
politi¢nega delovanjskega polja pomakne h kulturnemu. Kaj pome-
ni to, da se kultura v novem pomenu konstruira kot performativno-
-pragmati¢no-semioti¢ni sklop? Ni¢ drugega kot to, da je kultura zdaj
izgubila »privzdignjeni« pomen socializiranega duha. Tak koncept
je obveljal po neokantovskem konstituiranju filozofije kulture in du-
hoslovnih znanosti (Geisteswissenschaften). Danes je kultura z ene,
filozofske plati izgubila pomen moralnega postulata in vrednote, po
drugi, socioloski plati pa je pridobila nekaj na prvi pogled izjemne-
ga. V dobi postmodernega kulturnega obrata (postmodern cultural
turn), ki poteka od sedemdesetih let 20. stoletja naprej, se kulture ne
pojmuje ve¢ kot podsistem $irSega druzbenega sistema, temve¢ kot
avtonomno podrocje z lastno logiko smisla. Kultura kot tekst in slika
zaseda privilegirano mesto v socioloskih raziskavah. Razlog za to je
nastanek pluralnega sveta druzbenih odnosov v postindustrijskih dr-
zavah Zahoda. Kompleksno semiotiko kulture tvorijo znaki identitete
cloveka kot kompleksnega in pluralnega bitja v njegovi performativni
in pragmati¢ni doloc¢enosti. S tem ko se je v globalni dobi izhodisce
premaknilo proti prazni sredici kulture, druzbo v njej kulturno do-
lo¢a udejanjanje v prostoru, u¢inek pragmati¢ne koristnosti kot raci-
onalna izbira (rational choice) in, nazadnje, struktura odnosov med
oznacevalcem, oznacencem in znakom v vseh sferah njene sodobne
konstrukcije. Poenostavljeno povedano, v prejsnji paradigmi moder-
ne konstitucije druzbe je bila kultura stati¢na kategorija. V postmo-
derni in globalni dobi pa je kultura postala (vizualna) konstrukcija in

208



s tem dinamic¢na kategorija. Enako velja tudi za sodobno ekonomijo
in politiko. Prav razlika med druzbeno konstitucijo kulture in kultu-
rolosko konstrukcijo druzbenega pa doloca karakter te premene pa-
radigme. Ce je prej kultura imela pomen smotra in cilja druzbenega
razvoja, je v globalni dobi postala le sredstvo nove ideologije neolibe-
ralnega kapitalizma. Ta premena je Se vedno le v tem, da se kultura na
razli¢ne nacine repolitizira. Zdaj je sredstvo/cilj konstrukcije novih
identitet nacije, kake partikularne druzbene skupine ali pa subkultur-
nega Zivljenjskega sloga. V novem veku vse do danes obstajajo trije
temeljni koncepti kulture: (1) humanisti¢no-razsvetljenski koncept
spopolnjevanja ¢loveskosti s pomocjo umetnosti, religije, filozofije in
znanosti; (2) antropoloski koncept, ki kulturo razumeva kot vseobse-
gajoci zivljenjski svet kake druzbene skupine na omejenem prostoru
teritorialne suverenosti v dobi moderne; (3) semioti¢ni koncept kul-
ture kot obelezja identitete, ki se artikulira v zgodovini diskurza, teks-
ta in vizualno oblikovane druzbene stvarnosti. Prvi koncept temelji na
eti¢no zasnovanem pojmu vrednote, drugi na pojmu (individualne in
kolektivne) identitete, tretji pa na pojmu svobodne izbire Zivljenjske-
ga sloga (lifestyle). V globalni dobi se vsi trije koncepti zgodovinsko
in strukturalno prezamejo, in sicer kot nacini reprezentiranja druz-
bene konstrukcije realnosti. Sama realnost ni ve¢ nekaj, kar bi bilo
zajamceno na transcendentalen nacin. Ne nanasa se ve¢ na univer-
zalno delovanjsko polje subjektov/akterjev, v katero slednji — ¢e naj
uporabim terminologijo sociologa Pierra Bourdieuja — vpisujejo svoj
akumulirani simbolni in kulturni kapital. Prav nasprotno, realnost je
izziv nenehnega Zivljenjskega konstruiranja sveta. Postglobalna kul-
tura je bistveno nov biopoliti¢ni sklop. V njem ¢lovek ne funkcionira
ve¢ kot subjekt ali akter dogajanja, ki bi pri tem izhajal iz svoje volje
do spreminjanja okolnega sveta, temve¢ kot subjekt/akter nove kom-
pleksne situacije. V tem biopoliticnem sklopu se kultura kaze kot nova
meja med naravo in druzbeno bitjo. V globalni dobi je kultura ima-
ginarno, simbolno in realno postala zaprti krog semioze/znakovanja
samih znakov globalnega kapitalizma in njegovega moznega prevla-
dovanja. Tudi ¢e danes medije, informacijo in komunikacijo pogojno
$e razlikujemo od tradicionalnega delovanjskega polja kulture, je to

209



samo $e zaradi diskurzivne navade, tako kot tudi raba pojmov, kot
sta druzbena struktura in razvoj, spada v zastareli imaginarij socio-
logije moderne, ne pa v realni svet globalnosti z njegovimi mrezami,
atraktorji in kompleksnimi okolji. Ob koncu globalizacije bi morali
premisliti, kaj sploh $e po kulturi, kakr$no smo poznali in s pomocjo
katere smo iskali nove svetove smisla. Kultura ocitno ni ve¢ alternativa
globalizaciji, saj je sama postala nadomestni biopoliti¢ni stroj njene-
ga mocevanja. Zato je nujnost obrata (furn) obenem tudi nujnost, da
ideoloskemu sklopu neoliberalne globalizacije odvzamemo pravico,
da svet usmerja v eno samo smer — »besnila brez potesitve«. Kultura v
tem novem obratu ne pomeni vrnitve k izginulemu horizontu novo-
veskega humanizma, temve¢ vstop v kompleksne strukture Zivljenja.
Zaobrat k sliki (visual-iconic), prostoru (space), telesu (corporal) v me-
dijsko konstruiranem svetu dogodka oznacuje metamorfozo kulture
in njen novi horizont, ne pa to, da je izginila iz sveta.

Fenomen estetizacije sveta je spremenil status estetike, ki ze dol-
go ni vec¢ zgolj pomozna filozofska disciplina, marvec je v procesih
medializacije obcutenja in dojemanja ponovno postala »teorija za-
znavanja«. Kaj pravzaprav zaznavamo?

Estetizacija sveta je ve¢ od procesa, v katerem svet postaja slika ali
na novo pojmovana celostna umetnina (Gesamtkunstwerk). Ce fran-
coski postmoderni filozof Paul Virilio v nekem intervjuju pravi, da je
nadzvoc¢no letalo Concorde »lepSe« od Cézannove slike gore St. Victo-
ire, potem moramo vedeti, da je to radikalizacija Marinettijeve izjave
iz Futuristicnega manifesta o samotraski Nike in drvec¢em avtomobi-
lu. Ni problem v tem, da svet postaja estetski objekt. To je bilo jasno
ze tistemu, ki je bil paradigmatski umetnik zgodovinske avantgarde
- Marcelu Duchampu. Problem je, e tak estetski objekt zacenjamo
obravnavati s stali$¢a lepote in mere, Ce torej artefakt iz okolnega sve-
ta izenacimo s statusom umetniskega dela. V tem smislu je celotna
sodobna umetnost pravzaprav estetska »spoznavna teorija« sveta kot

210



umetniskega dela brez umetniskega dela. Sodobno nelagodje v zvezi
z umetnostjo je e toliko vecje, ker nove estetike (instalacije, perfor-
mativnosti, digitalnosti) ne pri¢ajo ve¢ o obnovi ze zdavnaj izginu-
lih kategorij tradicionalne estetike, temve¢ o moznostih reflektiranja
umetnosti onstran razlike med iluzijo in realnostjo. Ko ideja postane
umetnisko delo ali pa dogodek v realnem ali virtualnem prostoru,
lahko z vso upravi¢enostjo govorimo o udejanjenju teznje moderne
umetnosti, da bi se sama razvezala v tistem, kar jo vzgibava. To pa je
ideja nove druzbe, kulture in ¢loveka. Toda »novo« $e vedno ni aktu-
alna zdaj$njost, tj. »zdaj«. Artaud je na primer mislil in Zivel gledali-
$¢e, kakrsno nikoli ni obstajalo. Tisto prihajajoce, tisto, kar v resnici
doloca nekaj novega-v-svetu, lahko nastane $ele, ¢e umetnost res ne
bo imela ve¢ nikakr$ne zveze z estetizacijo sveta. Na nekem mestu v
svoji novi knjigi Einfiihrung in die Anti-Philosophie (Uvod v anti-fi-
lozofijo, C. Hanser, Miinchen 2010) sodobni estetik in filozof Boris
Groys, ko se ukvarja z interpretacijo znamenite Heideggrove razprave
Izvor umetniskega dela, trdi, da Heidegger umetnosti emfati¢no pri-
soja mesto postavljanja resnice-v-delo zato, ker moderno umetnost
od Kleeja naprej dojema iz horizonta prihodnosti, tako reko¢ »futu-
risticno«. Groysu bi lahko pritrdil. S to pripombo, da je treba esteti-
ko filozofsko osvoboditi vseh drugih nalog, razen te, da si postavlja
vprasanje o mejah estetskega nasploh v dobi postzgodovinske situa-
cije izginotja metafizicno utemeljenega sveta. Skromna naloga, ki pa
nikakor ni manj zahtevna od vsakr$ne zgodovine estetike.

Izdal si tri zbirke poezije. Kako prehajas v poeticno govorico,
kako danes lahko ta spregovarja v besedi brez sveta?

Na to vprasanje bom odgovoril z verzi iz svoje zadnje zbirke z nas-
lovom Potopljeni (Uronjeni), in sicer iz pesmi z naslovom Porocnik
Broch leta 1909 v Zagrebu:

»Svoboda je nova posast./ Poezija Zivotari v breznu spomina./ Vse
disi po mesecniskem slavju oktobra.«

211



Zaradi svobode v igri jezika z eksperimentom sveta je pesni$tvo
spominjanje na tisto, kar ne more ugasniti, na biv$e in prihajajoce. Vsse
je v jeziku - vse nase skrivnosti, tesnobe in upi, tisto apokalipti¢no
odresilno in ono nicece, kon¢no.

Mislis, da odstiranje novih duhovnih prostorov se lahko sprozi
politi¢ni aktivizem v razmerah krize demokracije? Ji je ta imanen-
tna ali transcendentna?

Ko je demokracija ogrozena, to pa je danes bolj kot kadar koli, saj
se sama preobraza v proceduro ideoloskega slepila o svobodi v raz-
merah postliberalne demokracije, tedaj je edina nuja, da z vsemi raz-
polozljivimi sredstvi demokrati¢ne politicne kulture radikalno delu-
je$ proti »sovraznikom demokracije«, ki niso zunaj sistema, temvec
v njem kot njegovi legitimni akterji, in prav tako razpolagajo z vsemi
njegovimi sredstvi. To pomeni imanentno transcendiranje politike
onstran moderne akumulacije moci in postmodernega pervertiranja
javnega interesa v zasebno zadevo korporativne drzave. Danes je po-
liti¢ni aktivizem resni¢ni odnos odpora do vsesplo$nega narcizma in
ravnodusja kulture kot spektakla, v katerem vse postane banalno, na-
domestljivo, potrosno in nic¢evno.

Ce poskusiva strniti, so danes po vseh vidikih globoko suspen-
dirani vsi poskusi zasilnih pozicij filozofije, ki igra neko, v naj-
boljsem primeru rezervno funkcijo v sferi, Se dosledneje, coni
brezpogojnega funkcioniranja, kot ga zajemas v univerzalizaciji
tehnosfere. Ni vec eti¢nih, estetskih, politicnih, umetniskih, mi-
selnih in drugih alternativ, vsaj ne tako, kot smo si jih lahko done-
davna $e domisljali. To ovedenje je nemara treba vzeti resno v tem
smislu, da dolo¢a nas odnos do tega, kar naj bi izkazovalo resnico
in se sprevraca v prikazen univerzalne lazi, e univerzalnosti in lazi
ne....

212



Za metafiziko je zacetek Ze vedno naznanilo konca zgodovine.
Zato moramo skupaj s Heraklitom, kot to pravilno zatrdi Heidegger
v seminarju, ki ga je imel skupaj s Finkom, zaceti govoriti ne le o biti
kot méni in o ¢asu kot o igri ve¢nega vracanja, temvec tudi o dvo-
znacnosti vsakr$ne zgodovine Zahoda, ki je v znamenju upravljanja
sveta s pomodjo odkritja informacije. Ce re¢emo, da je krog zakljucen,
to seveda ne velja le za t. i. tokovni krog, v katerem nadziramo proi-
zvajanje elektri¢ne energije, temve¢ predvsem za nujno in neizbezno
gibanje same resnice in razprtosti biti. Tezava je torej v tem, da miti¢ni
zacetek razumevamo, izhajajo¢ s konca filozofije v kibernetiki kot re-
alizirani tehnosferi. In tedaj se ,,0zavemo®, da fatalnost zgodovine ni v
tem, da lahko gre v brezkrajnost moznosti. Nasprotno, moznosti so ze
preigrane - Ze s tem, ko je zgodovinski ¢as najtezje breme, ki nam ga
zadaja nihilizem tehnike.

Vse je tako enostavno in prav zato zapleteno. Filozofijo je treba
osvoboditi jarma proizvajalke t. i. univerzalne resnice, ker je to po-
Cetje ze davno postalo nekaj nesmiselnega. Tudi sam Adorno, med
drugimi, v spisu Cemu sploh $e filozofija? zapise, da bi ,filozofija, ki bi
se uveljavljala kot nekaj totalnega, kot sistem, bila sistem norosti.“ Kaj
pa, e taksna norost tvori skrito ,,bistvo“ metafizike, ki jo Ze od Sokrata
naprej imamo za kraljevsko pot k sintezi uma in svobode? Norosti pri
tem nikakor ne smemo razumeti kot negacijo uma, temvec kot moz-
nost njegovega skrajnega udejanjenja v tistem, kar danes tvori triado
kozmologije-astrofizike-biokibernetike. Mit je za filozofijo pricetek
razprtosti zgodovine, tehnoznanost s svojo idejo ustvarjanja umetne
inteligence kot umetnega Zivljenja pa samo dovrsi pot metafizike v
Cisti tehnosferi.

Konec zgodovine velja razumeti natanko tako, kot se ta dogaja v
transparentnosti samega zivljenja — kot psevdo-sintezo filozofije in
umetnosti v nihilizmu absolutne znanosti. Morda kot edini avtenti¢ni
odgovor na to preostaja tisto, kar Rilke v svoji pesmi Apolonov arhaic-
ni torzo na skorajda velelni nacin izreka v verzu ,Zacutis, da se moras
spremeniti“. Lik in delo filozofa morata ostati nezvedljiva na kar koli
vnanjega in prakti¢nega, banalnega in potros$nega. Filozof mora Ziveti

213



radikalno ekscentri¢no, prav zato ker je zivljenje samo postalo nihi-
lizem brezpogojne vednosti in tehnologije, katerih edini smoter je
v avtonomnem gibanju racionalne norosti sveta. Filozof ni umetnik,
ceprav je bilo za Nietzscheja to nujno, zaradi njegove kritike psevdo-
razsvetljenstva metafizike. Filozof je filozof in zato - kot ,,redka Zival®
- mora - z Rilkejevimi besedami - spremeniti svoje zivljenje, ki v svoji
nujni neponovljivosti ostaja avtenti¢na eksistenca svobode, tudi tedaj,
ko pri tem gre za totalni neuspeh. Zakaj? Razlog je v bistvu filozofije.
Nihce ne more ostati ravnodusen spric¢o njenega dogodevanja, v ka-
terem se v slehernem trenutku misljenja vse zvede na ni¢. Filozofija
nas osvobaja od nesmisla in minljivih novotarij, ker iz bistva govorice
spregovarja o radosti duhovne biti, s katero zivimo in umiramo kot
ljudje, vredni tujosti v sebi samih. Tega nih¢e ni vedel bolje od Grkov,
te ,,republike genialnih®, kot je zapisal Schopenhauer.

Ce je ukvarjanje z resnico izgubilo sleherni smisel in ni nobenih
razlogov, da bi se filozofija v tej smeri nadaljevala, prej nasprotno,
ce je odvec vsako iskanje smisla izgubljene resnice, ce filozofija ni
na nobenem kraju vec, kaj bi bila v tej situaciji - tvoja formulaci-
ja? Izbiram najbolj nemogoco oznako - ,,formulacija“ -, da danes
spet kdo ne bi profitiral od nje, ker imam tega cez glavo, skupaj
s t. i. medijsko promocijo i politicnim marketingom v globalnem
kontekstu.

Poglej, vsi t. i. konci v govorici metafizike od Hegla in Marxa do
Heideggra in Foucaulta, kot je konec zgodovine, umetnosti, ¢loveka,
tudi znanosti, brez misljenja, ki prihaja iz filozofije, ne bi bili mogoc¢i.
Da bo paradoks popoln, si vse te konce, kraje in krajine $e lahko zami-
$ljam, ne pa tudi konca filozofije. Filozofija je nastala v grski davnini
kot zgodovinsko-epohalna usojenost in dogodek absolutne lepote in
dostojanstva clovekove eksistence, ki nima drugega namena kot to, da
misljenju dodeli veli¢ino in sijaj biti. Zato filozofija na noben nacin
ni pri ,koncu®, ker je $e edino, kar je preostalo od ¢lovekovega bistva

214



v govorici kot poslednjem odporu do vseprisotnega vizualiziranja v
svetu tehnike. Govorica osvobaja od slikovne simulacije zivljenja, ker
skoznjo spregovarjajo moc ideje, lepota stvari, smrt bliznjega. Posled-
nja beseda, ki pripada tej agoniji sodobnosti, presega sleherni mogo-
¢i eti¢ni obrat, kakr$en je bil recimo Lévinasov, v njegovem iskanju
obli¢ja brezpogojne milosti Drugega kot tujca v tujini. Najdemo jo v
romanu Cas brezbriznosti Alberta Moravie — »ravnodusje, ,vseenost®

Kaj je lahko bolj Unheimlich od te ravnodusne ,,vseenosti“ sleher-
nika-nikakr$nika do filozofije in umetnosti ter njegovega narcistic-
nega uzitka v fetisizmu objektov potros$niske druzbe? Ta ravnodus-
na ,vseenost“ pomeni, da si Nihce in Ni¢ v svetu kot nakljucenosti
udejanjenega tehnonihilizma, v katerem logika medijev od ,filozofije”
terja, da je v funkciji kulture spektakla, enako kot to terja od politi-
ke, etike, religije, zivljenjskega sloga vseh teh ravnodusnih ljudi brez
lastnosti. Formulacija, da je filozofija t. i. kriti¢na praksa in subverziv-
no delovanje v slavo medijev, ki se je posluzujejo privrzenci Lacana in
vulgarno razumljenega Marxa, vzpostavlja hegemonijo filozofije kot
refleksivne ideologije, ki z navideznim uporom zoper neoliberalizem
in potrosnisko druzbo ostaja na ravni kozerije in psevdo-angazirane-
ga postavljanja s pojmovnim kaosom ,revolucije®. To ,insceniranje®
filozofije je pravzaprav postalo tako dolgocasno, da se bodo mediji, ki
ga spodbujajo in mu sledijo, od tega globalnega marketinga idej brez
idej kaj kmalu odvrnili in zadevo predali v roke post- in transhumani-
stom z njihovo apologijo nesmrtnosti cloveka kot kiborga in estetske
prikazni za sleherno novo prihodnost ravnodusne vseenosti.

Problem je v tem, da se te prikazni znotraj logike medijskega pro-
izvajanja dogodkov ne moremo resiti. Mar bi bilo kaj drugace, e bi
se namesto tega uporabnega neolakanovstva za ekrane pojavile sekte
bojevitih analitikov in postfenomenologov, da bi na medmrezju, od
Instagrama do Tik-Toka, kar Zarelo od odvratnega diskurza teh filozo-
fov, ki narcisisti¢no tezijo k temu, da bi bili ve¢ od Lady Gaga in manj
od lokalnih sofistov z omejeno uporabo? Ta mediocentrizem me Ze
dolgo pusca hladnega. Velikodusno ga prepus¢am mediokritetam in-
telektualnega spektakla brez meja. Edini protistrup zoper to so knjige

215



in predavanja, nas§a ACADEMIA VIRTUALIS. Vse drugo je obsojeno
na ravnodusje vseenosti, ki je — ko ga spremljata navidezna slava in
mnozi¢na idolatrija - le e toliko hujse.

Z druge strani, ¢e se —-ne glede na ceno — ne odpoves, marvec
bolj od vsega, od vsih bod - zaslutis kot neko epohalnost tega, kar
manjka v tem, da pride - neko drugacno sfero, neko drugacno
okrozje smisla, ampak to nosis v ¢rki ....

Knjiga, ki sem jo Ze napisal, izdana pa bo pri zalozbi Mizantrop,
ima naslov Obeti prihajajoce filozofije — metafizika, kibernetika in tran-
shumanizem. To je moja ,,poslednja“ filozofska knjiga. Vendar velja to
»poslednje“ razumeti iz bistva filozofije kot metafizike. Tisto eshatolo-
$ko je namrec vedno tudi soteriolosko. Poslednje terja tisto odresilno.
Zato v poslednjem poglavju te knjige premisljam pojma Ereignis pri
Heideggru in événement pri Deleuzu, torej to, kar opredeljuje prebo-
levanje metafizike iz bistva govorice, in ono, kar spada v ustvarjajoco
ontologijo postajanja. Vendar ne mitopoeza ne tehnogeneza nista od-
lo¢ilni za ono tretje, cesar morda $e ni, se pa kot znamenje prihajajoce
filozofije oziroma filozofije prihajajocega pojavlja kot razprtost smisla
iz samega brezdna zgodovine. Proti demonu vseenosti postzgodo-
vinskega ravnodusja se lahko borimo le z misljenjem, vrednim ¢lo-
veka kot blodnjavca in nomada med zoperstavljenima si svetovoma
govorice in slike. Mar ni ze Sofoklej v zborski pesmi iz Antigone rekel:
Veliko je silnega, a ni¢ ni silnejsega od cloveka - polla ta deina kouden
anthropou deinoteron pelei?

216



LITERATURA

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie. Suhrkamp. Frankfurt/M.
1970.

Agamben, Giorgio: Das Offene: Der Mensch und das Tier. Suhr-
kamp. Frankfurt/M. 2002.

Agamben, Giorgio: »Tiananmenc, v: Die kommende Gemeinschatft.
Merve. Berlin 2003. 78-80.

Agamben, Giorgio: Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in prica, prev.
Mojca Miheli¢, Zalozba ZRC, Ljubljana 2005.

Agamben, Giorgio: What is an Apparatus? And Other Essays. Stan-
ford University Press. Stanford 2009.

Agamben, Giorgio: »Otvoreno: Covjek i Zivotinja«, v: Europski
glasnik 17 (2012). 37-95. Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben,
Odprto: clovek in Zival, prev. Vera Troha. Studentska zalozba. Ljublja-
na 2011.

Althusser, Luis: Essays on Ideology. Verso. London-New York 1984.

Araujo, Walker Daiane: »Octavio Paz, leitor de Fernando Pessoa:
critica, tradugdo e poesia«, dostopno na: http://www.brown.edu/De-
partments/Portugese_Brazilian_Studies/ejph/pessoaplural/Issuel0/
PDF/I10A22.pdf

Augée, Marc: Nemjesta: uvod u mogucu antropologiju supermoder-
niteta, prev. Vlatka Valenti¢. Naklada Drustva arhitekata, gradevinara
i geodeta. Karlovac 2001.

Badiou, Alain: Dun désastre obscure sur la fin de la vérité détat.
Editions de ’'Aube. Paris 1998.

Badiou, Alain: »A Philosophical Task: To Be Contemporaries of
Pessoa«, v: Handbook of Inaesthetics. Stanford University Press. Stan-
ford-California 2005.- Prim. Alain Badiou, Mali prirocnik o inestetiki,
prev. Suzana Koncut. KUD Apokalipsa. Ljubljana 2004.

217



Badiou, Alain: Stoljece, prev. Ozren Pupovac, Izdanja Antibarba-
rus. Zagreb 2008; prim. slov. prev.: Alain Badiou, 20. stoletje, prev. A.
Zerjav, Ljubljana 2005.

Badiou, Alain: »The Communist Hypothesis«. New Left Review, st.
49, januar-februar 2009.

Badiou, Alain: L étre et le événement. Seuil. Paris 2010.

Bailey, Kenneth D.: Social Entropy Theory. State University of New
York Press. Albany 1990.

Balso, Judith: Pessoa, The Metaphysical Courier. Atropos Press.
New York-Dresden 2006.

Barbari¢, Damir: »Lepota in mera«, Tvrda 1-2, Ivani¢-Grad, 2000;
prim. slo. prevod A. Kosarja v: Phainomena 39-40, Ljubljana 2002.
225-256.

Bardin, Andrea: Epistemology and Political Philosophy in Gilbert Si-
mondon; Individuation, Technics, Social Sytems. Springer. Heidelberg
2015.

Bateson, Gregory: Steps to an Ecology of Mind: Collected Essays
on Anthropology, Psychiatry, Evolution and Epistemology. University
of Chicago Press. Chicago 2010; prim. Gregory Bateson, Ekologija
idej: zbrani eseji iz antropologije, psihiatrije, evolucije in epistemologije,
prev. G. Pobezin et. al., Ljubljana 2019.

Bauch, Kurt: »Imago«, v: Gottfried Boehm (ur.), Was ist ein Bild?
W. Fink. Miinchen 1994.

Baudrillard, Jean: In the Shadow of the Silent Majorities or » The De-
ath of the Social«. Semiotexte. New York 1983.

Baudrillard, Jean: »The Ecstasy of Communication«, v: Hal Fos-
ter (ur.), The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture. The New
Press. New York 1998.

Baudrillard, Jean: Simulacija i zbilja. Jesenski i Turk. Zagreb 2001.
Baudrillard, Jean: Simulakrumi i simulacije. DAGG. Karlovac 2001.

218



Baudrillard, Jean./Nouvel, Jean: The Singular Objects of Architectu-
re. The University of Minnesota Press. Minneapolis 2002.

Bauman, Zygmunt: Liquid Fear. Polity Press. Cambridge 2006; prim.
Zygmunt Bauman, Tekoca moderna, prev. B. Cajnko, Ljubljana 2002.

Baumgart, Christel: »Das Perspektivische bei Friedrich Nietzsche
und Fernando Pessoa«, dostopno na http://www.textfinding.de/
Pessoa.htm

Beck, Ulrich: Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue
weltpolitische Okonomie. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002.

Beck, Ulrich: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlore-
nen Sicherheit. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2007.

Belting, Hans: Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach
zehn Jahren. Beck. Miinchen 2002. 2. dopol. izdaja.

Benjamin, Walter: »Zentralparke, v: Novi Andeo, Izdanja Antibar-
barus. Zagreb 2008. Prevedla Snjeska Knezevic.

Besangon, Alain: Limage interdite: Une histoire intellectuelle de
liconoclasme. Gallimard. Paris 1994.

Bibo, Istvan, Tibor, Huszar, Jend, Sziic: Regije evropske povijesti,
prev. Eva Grli¢, Igor Karaman, Arpad Vicko. Naprijed. Zagreb 1995.

Blanchot, Maurice: Knjizevni prostor, prev. Vladimir Seput. Litte-
ris. Zagreb 2015. — Prim. slov. prevod: Maurice Blanchot, Literarni
prostor, prev. Jaroslav Skrusny, LUD Literatura, Ljubljana 2012.

Bloom, Harold: The Western Canon: The Books and School of the
Ages. Riverhead Books. New York 1995. - Prim. Harold Bloom, Za-
hodni kanon. Knjige in Sola vseh dob, prev. Nada Groselj in Janko Lo-
zar. LUD Literatura. Ljubljana 2003.

Boehm, Gottfired: »Die Bilderfrage«, v: Gottfried Boehm (ur) Was
ist ein Bild? W. Fink. Miinchen 1994.

Boehm, Gottfried: "Wiederkehr der Bilder”, v: Gottfried Boehm
(ur.) Was ist ein Bild? W. Fink. Miinchen 1994.

219



Bota le, Marc: »Marcel Duchamp, ‘ses célibataires, méme’«, v: Eu-
ropski glasnik. 4/1999. 315-322.

Boyd Maunsell, Jerome: »The Hauntings of Fernando Pessoa«, v:
Modernism/modernity, $t. 19, 1/2012 (januar). 115-137, dostopno na
http://muse.jhu.edu/journals/mod/summary/vO19/19.1

Brockling, Ulrich: »Totale Mobilmachung. Menschenfithrung
im Qualitits-und Selbstmanagement«, v: Brockling, U./Krasmann,
S./Lemke, Th. (ur.), Gouvernementalitit der Gegenwart: Studien zur
Okonomisierung des Sozialen. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002. 131~
167.

Biirger, Peter: Das Altern der Moderne: Schriften zur bildenden
Kunst. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2001.

Caeiro, Alberto: »The Keeper of Ship: XLVII«, v: Poems of Fernan-
do Pessoa. City Light Books. San Francisco 1986.

Campos, de Alvaro: »Biljeske za jednu nearistotelovsku estetiku,
v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, prev. Mirko Tomasovi¢. Konzor.
Zagreb 1997. 252-253.

Campos, de Alvaro: »Pomorska pjesanc, v: Fernando Pessoa, Izab-
rane pjesme, prev. Mirko Tomasovi¢, Konzor. Zagreb 1997. 146-147.
- Prim. slov. prevod: Fernando Pessoa, Pomorska oda/Oda maritima.
prev. Ciril Bergles, SKUC. Ljubljana 2002.

Canguilhem, Georges: A Vital Rationalist: Selected Writings from
Georges Canguilhem. Zone Books. New York 2000.

Castells, Manuel: Uspon umrezenog drustva. Golden marketing.
Zagreb 2000.

Celan, Paul: Gedichte 1. Suhrkamp, Frankfurt/M. 1975.

Chomsky, Noam: A New Generation Draws the Line: Kosovo, East
Timor and the Standards of the West. Verso. London - New York 2000.

Combes, Muriel: Gilbert Simondon and the Philosophy of Transin-
dividual. The MIT Press. Cambridge 2013.

220



Critchley, Simon: »Surfaciality: Some Poems by Fernando
Pessoa and by Wallace Stevens, and the Brief Sketch of a Poetic
Ontology«, dostop na http://www.enl.auth.gr/gramma/grama06/
critchley.pdf

Colovi¢, Ivan: Balkan — Teror kulture, Biblioteka XX. vek. Beograd
2008.

Dahrendorf, Ralf: Razmatranja o revoluciji u Europi. Izdanja Anti-
barbarus. Zagreb 1996. Prevedel Ivan Prpi¢.

Dahrendorf, Ralf: Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine
Politik der Freiheit fiir das 21. Jahrhundert. C. H. Beck. Miinchen 2006.

Danto, C. Arthur: Philosophising Art: Selected Essays. University of
California Press. Berkeley/Los Angeles/London 2001.

Davis, Martin: The Universal Computer: The Road from Leibniz to
Turing. Norton. New York 2000.

Deleuze, Gilles: Logique du sens. Les Editions de Minuit. Paris
1969; prim. Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 1998.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Anti Oedipus: Capitalism and
Schizophrenia. University of Minnesota Press. Mineapolis 1983; prim.
Anti-Ojdip: kapitalizem in shizofrenija, prev. J. Kernev Strajn, Ljublja-
na 2017.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: A Thousand Plateaus. Capitalism
and Schizophrenia. University of Minnesota Press. Minneapolis 1987.

Deleuze, Gilles: »Post-scriptum sur les sociétés de contrdle«, LAu-
tre journal 1. 1990.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Quest-ce que la philosophie? Les
Editions de Minuit. Paris 1991. Prim. slov. prevod, Gilles Deleuze, Fé-
lix Guattari, Kaj je filozofija?, prev. Stojan Pelko. Studentska zalozba.
Ljubljana 1999.

Deleuze, Gilles: Logik des Sinns. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1993.

221



Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Capitalism; A Very Special Deli-
riumg, v: Lothringer, S. (ur.), Chaosophy. Autonomedia/Semiotexte.
New York 1995.

Deleuze, Gilles: Difference et répetition. P. U. E., Paris 2000; prim.
Razlika in ponavljanje, prev. S. Tomsic et al., Ljubljana 2011.

Deleuze, Gilles: Francis Bacon: The Logic of Sensation, Continuum.
London - New York 2003; prim. Logika obcutja, prev. Suzana Koncut,
Hyperion, Koper 2008.

Deleuze, Gilles: Foucault. Les Editions de Minuit. Paris 2004.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Kafka: U prilog manjinskoj knji-
zevnosti«, prev. Ugo Vlaisavljevi¢, Europski glasnik, $t. 18/2013. 589-
687. Prim. Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Kafka. Za manjsinsko knji-
Zevnost, prev. Vera Troha. LUD Literatura. Ljubljana 1995.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Mille plateaux: Capitalisme et
schizophrénie II. Les Editions de Minuit. Paris 2013.

Deleuze, Gilles: Proust et le signes. P. U. E, Paris 2014; prim. Proust
in znaki, prev. Jana Pavli¢, Studentska zalozba, Ljubljana 2012.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Sto je filozofija?, prev. Marko Gre-
gori¢, Sandorf i Mizantrop. Zagreb 2017.

Derrida, Jacques: Spectres of Marx. Routledge. London - New York
1994.

Derrida, Jacques/Vattimo, Gianni: Die Religion. Suhrkamp. Fran-
kfurt/M. 2001.

Derrida, Jacques: Sablasti Marxa: Stanje duga, rad tugovanja i nova
internacionala. Hrvatska sveucili$na naklada. Zagreb 2002.

Eagleton, Terry: Ideology. Verso. London-New York 1991.

Elstester, Friedrich-Wilhelm: Eikon im neuen Testament, Felix Me-
iner. Berlin 1958.

Enzensberger, Hans Magnus: »Hassproduzenten. Eine Erinne-
rung, v: Zickzack: Aufsditze. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1999.

222



Fink, Eugen/Heidegger, Martin: Heraklit: Seminar Winter-
semmester 1966/1967. V. Klostermann. Frankfurt/M. 2014.

Fisher, Mark: Capitalist Realism. Zero Books. London 2009.

Flaxman, Gregory: »The Subject of Chaos«, v: Peter Gaftney (ur.),
The Force of the Virtual: Deleuze, Science and Philosophy. University of
Minnesota Press. Minneapolis 2010. 191-209.

Flusser, Vilem: Kommunikologie. Fischer. Frankfurt/M. 2007.

Foucault, Michel: Power/Knowledge: Selected Interviews and Other
Writings 1972-1977. Ur. Gordon, C. Pantheon Books. New York 1980.

Foucault, Michel: »Technologies of Self (A Seminar with Michel
Foucault at the University of Vermont, October 1982)«, v: Martin,
L.H./Gutman,P../Hutton, H, (ur.), Technologies of the Self. A Seminar
with Michel Foucault. Amherst University Press. Amherst 1988a.

Foucault, Michel: »The Ethics of care for the self as a practice of
freedome, v: Bernauer, J./Rasmussen, D. (ur.), The Final Foucault. The
MIT Press. Boston 1988b. 1-20.

Foucault, Michel: Rijeci i stvari: arheologija humanistickih znanosti,
prev. Srdan Raheli¢, Golden marketing. Zagreb 2002. - Prim. slov. pre-
vod: Michel Foucault, Besede in reci, arheologija humanisticnih znanosti,
prev. Samo Tomsi¢ in Ana Zerjav. Studia humanitatis. Ljubljana 2010.

Foucault, Michel, Vednost - oblast - subjekt, prev. Tomaz Erzar, Kr-
tina, Ljubljana 2003.

Foucault, Michel: The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collége
de France). Palgrave MacMillan. New York 2008; prim. slov. prevod:
Michel Foucault, Rojstvo biopolitike, kurz na Collége de France, prev.
Aljo$a Kravanja, Zalozba Krtina, Ljubljana 2015.

Foucault, Michel: Il faut défendré la société. Cours au Collége de
France 1976. Gallimard/Seuil. Paris 1997.

Fukuyama, Francis: The End of History and The Last Man. The Free
Press. New York 1992.

223



Fukuyama, Francis: The Great Disruption: Human Nature and the
Reconstitution of Social Order. The Free Press. New York 1999.

Galovi¢, Milan: Bog kao umjetnicko djelo: Povijest svjetova u isku-
stvu mitske i religijske umjetnosti. Demetra. Zagreb 2002.

Gasset, José y Ortega : »Razclovecenje umetnosti«. v: Anthropos.
§t. 4/6. 1999, str. 388-407, prev. Veronika Rot.

Gasset, José y Ortega: »Ozivljavanje slike«, v: Europski glasnik, st.
7/2002. Prevedla Tanja Tarbuk.

Gianetti, Claudia: Asthetik der Digitalen: Ein intermedidrer Beitrag
zu Wissenschaft, Medien- und Kunstsystem. Springer. Wien 2004.

Groys, Boris: Die kommunistische Postskriptum. Suhrkamp. Fran-
kfurt/M. 2006.

Groys, Boris: Art Power. The MIT Press. Cambridge Massachu-
setts, London 2008.

Groys, Boris: Einfiithrung in die Anti-Philosophie. Hanser. Miinchen
2010; prim. slov. prev.: Boris Groys, Uvod v antifilozofijo, prev. Tanja
Petri¢ in Tomaz Gru$ovnik, Studentska zalozba, Ljubljana 2010.

Grzini¢, Marina: Fiction Reconstructed: Eastern Europe, Post-socia-
lism & the Retro-Avantgarde. Springerin. Wien. 2000.

Giinther, Gotthard: »Cybernetic Ontology and Transjunctional
Operations«, v: Beitrige zur Grundlegung einer operationsfihigen Dia-
lektik. 1. zv., E Meiner. Hamburg 1976. 249-328.

Gilinther, Gotthard: »Die zweite Maschine«, v: Michael Hagner/
Erich Hoérl, Die Transformation des Humanen: Beitrige zur Kulturge-
schichte der Kybernetik. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2008. 182-195.

Habermas, Jirgen/Derrida, Jacques: » After the War: The Rebirth
of Europe«, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. junija 2003. Prim.
tudi slov. prevod: Jiirgen Habermas/Jacques Derrida, »Povojni pre-
porod Evrope«, v: Nova revija, $t. 259-260, november-december
2003.

224



Habermas, Jiirgen/Ratzinger, Josef: Dialektik der Sekularisierung:
Uber Vernunft und Religion. Herder, Freiburg-Basel-Wien 2005. Prim.
tudi slov. prevod: Jiirgen Habermas, »Prispevek k razpravi s kardina-
lom Ratzingerjem«, v: Nova revija, t. 273-274, januar-februar 2005.

Hardt, /Negri, Antonio: Empire. Harvard University Press. Har-
vard 2000; prim. slov. prevod: Michael Hardt/Antonio Negri, Imperij,
prev. B. Beznec, Ljubljana 2003.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Asthetik.
Suhrkamp. Frankfurt/M 1986. Theorie- Werkausgabe, 13. zv.

Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, Max Niemeyer, Tiibin-
gen 1969. - Prim. slov. prev.: Heidegger, Martin: O stvari misljenja,
prev. Tine Hribar, Slovenska matica, Ljubljana 2021.

Heidegger, Martin: »Die Zeit des Weltbildes«, v: Holzwege. Vittorio
Klostermann. Frankfurt/M. 1972.

Heidegger, Martin: Vier Seminare. V. Klostermann. Frankfurt/M.
1977.

Heidegger, Martin: Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im
Ausgang von Leibniz, Gesamtausgabe. 26. zv. 1I. del: Vorlesungen
1919-1944 (ur. Klaus Held) V. Klostermann, Frankfurt/M. 1990. 2.,
pregledana izdaja.

Heidegger, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs,
Gesamtausgabe, 20. zv. I1. del: Vorlesungen 1923-1944 (ur. Petra Jae-
ger). V. Klostermann. Frankfurt/M. 1994.

Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare: Protokolle, Zwiegespriiche,
Briefe. V. Klostermann. Frankfurt/M. 1994.

Heidegger, Martin: Was heisst Denken?, GA, 8. zv., Vittorio Klos-
termann. Frankfurt/M. 2002; prim. slov. prevod: Martin Heidegger,
Kaj se pravi misliti?, prev. Ale§ Kosar, Ljubljana 2017.

Horl, Erich: »Das kybernetische Bild des Denkens«, v: Die Trans-
formation des Humanen: Beitrige zur Kulturgeschichte der Kybernetik.
Suhrkamp. Frankfurt/M. 2008. 182-195.

225



Horl, Erich: »Die offene Machine: Heidegger, Giinther und Simon-
don tiber die technologische Bedingung«, MLN (2008) 3. 632-655.

Huntington, Samuel P.: The Clash of Civilisations and the Remaking
of World Order. Simon & Schuster. New York 1996; prim. slov. prevod:
Samuel P. Huntington, Spopad civilizacij, prev. Barbara Simoniti, Lju-
bljana 2005.

Jameson, Fredric: Cultural Turn: Selected Writings on the Postmo-
dern 1983-1998. Verso. London-New York 1998; — Prim. slov. prevod:
Fredric Jameson, Kulturni obrat: izbrani spisi o postmoderni, prev. Pri-
moz Krasovec, Studia humanitatis, Ljubljana 2012.

Josipovici, Gabriel: The Lessons of Modernism & Other Essays. Pal-
grave Macmillan. New York 1987.

Kandinsky, Wassily: »Uber das Geistige in der Kunst«, v: Der bla-
ue Reiter. Dokumente einer geistigen Bewegung, uredil A. Hiineke.
Reclam. Leipzig 1986.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Suhrkamp. Frankfurt/M.
1979. Werkausgabe, X. zv., B 124/125. 4. izd. - Prim slov. prevod Rada
Rihe: Immanuel Kant, Kritika razsodne moci. Zalozba ZRC. Ljubljana
1999.

Katunari¢, Vjeran: Lica kulture. Izdanja Antibarbarus. Zagreb
2007.

Kellner, Douglas: Media Culture. Routledge. London-New York 2003.

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth: (ur.), Falsche Gegensitze: zeit-
gendsische Positionen zur philosophischen Asthetik. Edition Suhrkamp.
Frankfurt/M. 2002.

Kittler, Friedrich: »Schrift und Zahl: Die Geschichte des errechne-
ten Bildes«, v: Christa Maar, Hubert Burda (ur.), Iconic Turn: Die neue
Macht der Bilder. DuMont. Koln 2005. 186-203.

Kittler, Friedrich: »Signal-Rausch-Abstand«, v: Die Wahrheit der
technischen Welt: Essays zur Genealogie der Gegenwart. Suhrkamp.
Frankfurt/M. 2013. 214-231.

226



Koslowski, Peter: Die Priifungen der Neuzeit: Uber Postmodernitiit,
Metaphysik, Philosophie der Religion, Gnosis. Edition Passagen. Wien
1989.

Kramer-Friedrich, Sybille: »Informationsmessung und Informa-
tionstechnologie: oder iiber einen Mythos des zwanzigsten Jahrhun-
derts«, v: Alois Huning in Carl Mitcham (ur.), Technikphilosophie im
Zeitalter der Informationstechnik. Friedrich Vieweg & Sohn. Braun-
schweig 1986. 81-96.

Kroker, Arthur: »The Image Matrix«. 2002. www.Ctheory.Net

Lacan, Jacques: XI Seminar — Cetiri temeljna pojma psihoanalize,
prevedla Mirjana Vujani¢-Lednicki. Naprijed. Zagreb 1986; prim.
slov. prev.: Jacques Lacan, Stirje temeljni koncepti psihoanalize, prev.
R. Mo¢nik, Z. Skusek in S. ZiZek, Cankarjeva zalozba, Ljubljana 1980.

Latour, Bruno/Weibel, Peter: Das Ende fiir das ‘Ende der Kunst’:
Uber den Tkonoklasmus der modernen Kunst«, v: ICONOCLASH:
Jenseits der Bilderkriege in Wissenschaft, Religion und Kunst, ZKM,
Karlsruhe — The MIT Press. Cambridge, Massachusetts, London 2002.

Latour, Bruno: Mi nikada nismo bili moderni: Ogled iz simetricne
antropologije. Arkzin. Zagreb 2004; prim. slov. prev.: Bruno Latour,
Nikoli nismo bili moderni. Eseji iz simetricne antropologije, prev. Sasa
Jerele, Studia humanitatis, Ljubljana 2021.

Lembke, Thomas: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analy-
se der modernen Gouvernementalitit. Argument. Hamburg-Berlin 1997.

Lemke, Thomas: »Foucault, Governmentality, and Critique«, v:
Rethinking Marxism Conference. University of Amherst (MA). 2000.
September 21-24.

Lemke, Thomas: »The Birth of Biopolitics - Michel Foucault’s Lec-
ture at the College de France on Neo-Liberal Governmentality«. Eco-
nomy & Society 30, 2. 2001. 190-207.

Liessmann, Konrad Paul: Philosophie der modernen Kunst. WUW.
Wien 1999.

227



Lipperheide, Christian: Die Asthetik des Erhabenen bei Friedrich
Nietzsche: Die Verwindung der Metaphysik der Erhabenheit. Konigsha-
usen und Neumann. Wiirzburg 1999.

Lovink, Geert: Dark Fiber: Tracking Critical Internet Culture, The
MIT Press. Cambridge Massachusetts. London 2003.

Liibbe, Hermann: Im Zug der Zeit: verkiirzter Aufenthalt in der Ge-
genwart. Springer. Berlin-Heidelberg 1992.

Liideking, Karlheinz: »Zwischen den Linien: Vermutungen zum
aktuellen Frontverlauf im Bilderstreit«, v: Gottfried Boehm (ur.) Was
ist ein Bild? W. Fink. Miinchen 1994.

Jean-Francois Lyotard, Différend, Minuit, Pariz 1983. - Prim. slov.
prevod Jelice Sumi¢-Riha: J.-F. Lyotard, NavzkriZje, ZRC SAZU, Lju-
bljana 2003.

Lyotard, Jean Francgois: The Inhuman: Reflections on Time. The Po-
lity Press. Cambridge-London 1991.

Manovich, Lev: The Language of New Media. The MIT Press. Lon-
don-New York 2001.

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Asthe-
tik des Performativen. Edition Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002.

Mersch, Dieter: »Con-Stellare: Reflexive Epistemik der Kiinste«,
v: Epistemologien des Asthetischen. Diaphanes. Ziirich 2015. 131-186.

Mitcham, Carl: Thinking Through Technology: The Path between
Engineering and Philosophy. University of Chicago Press. Chicago
1994.

Moles, Abraham A.: »Design und Immaterialitét«, v: Florian Rotzer
(ur.), Digitaler Schein, Asthetik der elektronischen Medien. Suhrkamp.
Frankfurt/M. 1991.160-170.

Monteiro, Adolfo Casais: (ur.) Poesia de Fernando Pessoa. Editori-
al Presenca. Lisboa. 2006.

228



Miinch, Richard: Globale Eliten, lokale Autorititen: Bildung und
Wissenschaft unter dem Regime von PISA, McKlInsey ¢ Co. Suhrkamp.
Frankfurt/M. 2009.

More, Max/Vita-More, Natasha: (ur.), The Transhumanist Reader:
Classical and Contemporary Essays on the Science, Technology and Phi-
losophy of the Human Future. Wiley-Blackwell. Oxford 2013.

Norris, Christopher: Uncritical Theory: Postmodernism, Intellectuals
and the Gulf War. The University of Massachusetts Press. Amherst 1992.

Nussbaum, Marta C./Cohen, Joshua (ur.), Za ljubav domovine:
Rasprava o granicama patriotizma, prevedli Drinka Gojkovi¢ in Slavi-
ca Mileti¢. Biblioteka XX. Vek. Beograd 1999.

Ouspensky, Pjotr, D.: Tertium Organum. White Crow Books. Gu-
ildford 2010.

Pai¢, Zarko: »San i preobrazbe: Ispovijesti Drugoga u Knjizi nemi-
ra Fernanda Pessoe/Bernarda Soaresa«, v: Fernando Pessoa. Knjiga
nemira. Konzor. Zagreb. 415-428.

Pai¢, Zarko: Politika identiteta: kultura kao nova ideologija. Izdanja
Antibarbarus. Zagreb 2005.

Pai¢, Zarko: Mo¢ nepokornosti: intelektualac i biopolitika. Izdanja
Antibarbarus. Zagreb 2006.

Pai¢, Zarko: »Teorija danas«, v: Kresimir Purgar (ur.), K 15 - Poj-
movnik suvremene hrvatske umjetnosti. ART magazin KONTURA.
Zagreb 2007. 150-165.

Pai¢, Zarko: Vizualne komunikacije: uvod. Centar za vizualne stu-
dije. Zagreb 2008.

Pai¢, Zarko: Zaokret. Litteris. Zagreb 2009.

Pai¢, Zarko: Posthumano stanje: Kraj Covjeka i mogucnosti druge
povijesti. Litteris. Zagreb 2011.

Pai¢, Zarko: »Shizofrenija i svemir: od kaosa do kontrolec,
»Zagonetka nadolazeteg dogadaja: izmedu vjere i tehnoznanosti

229



(Heidegger i Deleuze)«, v: Treca zemlja: Tehnosfera i umjetnost.
Litteris. Zagreb 2014. 109-164, 165-203.

Pai¢, Zarko: »Technosphere — A New Digital Aesthetics?: The Body
as Event, Interactivity and Visualization of Ideas«, v: Zarko Pai¢, Kre-
$imir Purgar (ur.), Theorizing Images. Cambridge Scholars Publishing,
Newcastle 2016. 121-143.

Pai¢, Zarko: »Zasto je umjetnost zagonetka? Theodor W. Ador-
no i ‘prestabilirana disharmonija’ svijeta«, v: Knjizevna republika, §t.
5-8/2017.129-155.

Pai¢, Zarko: »Crna kutija« metafizike: Kibernetika i absolutno vre-
me stroja, TEHNOSFERA, 2. zv., Sandorf i Mizantrop. Zagreb 2018.

Pessoa, Fernando: Paginas Intimos e de Auto-Interpre¢do (ur. Ru-
dolf Lind in Jacinto do Prado Coelho). Atica. Lisboa 1966.

Pessoa, Fernando: Knjiga nemira, prev. Tatjana Tarbuk. Konzor.
Zagreb 2001. Slovenski prevod, Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja,
prev. Barbara Jursic¢ Terseglav. Cankarjeva zalozba. Ljubljana 2001.

Pessoa, Fernando: Textos Philosophicos, 1. zv., v: Obras Completas
de Fernando Pessoa, izbral in predgovor napisal Anténio de Pina Co-
elho. Atica. Lisboa 2006.

Pessoa, Fernando: Psihotipija, prev. Miklavz Komelj, Mojca Med-
vedsek in Ciril Bergles. Mladinska knjiga. Ljubljana 2007.

Pessoa, Fernando: Philosophical Essays: A Critical Edition. Contra
Mundum Press. New York 2012.

Pias, Claus: »Zeit der Kybernetik — Eine Einstimmungg, v: Claus
Pias (ur.), Cybernetics: The Mac-Conferences 1946-1953: The Complete
Transactions. Diaphanes Ziirich 2004. 9-41.

Pickering, Andrew: The Cybernetic Brain: Sketches of Another Fu-
ture. University of Chicago Press. Chicago 2011.

Platon: Gastmahl/Phaidros. Wiesbasden, VMA. Diusseldorf/
Ko6ln 1959. - Prim. slov. prev.: Platon, Zbrana dela, prev. in spre-

230



mna beseda Gorazd Kocijanci¢, Celjska Mohorjeva druzba, Celje
2006.

Platon: Kratil, prev. Dinko Stambak. Studentski centar Sveucilista
u Zagrebu. Zagreb 1976.

Plotnitsky, Arkady: »Chaosmologies: Quantum Field Theory, Cha-
os and Thought in Deleuze and Guattari's What is Philosophy?«, Pa-
ragraph 29 (2006) 2. 40-56.

Reichle, Ingeborg: Art in the Age of Technoscience: Genetic Engine-
ering, Robotics and Artificial Life in Contemporary Art. Springer. Wien
2009.

Ribeiro, Nuno Felipe: »Pessoa - the plural writing and the sensa-
tionist movement«, v: Hyperion, $t. 2/2010 (november). 79 (74-95).

Rieserbrodt, Martin: Die Riickkehr der Religionen: Fundamentalismus
und der »Kampf der Kulturen«. C. H. Beck. Miinchen 2001. 3. izdaja.

Rose, Nikolas: »Tod des Sozialen? Eine Neubestimmung der Gren-
zen des Regierens«, v: Brockling, U./Krasmann, S./Lemke, Th. (ur.),
Gouvernementalitit der Gegenwart: Studien zur Okonomisierung des
Sozialen. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002. 72-109.

Salmann, Elmar: »Im Bilde sein: Absolutheit des Bildes oder Bil-
dwerdung des Absoluten?«, v: Gottfried Boehm (ur.), Was ist ein Bild?
W. Fink. Minchen 1994.

Scheibler, Ingrid: »Effective History and the End of Art: from Nie-
tzsche to Danto«. Philosophy & Social Criticism, $t. 5-6. 1-28.

Schmidgen, Henning: »Nesvjesno strojeva: koncepcije psihickoga
kod Guattarija, Deleuzea i Lacana«, Tvrda (2013) 1-2. 131-138.

Schulze, Gerhard: Erlebnisgesellschaft: Kultursoziologie der Ge-
genwart. Campus. Frankfurt/M.-New York 1992.

Simondon, Gilbert: LIndividuation psychique et collective: a la lu-
miére des notions de forme, information, potentiel et métastabilité. Au-
bier. Paris 2007.

231



Sloterdijk, Peter: Versprechen auf Deutsch: Rede iiber das eigene
Land. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1990.

Sloterdijk, Peter: Srdzba i vrijeme: politicko-psiholoski ogled, prev.
Nadezda Cacinovi¢. Izdanja Antibarbarus. Zagreb 2007. - Prim. slov.
prev.: Peter Sloterdijk, Srd in cas: politicno-psiholoski poskus, prev. Sla-
vo Serc, Studentska zalozba, Ljubljana 2009.

Stock, Gregory: Redesigning Humans: Our Inevitable Genetic Futu-
re. Houghton Miftlin. Boston 2002.

Strasser, Peter: »Nezakljucena sekularizacija umetnosti«. Europski
glasnik. 4/1999

Sutli¢, Vanja: Praksa rada kao znanstvena povijest: Povijesno mis-
lienje kao kritika kriptofilozofijskog ustrojstva Marxove misli. Globus,
Zagreb 1987.

Sutli¢, Vanja: »Delo in bog«. prev. S. Krusi¢, v: Apokalipsa. st.
110/111/112. 2007. 188-240.

Talan, Nikica: Fernando Pessoa: djelo. Disput. Zagreb 2013.

Tschumi, Bernard: Architecture and Disjunction. The MIT Press.
Cambridge, MA-London 1996.

Virilio, Paul: Brzina oslobadanja. DAGGK, Karlovac 1999. /Prim.
slov. prevod: Paul Virilio, Hitrost osvoboditve, prev. S. Pelko, Student-
ska zalozba. Ljubljana 1996.

Virilio, Paul: The Information Bomb. Verso. London-New York 2000.

Weber, Jutta: Umkdmpfte Bedeutungen: Naturkonzepte im Zeitalter
der Technoscience, Campus. Frankfurt/M.-New York 2003.

Weiss, G. Martin (ur): Bios und Zoé: Die menschliche Natur im Zeital-
ter ihrer technischen Reproduzierbarkeit. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2009.

Wiener, Norbert: Cybernetics: or Control and Communications in
the Animal and the Machine. MIT Press. Boston 1948.

232



Wiener, Norbert: The Human Use of Human Beings: Cybernetics
and Society. The MIT Press, Hughton Miftlin Company. Boston, New
York 1954.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus Logico-Philosophicus, Routledge.
London-New York 1974. — Prim. slov. prevod: Ludwig Wittgenstein,
Logicno-filozofski traktat, prev. Frane Jerman. Mladinska knjiga. Lju-
bljana 1976.

Zagoricnik, Franci: To je stvar, ki se imenuje pesem. Obzorja. Ma-
ribor 1972.

Zenith, Richard: »Introduction: The Birth of Nation«, v: Fernando
Pessoa, A Little Larger than the Entire Universe: Selected Poems, prev.
in ur. Richard Zenith, Penguin Books. London 2006. XIIT-XL.

Zima, Peter: Asthetische Negation: Das Subjekt, das Schéne und das
Erhabene von Mallarmé und Valéry zu Adorno und Lyotard. Konigsha-
usen und Neumann. Wiirzburg, 2005.

Zizek, Slavoj: The Sublime Object of Ideology. Verso. London-New
York 1991.

Zizek, Slavoj: Did Somebody Say Totalitarianism? Five Interventi-
ons in the (Mis)Use of a Notion. Verso. London-New York 2000.

Zizek, Slavoj: (ur.) LACAN: The Silent Partners. Verso. London -
New York 2006.

Zizek, Slavoj: The Parallax View. The MIT Press. Cambridge
Massachusetts. London 2006; - Slavoj Zizek, Paralaksa: za politicni
suspenz eticnega, Drustvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2004.

Youngblood, Gene: »Metadesign, v: Florian Rotzer (ur.), Digitaler
Schein: Aesthetik der elektronischen Medien. Suhrkamp. Frankfurt/M.
1991. 305-323.

233



Zarko Paié

MISLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE - OD
METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Poglavitna karakteristika dela Zarka Paica z naslovom Misljenje in
brezno zgodovine - Od metafizike do tehnosfere je poskus soocenja s
smiselnim razsezjem aktualne druzbene situacije in polozaja huma-
nosti. Oba vidika sta znotraj razli¢nih horizontov in perspektiv $iroko
zastopana v danasnji produkciji filozofskih naziranj, ne da bi se ob
tem obenem posebej zarisalo problemsko polje filozofije same. Ce
je, na eni strani, postalo bolj ali manj oc¢itno, da se stali§¢e filozofi-
je ne more vzpostavljati na tori$¢u Cistega spoznanja, kar je pokazala
predvsem fenomenoloska smer znotraj sodobne filozofije, se, na drugi
strani, javlja tako reko¢ nepremostljiv problem prezentacije filozofije
znotraj formiranja humanisti¢nih ved ter znanosti in akademske sfere
nasploh. Neposredno se v tem pogledu javlja okoli§¢ina, da se sama
predmetnost obravnavanih tem, kakr$ne so, npr., umetnost, moralne
vrednosti, znanstveni dosezki, politika, medijska komunikacija, kaze
v uokvirjenju posebne tujosti smisla, ki opredeljuje kontekst filozofske
pojmovnosti. Slednje najbolj opredeljuje zlasti zaznacevanje destruk-
cije in dekonstrukcije kot alternativnih metodi¢nih prijemov, kakor
sta se oblikovala predvsem znotraj hermenevti¢nih in poststruktura-
listi¢nih razli¢ic sodobne filozofije. Nanje se opira tudi Pai¢, vendar
je poglavitna intencija njegovega premisleka drugacna, kolikor vzame
v zakup, da mora trans-formativna moc¢ filozofije racunati s svojimi
mejami in omejitvami. Temu sledi klju¢no pripoznanje metafizi¢nosti
postmoderne dobe in posthumanisti¢ne zgodovine, ki na metaravni
prehaja v tehnosfero. Znotraj nasega srecevanja z umetnostjo, zna-
nostjo, tehniko, druzbo, kulturo, mediji, politiko in religijo kot for-
mativi naSega Zzivljenjskega sveta ostaja njihova zamrezenost v cono
tehnosfere nevidna in neobc¢utena: a natanko kot taka pospesuje raz-
polozenje svobode razpolaganja z vsem, ki v sebi pogresa sleherno
eksistencialno nujnost.

234



Glede na relevantnost filozofskih pogledov, kakrsno izpric¢ujejo
razmisleki Zarka Paica, izkazuje — upostevajo¢ tudi avtorjevo nepos-
redno umescenost v filozofsko in kulturno diskusijo na Slovenskem
- pri¢ujoci prevod neizpodbitno vrednost za razumevanje sodobne
situacije ¢loveskosti, zato ga brez zadrzkov priporo¢am za subvencio-
niranje s strani ARRS.

Dr. Andrej Bozi¢

Institut Nove revije, zavod za humanistiko

Ljubljana, dne 25. aprila 2022

235



Zarko Paié:

MISLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE - OD
METAFIKE DO TEHNOSFERE

Knjiga Zarka Pai¢a z zbranimi razpravami, $tudijami in eseji
MISLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE - OD METAFIZIKE DO
TEHNOSFERE na najboljsi na¢in predstavlja njegovo edinstveno
tilozofsko misljenje o temeljnih vprasanjih sodobnosti. Avtor, ob
vpogledu v bistvo slike, kritike politi¢ne filozofije glede na problem
konca suverenosti v dobi planetarne totalne mobilizacije kapita-
la, preko analize aporij sodobne umetnosti, vzpostavlja razmerje
med metafiziko in tehnosfero. Knjiga izhodis¢no problematizira
vprasanje pomena umetnosti v obdobju posthumanizma in tran-
shumanizma na osnovi razumevanja transcendentalnega statusa
umetnosti nasploh v ¢asu njenega prehoda v post¢lovesko stanje.

Glavno vodilo knjige, ki se ukvarja tudi s kriti¢no interpreta-
cijo klju¢nih sodobnih filozofov, mediologov, estetikov ter vizual-
nih umetnikov in pisateljev (Lyotard, Derrida, Heidegger, Deleuze,
Pessoa), je poskus tematizacije umetnosti glede na smisel ¢loveka
v tehno-znanstvenih eksperimentih z umetnim Zivljenjem in ume-
tno inteligenco. To pomeni, da Zarko Pai¢ poleg estetskih, onto-
loskih in fenomenoloskih problemov skusa razumeti aporije in
veli¢ino moderne, avantgardne in postmoderne umetnosti kot res-
ni¢nega in pristnega obmocja ¢lovekove svobode. Vprasanje moz-
nosti ¢loveka v dobi uresnic¢ene tehnosfere se v kon¢ni fazi skrci na
vprasanje nujne moznosti umetnosti in zivljenja v tehni¢nem sve-
tu, saj Heidegger v svojih poznejsih delih obrac¢a znameniti Heglov
postulat o nujnosti konca umetnosti v dobi absolutne znanosti.

V celoti gledano Pai¢ s svojim transverzalnim misljenjem pre-
sega meje klasi¢nih filozofskih disciplin in zahteva celovitost misli,
potem ko je postalo gotovo, da s koncem metafizike v kibernetiki
polozaj humanistike predstavlja poskus odpiranja nove eksperi-

236



mentalne poti, ki povezuje filozofijo, politiko, umetnost in zna-

nost.

Izr. prof. dr. Kre$imir Purgar

(Univerza v Osijeku)

Osijek, 25. 4. 2022

237



MISLJEN]JE IN BREZNO ZGODOVINE - OD
METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Avtor: Zarko Pai¢

Izbor tekstov in pogovor z avtorjem: Dean Komel
Znanstvena monografija

Humanisti¢na zbirka INR

Urednika: Dean Komel, Tomaz Zalaznik

Prevod in jezikovni pregled: Samo Krusi¢

Recenzenta: dr. Andrej Bozi¢ in izr. prof. dr. Kre§imir Purgar
Zalozil in izdal: Institut Nove revije, zavod za humanistiko,
Oblikovanje in prelom: Ziga Stopar

Oblikovanje naslovnice: Slaven Pai¢

Tisk: Primitus, d. o. o.

Naklada: 300 izvodov

Leto izida: 2022

Cena: 25 €

Prepovedana je vsakr$na oblika razmnozevanja publikacije brez

pisnega soglasja avtorja.

Delo je nastalo v okviru izvajanja raziskovalnega programa Humanisti-
ka in smisel humanosti v vidikih zgodovinskosti in sodobnosti (P6-0341),
raziskovalnega projekta Problem hermenevticnega razumevanja cloveske
eksistence in koeksistence v epohi nihilizma (J7-4631) in dejavnosti Infra-
strukturnega programa Centra za promocijo humanistike (100036), ki jih
sofinacira Javna agencija za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

Publikacija je izdana s pomocjo sredstev Javne agencije za raziskovalno

dejavnost Republike Slovenije.



Zarko Paié, profesor estetike na Univerzi v Zagrebu, je
avtor Stevilnih knjig s podroc¢ja druzbenih in humani-
stiénih ved, kot so Sl/ka brez sveta, Postclovesko stanje,
Doba oligarhije, Tehnosfera /-V, Nihilizem in sodobnost.

Njegovo razumevanje sodobne filozofije ima v tem okviru
posebno mesto. Pai¢ razmislja o moznosti nastopa priha-
jajocCe filozofije, potem ko se njeno bistvo udejanji v triadi
metafizike, kibernetike in transhumanizma. Ni treba pose-
bej omenjati, da gre za poskus tlakovanja poti razmislja-
nju, ki si po Heideggru in Deleuzu ne predstavlja vec, da je
prihodnost odprta za filozofijo in jo lahko zapolni pluralni
niz t.i. filozofij tehnoznanosti, filma, kulture, vizualnosti ipd.

Knjiga izbranih razprav Mis/jenje in brezno zgodovine - od
metafizike do tehnosfere vkljuCuje sistemati¢no teoret-
sko analizo temeljnega problema sodobnega ¢asa, kako
ubesediti svobodo kot moznost smisla ¢loveka, saj po-
Sastna mo¢ omrezja tehnosfere nastopa kot imanentna
transcendenca umetnega zivljenja, ki vse alternative temu
spreminja v psevdoutopije iniluzorne akcije sveta zivljenja.

3 ‘ E17'014341



	PRVA STRAN
	PAIĆ  3.9
	ZADNJA STRAN

