
M I Š L J E NJ E  I N  B RE ZN O  ZG O D OVI N E

ŽARKO PAIĆ

Od metafizike do tehnosfere

INR



MIŠLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE
–

OD METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Ljubljana 2022

Žarko Paić



CIP - Kataložni zapis o publikaciji
Narodna in univerzitetna knjižnica, Ljubljana

130.2

PAIĆ, Žarko
    Mišljenje in brezno zgodovine : od metafizike do tehnosfere / Žarko Paić ; [izbor 
tekstov in pogovor z avtorjem Dean Komel ; prevod Samo Krušič]. - Ljubljana : In-
štitut Nove revije, zavod za humanistiko, 2022. - (Humanistična zbirka INR)

ISBN 978-961-7014-34-1
COBISS.SI-ID 128271619 



5

KAZALO: 

SVET BREZ SLIKE. AVANTGARDA IN IKONOKLAZEM

SVOBODA POD NADZOROM. O IZGINOTJU DRUŽBE V 
DOBI GLOBALITARNOSTI

 
MELANHOLIJA IN REVOLUCIJA. KULTURA V 
POSTKOMUNISTIČNEM OBSEDNEM STANJU

PESSOA? METAFIZIČNA NOROST EPOHE

METAFIZIKA IN KIBERNETIKA

DEAN KOMEL: POGOVOR Z ŽARKOM PAIĆEM

53

87

113

153

234





5

SVET  BREZ SLIKE1

Avantgarda in ikonoklazem

»Omne corpus fugiendum est.«

Porfirij

1. Uvod

Se bližamo trenutku izginotja tistega, kar še imenujemo slika? Zdi 
se, kot da to vprašanje ne dopušča nikakršne možnosti nikalnega od-
govora. Še več, kot da se že vnaprej meni, da je takšno stanje že na 
delu. Notranje možnosti neslikovnega sveta kot brezpredmetnosti 
slike same ne določajo zgolj vizualne umetnosti 20. stoletja, temveč 
tudi znanstveno-tehnološki sklop sodobnosti. Malevičevi nameri v 

1 Eden »vodilnih« pojmov pričujoče razprave je pojem »slike«, ki ga avtor enako po-
imenuje tudi v izvirniku, ustreza pa nemški besedi »das Bild«, ki v sebi zajema tudi 
pojem »podobe«. »Podoba«, iz stcksl. ‘po dobe’, ‘ustrezajoč liku, obliki’, ‘pravšnja obli-
ka’ nečesa, v prenesenem pomenu tudi ‘ugoden, dober čas’ (od tod sedanji časovni po-
men »doba«), nenazadnje tudi pridevnik ‘dober’ v pomenu ‘pravšnji’, ‘primeren’, ima 
– likovno gledano – nekoliko širši pomen kot »slika«. Nemški umetnostni zgodovinar 
Kurt Bauch (1891–1976) v prispevku Imago, ki ga omenja tudi avtor pričujoče razpra-
ve, za »Bild« navaja dva pomena: »Bild« kot »podoba«, v pomenu »plastike«, »skulp-
ture« (Bildwerk), ki ima samostojno, snovno oprijemljivo »uobličenje«, in »Bild« kot 
»slika«, na kateri je snovnost le »prikazana«, sama pa je ne poseduje. V tem smislu 
»slika« prikazano »odzrcalja/odslikava«, »podoba« pa prikazano naravnost »podaja«, 
je tako rekoč materialni ustreznik »prikazanega«, ki mu zato pripada povsem drugač-
na »ontološka« vrednost. Od tod tudi prepoved prikazovanja v kipih v zgodnjem sre-
dnjem veku, saj to pomeni »idolatrijo«, oboževanje »podobe«, v kateri je »prisotno« 
prikazano, ne pa tudi »slike«, saj je slika zgolj »eikon«, »similitudo« izvornega lika 
prikazanega, torej »odslika«. Verjetno bi se dalo ikonoklastični spor pojasniti prav kot 
dinamično razmerje med pomenoma »Bild« kot »slika« in »Bild« kot »podoba« – tudi 
»sliko« je namreč mogoče dojemati kot »podobo«. Op. prev.         



6

umetnosti je analogno udejanjenje kvantne teorije v fiziki. Zadnje 
dejanje tega enovitega procesa izgube razlikovanja med svetovnostjo 
sveta kot slike in resničnostjo kot okvirom, znotraj katerega slika za-
dobi svoj smisel, se pravkar odvija pred našimi očmi. Zaradi razvoja 
biotehnoloških raziskav, odkritja strukture človeškega genoma, realne 
možnosti kloniranja človeškega bitja zgodba o človekovi subjektivno-
sti in o njegovi nerazdejanljivi identiteti postaja nekaj zgodovinsko 
zastarelega.

Če je 20. stoletje s svojim vrtoglavim razvijanjem tehničnih izumov 
doba spektakla slike, marsikatera napoved zatrjuje, da bo 21. stoletje 
prizorišče vseskozišnjega izginotja slike v digitalnosti gibanja svetlob-
ne hitrosti.2 Po sledeh razmišljanja Paula Virilia je kanadski medijski 
teoretik Arthur Kroker tvegal trditev, da v tem nezadržnem procesu 
izginjanja aparatov fotografije, negativov in okvirnega »očesa« foto-
grafskega aparata, v katerem analognost nadomesti digitalnost, pride 
do premene celotnega transcendentalnega statusa slike. Gre za izgi-
notje slike same.3 Ta radikalna premena seveda nikakor ne pomeni 
tega, da ni več slik. Te so povsod okrog nas. Celoten vidni svet naše 
medijsko-virtualizirane resničnosti naseljujejo slike. Govoriti o kultu-
ri spektakla pomeni govoriti o spektaklu kulture slik. Prav to samou-
mevno in samo v sebi ogledujoče se dejstvo je tisto zares prikazensko 
v svetu, v katerem sleherna stvar iz okrožja človeškega postane slika.

Samo telo kot simulaker postane mesto dogajanja nove slikovnosti 
sveta. Za predlogo slike je z razvojem biotehnologije prišel trenutek 
njenega lastnega izginotja v prihodnosti, ki smo si jo dotlej lahko ko-
majda zamišljali. Televizija, video, digitalna fotografija, skeniranje s 
CT-jem, rentgenski žarki, laserska tehnologija v sodobni medicini, vse 
do digitalnih kamer, ki sledijo vsakemu človekovemu gibu, vsemu nje-
govemu zunanjemu in notranjemu okolišu – mar ni ta sla po pogledo-
vanju za telo in v njega, v telo kot samostojno strukturo biti-v-svetu, 
pravzaprav nasledek dovršitve ikonoklastičnosti avantgarde v vizual-

2 Prim. Paul Virilio, The Information Bomb, Verso, London-New York 2000.
3 Prim. Arthur Kroker, »The Image Matrix«, 2002. www.ctheory.net 



7

ni umetnosti 21. stoletja? Le zakaj bi sicer med filozofi in vizualnimi 
umetniki že več kot dve desetletji potekala razprava o koncu slikar-
stva v dobi informacijsko-komunikacijskih tehnologij? Izginotje slike 
in pojav telesa-v-gibanju kot sveta-slike sta zares prelomna dogodka v 
sodobni umetnosti. Vendar to dogajanje ne zadeva le umetnost samo, 
temveč celotno zasnutost sveta, v kateri se vsa znotrajsvetna, zunaj- in 
nadsvetna bitja kažejo kot dopolnjena brezpredmetnost. Slika ne na-
staja več kot odblesk ali odslikava predmetnosti. Biotehnologija sliko 
proizvaja iz avtopoetičnega sklopa genetskega stroja, z rekombinira-
njem, mutiranjem in repliciranjem vedno že obstoječega telesa.

V umetnosti 20. stoletja se je ta proces razpada predmetnosti začel 
z avantgardo, in sicer v ključnem trenutku Malevičevega suprematiz-
ma. Prehod ali zaobrat od estetike umetniškega dela k estetiki dogodka, 
v katerem sodobna umetnost ni obračunala zgolj s figuralnim slikar-
stvom, temveč tudi nasploh z idejo izvirnosti umetnikovega genija, od-
tod pa tudi radikalno s pojmoma lepega in vzvišenega, postavlja pod 
vprašaj tudi samo možnost ustvarjalnosti v umetnosti.4 Če rečemo, da 

4 Pojem ustvarjanja ni pojem, ki izvorno pripada umetnosti, namreč v njenem no-
voveškem pomenu posnemanja Božjega stvariteljskega dejanja. Umetnik kot ustvar-
jalec v moderni dobi prevzame značilnosti Boga, ki »ustvarja« ex nihilo. Zato gre 
za teološki pojem, ki se je v moderni, prek antropološke kritike metafizike, vzpo-
stavil kot izjemna samodejavnost umetnika genija. Vanja Sutlić v razpravi Delo in 
bog epohalni metafizični horizont človekovega »ustvarjanja« razkrije kot redukcijo 
absoluta: »Kako in kdaj je mogoče, da kako ‘realno’ bivajoče, tradicionalno rečeno: 
tisto, ki je odvisno od drugega (ens ab alio), dobi atribut ‘najrealnejšega’ nasebne-
ga bivajočega (ens a se)? Temeljna poteza tako imenovane ‘realizacije’, ‘udejanje-
nja’ in ‘odprave’ filozofije (metafizike) je odprava nasprotja med dvema svetovoma 
– ‘transcendentnim’ in ‘imanentnim’, med ‘stvariteljskim’ bogom in človekom, golo 
‘stvaritvijo’, med ‘pravim’ svetom in ‘navideznim’, ‘tukajšnjim’ svetom itd. Redukcija 
‘absoluta’ pa se, denimo, godi tako, da tisto, na kar se ta absolut reducira, samo 
prevzame njegove kvalitete in atribute. To se dogaja v celotni poheglovski filozofiji, 
od Feuerbacha do Sartra, najznačilnejša reprezentanta te ‘redukcije’ pa sta Nietzsche 
in Marx.« – V: Vanja Sutlić, Praksa rada kao znanstvena povijest: Povijesno mišljenje 
kao kritika kriptofilozofijskog ustrojstva Marxove misli, Zagreb 1987, str. 136, op. 
20. Nav. po: Vanja Sutlić, »Delo in bog«, Apokalipsa, št. 110/111/112 (2007), str. 
188–240.



sodobni umetnik ne ustvarja umetniških del, temveč z eksperimenti-
ranjem proizvaja novo resničnost, to pomeni, da trdimo, da sodobne 
umetnosti ne moremo ne gledati ne doživljati. V svetu brez slike/po-
dobe je pomemben le dogodek. Zato je sodobna umetnost dogajanje 
sveta kot umetniške izvedbe, ne pa kot umetniškega dela.5 Ta zaobrat 
lahko razumemo le, če izhajamo iz predpostavke, da je ikonoklastičnost 
notranje bistvo avantgarde. Prepoved slike umetnosti in samemu svetu 
ni vsiljena od zunaj. To skušajo bolj ali manj uspešno pokazati nekatere 
nove razlage problema ikonoklastičnosti v sodobni umetnosti.6 

Vendar gre za neko povsem drugo vprašanje. Ne gre nam za to, da 
bi fenomen avantgarde motrili s stališča branjenja ali pa kritiziranja 
njenih doneskov v razvoju sodobne umetnosti, čeprav bomo skušali 
imanentno pokazati, da brez njene radikalne geste zanikovanja tradi-
cije ni mogoče razumeti, zakaj se je načelo o prihodnosti kot nečem 
novem – kar je bistvena ekstaza vulgarne časovnosti, če naj uporabi-
mo Heideggrove izraze iz Biti in časa – povzdignilo do ravni notranje-
ga vzgiba in vnanjega kanona sodobne umetnosti nasploh. Premislek 

5 Prim. Dieter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Ästhetik des 
Performativen,  Frankfurt na Majni 2002.
6 Najbolj izzivalno razpravo o tem problemu zagotovo predstavlja knjiga Alaina 
Besançona L’image interdite: Une histoire intellectuelle de l’iconoclasme, Pariz 1994. 
Kljub temu da si vso zgodovino idej od predplatonskega časa do Maleviča prizadeva 
zaobjeti z razlago, da gre za »intelektualno zgodovino ikonoklazma«, je najmanj, kar 
lahko o njenem donesku rečemo, to, da je dvomljiv, saj avtor avantgardo presoja kot 
redukcijo pojma slike, iz katere je »izgnana« sleherna oblika prisotnosti človeškega 
telesa kot nečesa spotikljivega in kanonu vseskozišnje brezpredmetnosti sveta ne-
primernega. Toda, namesto da bi mesto ikonoklazma v zahodni kulturi opredelil 
kot religijsko-duhovni horizont srečevanja božjega in človeškega v »sliki« samega 
sveta, avtor na spopad avantgarde s »sliko« nasploh gleda kot na nekaj samostojne-
ga in ločenega, kot na problem naziranja sveta, tj. svetovnega nazora, oziroma, še 
več, kot na goli problem »slogovnega« prehoda iz enega obdobja v drugo. S tem pa 
prepoved slike reducira le na osvobajanje moderne od njenih religioznih izvorov. 
Kljub lucidnim Besançonovim postavkam o ikonoklastičnosti v spetju filozofske 
estetike in umetnostne zgodovine ta knjiga ne preizprašuje tega, zakaj avantgarda 
že od samega začetka, ob vrnitvi ikonoklastičnosti v sodobno umetnost, radikalno 
odklanja sleherno obliko predmetnega sveta nasploh.     



9

sveta brez slike/podobe predpostavlja odgovor na naslednje vpraša-
nje: zakaj se je dogodek avantgardne umetnosti 20. stoletja – od Du-
champa, Maleviča do Beuysa, Kieferja in Neue slowenische Kunst – v 
dokončno sintezo umetnosti, življenja in sveta razvil prav v skrajnem 
trenutku izginotja slike? Kako to, da se je tisto, kar je prvotno bilo le 
dejanje umetniškega upora zoper figuralno slikarstvo, preobrazilo v 
stanje nove »vesele apokalipse« (Hermann Broch)? Resnični modus 
tega dogajanja doživljamo kot enkratni dogodek razleta slike v snop 
svetlobne hitrosti, s čimer postane odvečno tudi razlikovanje med 
imaginarnim in realnim v našem zamišljanju prihodnosti.

Iz perspektive sodobne umetnosti, ki samo sebe določa kot avto-
nomno in izjemno samodejavnost duha, ki nima več nobene zveze s 
čimer koli sebi vnanjim, kar bi bilo njena vrhovna opora, bodisi da gre 
pri tem za Boga, družbo, politiko ali pa celo za idejo lepote, ki jo ljudje 
pretežno še vedno doživljamo kot bistvo umetnosti, omenjeni dogo-
dek ne ponuja nikakršnega razloga za povrnitev k preteklosti v smislu 
zaobrata nazaj k figuralnemu slikarstvu. Še najmanj pa gre pri tem za 
kakšno obliko žalovanja za nepovratno izgubljenim časom slike kot 
»odprtega dela«, ki se ustvarja v vzajemnem odnosu med umetnikom 
in občinstvom, denimo v action paintingu po sledeh abstraktnega ek-
spresionizma pri Jacksonu Pollocku. Avtonomna sodobna umetnost 
za preteklostjo ne more žalovati zato, ker je njena časovnost zunaj gole 
ekstaze sedanjosti in prihodnosti kot linearnega niza zdajev.

Estetika umetniškega dogodka je dogodek sam. Ta dogodek zase 
ne terja muzejskega, fiksnega prostora svojega razstavljanja, tako kot 
trajna umetnina. Pravo nelagodje pa izhaja od nekod drugod. Ne za-
deva zgolj ravnodušnega občinstva, na katero ta umetnost cilja z vsemi 
mogočimi različicami šoka in eksperimentiranja. Prav tako tozadevno 
ni bistvena ocena enega dela umetnostnih zgodovinarjev, ki trdijo, da 
so velike razstave sodobne umetnosti (beneški Bienale, Documenta 
v Kasslu) že celo desetletje zgolj spektakel ponavljanja, utrujenosti in 
naveličanosti, pri čemer te sodbe temeljijo na množici različnih no-
vih razlag Heglove teze o koncu umetnosti – denimo na estetski misli 
Hansa Sedelmayra, Joséja Ortege y Gasseta, Arnolda Gehlena, Art-



10

hurja C. Danta ali pa Hansa Beltinga. Če je sodobna umetnost, po 
izkušnji avantgardističnega ikonoklazma, prišla do stanja sveta brez 
slike kot prebivališča svojega dogodevanja, potem so drugorazredne 
razprave o tem, ali figuralno slikarstvo za umetnike lahko postane in 
zakaj lahko znova postane izziv. Sodobna umetnost sloni na temeljih 
avantgarde. Če ne upoštevamo težnje slednje po estetiziranju življenj-
skega sveta, s katerim umetnost postane notranja, imanentna možnost 
sleherne (prihodnje) filozofske estetike, potem sploh ni nikakršnega 
zadostnega in nujnega razloga za prehod oziroma zaobrat iz estetike 
umetniškega dela v estetiko dogodka.

Danes je vsa umetnost sodobna. A ne zato, ker je zavrgla sliko, 
zgodbo, realnost dogodka kot takega v katerem koli modusu njegove-
ga izražanja, temveč zato, ker se njen odnos do realnosti premenjuje 
skladno s premeno realnosti same. Sleherni novi informacijsko-ko-
munikacijski izum postane sredstvo-smoter njene izraznosti – od 
umetnosti videa do virtualne umetnosti, ki vlada danes. Zato govor-
jenje o koncu avantgarde ali pa o njeni obnovi danes enostavno ne 
predstavlja več ustrezne ravni razpravljanja o bistvenem problemu 
sodobne umetnosti.7 Pojasnila sociologije in tistega aspekta umetno-

7 V tej luči tudi najnovejši prispevek vplivnega teoretika avantgarde Petra Bürgerja 
(prim. »Ende der Avantgarde?«, v: Peter Bürger, Das Altern der Moderne: Schrif-
ten zur bildenden Kunst, Frankfurt na Majni 2001, str. 186–192) ne osvetli ključ-
nega vprašanja o post- oziroma meta-avantgardnem življenju same umetnosti, ko 
ni več svetovnonazorskih in/ali ideoloških spopadov s tradicijo, družbenim redom 
in meščanskim družbenim okusom, saj je izginil razlog za njen družbeni obstoj – 
realsocialistična ureditev v vzhodni Evropi. Nihče sicer ne zanika, da so zgodbe o 
East-Kunst v globalni dobi iz zunanje perspetkive zanimive. Vendar tudi izčrpanost 
utopičnih potencialov moderne in avantgardizma (Habermas in za njim Bürger) 
– tudi če gre za kritični dvom o veljavnosti pojasnjevanja fenomena izginotja sli-
ke, vse od Maleviča pa do prazne transcendence besed v Beckettovih dramah in 
prozi, v Adornovi Estetski teoriji – ni več bistvena za nekaj, kar je povsem samou-
mevno: da za sodobno umetnost nista odločilna recepcija t. i. umetniške vrednosti 
avantgardnih del in dialog z njo, temveč to, da se je iz duha avantgarde udejanjila 
sama energija sodobnega sveta, namreč nenehna inovacija, eksperiment, absolut-
ni novum in nazadnje – izginotje slikovnosti samega sveta v brezpredmetnosti re-
sničnosti. Že s prvim dejanjem avantgardne preobrazbe umetnosti iz same narave 



11

stne zgodovine, ki si prizadeva biti interdisciplinaren, se ne morejo 
izogniti odgovoru na vprašanje: ne na vprašanje, kaj umetnost danes 
sploh je, temveč na vprašanje, kam je usmerjena in zakaj je – navkljub 
temu, da je radikalno pretrgala odnos do tradicije – postala neizogibni 
fenomen spoznavanja sveta kot dogajanja absolutne neslikovnosti? Z 
avantgardo umetnost postane več-kot-umetnost, in ne samo dogodek 
onstran tradicionalne umetnosti. Z izginotjem slike vznikne doba brez 
umetniškega dela, saj le-tega nadomesti umetniško »delovanje« kot 
življenje. Prav v tem zaobratu v samorazumevanju umetnosti se skriva 
temeljni problem sodobnega razvitja sveta brez slike. Je torej ikonok-
lastičnost zgodovinski pogoj možnosti nastanka sodobne umetnosti?

2. Ikonoklastičnost onstran religije in estetike

Zgodovina umetnosti kot zgodovina »umetnostne zgodovine« – 
humanistične discipline, ki umetnost preučuje v njenem razvoju sko-
zi menjave slogovnih obdobij – predmet svojega preučevanja skuša 
zajeti tako, da že vnaprej izhaja iz nekega določenega razumetja časa 
in zgodovine. Pomenljivo je, da se zanimanje za analizo ikonoklaz-
ma vzbudi sočasno z apokaliptičnim nabojem konca 20. stoletja. V 
vsesplošnem razcvetu različnih »endizmov« (konec ideologije, konec 
utopije, konec filozofije, konec umetnosti, konec zgodovine), ki ga je 
spodbudila slutnja prihoda nečesa novega in na videz prelomnega v 
odnosu do predhodnega obdobja, ki je – povedano mimogrede – v 

življenja kot postajanja, v smislu Nietzschejeve »vitalistične semiotike«, je prišlo do 
premene ne samo v razumevanju umetnosti, temveč tudi sveta in življenja v dobi 
tehnične samoproizvedljivosti pogojev »novega« sovisja med bitjo, bistvom človeka 
in bivajočim. Drugače povedano: avantgarda ne umira mlada, kot to pravi neko 
zakoreninjeno reklo, temveč v resnici le nenehno izživlja svojo zastarelost. Njen di-
namizem statičnost umetniškega dela uničuje tako, da sam dogodek tega uničenja 
poveliča kot negativno obliko ustvarjalnosti. V avantgardi se umetnost dogaja kot 
hipno, bliskovito časenje, ustvarjanje pa dobiva svetotvorno dimenzijo, v kateri vsi 
ljudje postanejo umetniki. S tem se uresničuje sen romantike, ki ga izreka na videz 
utopična Lautréamontova vizija, da bodo v prihodnosti vsi ljudje pisali poezijo. 



12

duhu avantgardnega novuma nenehno prestajalo svoje lastno pokon-
čanje, sta razmislek o koncu moderne umetnosti zaznamovali dve, po 
svoji intenci tako rekoč sorodni stališči.

Deli Hansa Beltinga o koncu umetnostne zgodovine in Alaina 
Besançona o ikonoklazmu sta zastavili vprašanje, kako sodobno 
umetnost razumeti od znotraj, torej v luči stroke, ki o, denimo, kon-
ceptualizmu pač ne more več govoriti s pripomočki hermenevtike 
slogov, kakor se tudi ikonoklazma ne da več misliti zgolj kot zgo-
dovinsko nepovratne epizode iz obdobja bizantinske umetnosti. Po 
Beltingu je t. i. »Bilderstreit« (spor o slikah) že vpisan v sam odprti 
tekst moderne umetnosti, in sicer kot vnanji okvir njenega utemelje-
vanja tega, zakaj se avantgardistična prepoved prikazovanja človeš-
kega lika kaže prav v horizontu antropološke kritike religije. Kjer je 
zgodovinski ikonoklazem bizantinske umetnosti še lahko govoril, da 
prikaz človeškega lika žali Božje razodetje, saj je Kristus Pantokrator 
živa Božja ikona, ne pa gola odslikava lika Božjega Sina, je avant-
garda  to iz sfere religiozne prepovedi bistveno premestila v zade-
vo novega umetniškega kanona.8 Vendar ta nova dogma ne nastane 
zgolj iz povsem umetniških razlogov, namreč kot razhod z dotlej 
prevladujočimi predlogami, pogojno rečeno, figuralne tradicije v sli-
karstvu. Še korak dlje, v onstran samorazvijanja sodobne umetnosti 
kot »sestava epoh in slogov«, naredi Besançon s svojo genealogijo 
abstraktne umetnosti.

Njegova analiza temelji na hkratnem pregledu zahodnih religij in 
izjav filozofov, od Platona preko gnostikov vse do Plotina, o pojmu 
slike in prikazljivega. Njegov zgodovinski prikaz ikonoklazma nas 
vodi od Grkov in Judov do romantike in ezoteričnih gibanj konec 
19. stoletja, vrh pa doseže v trditvi, da abstraktno slikarstvo Kan-
dinskega in Malevičev suprematizem predstavljata sklenitev kro-
ga ikonoklastične zgodovine Zahoda. Kar se je v zgodovini kazalo 
kot herezija in kot alternativnost, je z avantgardo postalo vladajoča 

8 Prim. Hans Belting, Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach zehn Jahren, 
Beck, München 2002, str. 139–142, 2., dopol. izdaja.



13

umetniška usmeritev. Bistvena teza Besançonove kritike ikonoklaz-
ma in avantgarde kot legitimne »prepovedi prikazovanja človeškega 
lika« v umetnosti je sežeta v njegovem odnosu do dveh religioznih 
stališč. Prvo je stališče teologije katoliške cerkve, po katerem je svet 
kot božje delo ustvarjen iz ideje dobrega; v njem sicer obstaja tudi 
zlo, a ne kot vzrok stvarjenja. Krščanski Bog je z dejanjem utelešenja 
postal človek. Umetniki torej njegov lik prikazujejo kot sliko sve-
ta, katerega lepota izhaja iz njegove božanske resnice. Slikovnost 
ali figuracija je dopustna le pod pogojem vnaprejšnje ikonografske 
določenosti. Slika torej ni osamosvojeni »predmet« občudovanja le-
pote, ki jo ustvarja umetnik kot subjekt proizvajanja lepega iz narave 
ali pa človeškega sveta, temveč enotnost religiozne vsebine in nove 
umetniške forme prikaza Kristusove figure na temelju zgodovinsko 
tradiranega razodetja Nove zaveze. Drugo stališče pa je prvemu iz-
razito nasprotno in pravi, da sta svet in človeškost izvorno zla. Bog 
je nespoznaten absolut. Predstavlja vrhovni zakon človeške biti. Na 
podlagi te gnostične ideje o krutem Bogu stvarjenja, ki jo bo v so-
dobni francoski filozofiji obnovil Emil M. Cioran, skuša Besançon 
razkriti skrivnost ikonoklazma. V njem je dogma utelešenja prekli-
cana. Gre za heretični nauk, ki so ga uradni očetje katoliške cerkve 
zavračali. Gnostični teologi so razvili koncepcijo sveta in kozmični 
nauk stopenj biti v spoznavanju Boga, ki sta v sovražnem odnosu 
do prikazovanja lika v religiozni umetnosti.9 Spor oziroma spopad 
z ikonoklazmom je prežemal zahodno kulturo 8. in 9. stoletja. Na 
podlagi tega zgodovinskega »spopada kultur«, če naj uporabimo po-
pularni izraz iz sodobne sociologije, skuša Besançon dognati, zakaj 
se avantura moderne umetnosti in avantgarde povezuje z ikonok-
lazmom, zakaj se gnosticizem povezuje z vračanjem slikarstva 20. 
stoletja k izvorom in primitivni umetnosti in zakaj je »figuracija« 
iz kanona uradnega krščanstva v sodobni umetnosti, razen v red-
kih trenutkih nadrealističnih zdrsov, kot je bila Dalijeva mistična 

9 V zvezi z obnovo gnosticizma v postmoderni »filozofiji zgodovine« je instruktivna 
knjiga esejev Petra Koslowskega Die Prüfungen der Neuzeit: Über Postmodernität, 
Metaphysik, Philosophie der Religion, Gnosis, Dunaj 1989.



14

krščanska faza, izginila, svoje mesto pa prepustila »ikonoklastom«, 
kot so bili Kandinski, Mondrian in Malevič.10

Razmišljanji Beltinga in Besançona omenjamo kot dve reprezen-
tativni razumevanji konca (zgodovine) umetnosti kot linearne sheme 
napredovanja, četudi sta si po zaključkih in po načinu podajanja pov-
sem različni. Medtem ko Belting odnosa med avantgardo in religijo 
metodično ne postavlja v ospredje, Besançon ikonoklastičnost sodob-
ne umetnosti uzira izrecno iz njene analogije z izvornim ikonoklaz-
mom bizantinske umetnosti. Njegova dualistična shema se sklene z 
dokaj konservativnim stališčem, da je prevlada druge, alternativne te-
ologije slike kot nečesa neslikovnega avantgardo pripeljala do skrajnih 
meja poraza umetnosti nasploh, pri čemer je očitno, da se je ta pisec 
zgodovinskih razprav o ruski kulturi in umetnosti že vnaprej postavil 
na vrednostno stališče, ki ga poznamo iz teorij Ortege y Gasseta o raz-
človečenju umetnosti. S tem pa se je odtegnil razmisleku o razlogih, 
zakaj o ikonoklazmu ne moremo govoriti zgolj v religiozno-umetni-
škem smislu.11 

Tu se ne bomo spuščali v sicer zelo pomemben problem ideološke 
narave, ki izhaja iz samega družbenega položaja avantgarde v njenem 

10 Alain Besançon, nav. delo, str. 476.
11 »Zakaj so torej oble in mehke oblike živih teles današnjemu umetniku tako od-
vratne in zakaj jih nadomešča z geometrijskimi liki? Navzlic vsem zablodam in ro-
kohitrstvom kubizma je namreč dejstvo, da smo nekaj časa zelo uživali v jeziku 
čistih evklidskih oblik. Vse to postane še bolj zagonetno, ko se spomnimo na to, da 
so se take norosti od časa do časa v zgodovini že pojavljale […] Upor vzhodnega 
krščanstva zoper  slike in semitska postava, ki prepoveduje prikazovanje živali – 
stališče, ki je nasprotno nagonu ljudi, ki so krasili votlino v Altamiri –, nedvomno 
ne izhajata le iz religioznega občutenja, temveč tudi iz estetskega čuta, ki je zelo 
jasno in razločno vplival na poznejšo bizantinsko umetnost. Zelo koristno bi bilo 
natančneje raziskati tovrstne vdore ikonoklazma v religijo in umetnost. Tudi mo-
derne umetnosti se je očitno dotaknil eden od teh ikonoklastičnih vzgibov. Za svoj 
moto bi si lahko izbrala Porfirijevo zapoved, kateri je, v njeni manihejski različici, 
tako silovito nasprotoval sv. Avguštin: Omne corpus fugiendum est (Treba se je izo-
gibati slehernemu telesu.), pri čemer je treba corpus, očitno, razumeti kot živo telo. 
Zares, kako nenavadno nasprotje grški kulturi, ki je na svojem vrhuncu tako močno 
ljubila žive oblike!«  – José Ortega y Gasset, »Dehumanizacija umjetnosti«, v: Europ-



15

zgodnjem obdobju, ko je pristala nekje v bližini  totalitarnih gibanj 
leninizma in stalinizma. Očitno je namreč, da sodba o t. i. umetnikovi 
progresivnosti oz. sodobnosti, če ta sledi ikonoklastičnemu kanonu v 
sodobni umetnosti, in njegovi t. i. reakcionarnosti ali antimodernosti, 
če se vdaja figuralnemu slikarstvu, izhaja iz dediščine avantgarde. Ta 
še vedno določa usmerjenost stališč v polemikah, tako so Besançona v 
polemiki ob izidu njegove knjige v Franciji označili kot »zadrtega tra-
dicionalista« in »konservativca«, kar je mdr. doživel tudi francoski li-
kovni teoretik in selektor beneškega Bienala leta 1995 Jean Clair, ko je 
v središče lastnega razumevanja umetnosti ob koncu 20. stoletja pos-
tavil figuralnost in telo kot bistveni določili umetnosti našega časa.12 
Naj samo nakažemo, da ta zapovedovalni avantgardistični diskurz, ki 
je znamenje vrednostne presoje od zunaj, ne pa iz same zadeve ume-
tniškega dela, lahko razumemo prav kot sekularizirano različico reli-
giozno-estetske narave ikonoklazma.

Porfirijeva misel, da se je treba izogibati slehernemu telesu v nje-
govem prikazovanju, v revolucionarni retoriki avantgardnih gibanj 
20. stoletja, še posebno v Malevičevem Manifestu suprematizma, za-
res odmeva kot strahotni klic k manihejski koncepciji sveta: Od blata 
sedanjosti k zvezdam prihodnosti! Avantgarda religiozni razlog pre-
povedi slike človeškega telesa nadomesti s političnim, estetski razlog 
pa paradoksalno nadomešča odprava tradicionalne estetike z njenima 
pojmoma lepote in vzvišenega v imenu umetnosti kot resnice. Politika 
je ukinila religijo, filozofija umetnosti kot nova estetika pa je umetnost 
podredila svojim ciljem. Vendar to nikakor ne odgovarja na vprašanje 
o izginotju slike v času porojevanja avantgardne umetnosti, zato tega 
tudi ne bomo postavljali v ospredje. V duhu fenomenološkega gesla 
Edmunda Husserla namreč velja iti k zadevam samim – k izvornemu 
ikonoklazmu. Šele od tod bo mogoče dognati razloge za njegovo ana-

ski glasnik, 1/1996, str. 96–97. – [Prim. slov. prevod: »Razčlovečenje umetnosti«, v: 
Anthropos, št. 4/6 (1999), str. 388–407, prev. Veronika Rot. Op. prev.]  
12 Temu problemu je posvečen polemični blok razprav »Umetnost kao slučaj«, v: 
Europski glasnik, 4/1999, še posebno teksti Borisa Groysa, Eduarda Beaucampa, 
Darghild Bartels in Petra Strasserja.



16

logijo z obdobjem nastopa zgodovinske avantgarde in njenega radi-
kalnega razdejanja slike.

Temelj izvorne ikonoklastične prepovedi slike je epohalni vznik 
religiozne umetnosti kot načina slikovnega prikaza odnosa med bo-
gom in človekom. Ikonoklazem ima svoje poreklo v predsokratski 
dobi grškega mišljenja. Prepoved slike izhaja iz same narave izvornega 
odnosa med človekom in vznikanjem božanskega. Izvor (arche) je en-
kratno dogodje, v katerem se bit, božje in človekovo bistvo stekajo v 
edinstveni odnos. Heraklitov izraz za ta svetovno-epohalni dogodek/
dogodje je – logos. Že iz korenin grškega mišljenja je očitno, da status 
slikovnosti ne more imeti enakega mesta kot um, saj v slednjem govor 
nima instrumentalne funkcije pomenjanja (hermeinos) biti in bivajo-
čega, temveč je izvorni akt logosa kot pokazovalnega in razkrivajoče-
ga dogajanja resnice vsega, kar je (logos apofantikos). Slika ničesar ne 
kaže v njegovi biti. Iz čutnega bistva slike tistega, kar, podarjajoč se, 
prihaja na plan v srečanju bogov in ljudi, je razvidno, da nekako ovira 
neposredni odnos med človekom in božjim. Platonovo razumevanje 
slike se zbere v radikalizaciji predsokratske misli, kot táko pa določa 
ves nadaljnji filozofski razmislek o zgodovinskem pojavu ikonokla-
stičnega spora.

Platon namreč v Fajdrosu ves čutni svet označi kot goli eikon, sen-
co sveta idej. Samo ideje so dejansko resnično bivajoče. Do uvida v 
bistvo samoprikazujočega se reda sveta lahko pridemo le z aktom 
čistega mišljenja. V omenjenem Platonovem dialogu beseda eikon iz-
recno označuje naliko, podobnost tistega, kar je prikazano, z idejo, 
ki določa prikaznost kake stvari.13 Tisti razlagalci Platonove misli, ki 
opozarjajo na navidezno protislovnost njegovega odnosa do slike, se 
sklicujejo na dialog Timaj, v katerem se kozmos opomenja kot odslika 
paslike božanskega. Taka odslika ima višje mesto kot gola slika čutnih 
stvari. Zato se ji ne more pripisati istega pomena kot sliki, ki jo vidimo 
v kipu ali na poslikani keramiki. Vendar je na nekem mestu v Fajdro-

13 Platon, Phaidros, 250 b; v: Platon, Zbrana dela, prev. in sprem. beseda G. Koci-
jančič, Celje 2006.



17

su sonce opisano kot eikon ideje dobrega.14 Slikovnost sama po sebi 
zato v odnosu do višjega mesta, ki ga zavzema logos, ni nekaj ničnega, 
saj se njena izvorna danost že vedno veže na razprtost sveta čiste po-
javnosti. Da bi sploh prišli do neposrednega uvida v bistvo ideje kot 
takega, moramo narediti korak prek čutnega sveta. Vendar ne tako, da 
ga odstranimo, temveč prek posredovanja, skozi sence samih stvari.

Tako je mogoče pokazati, kako se iz Platonovega nauka o sliki raz-
vija paradigma mišljenja, ki status slike in slikovnosti nasploh mime-
tično določa kot golo odsliko same ideje. To je zgodovinski horizont 
metafizike, kakršen vlada vse do pravega začetka modernega slikar-
stva s Cézannom, ki pomeni izhodišče povsem drugačnega pogleda 
na slikovnost sveta. Od Platona naprej je prekletstvo slike v tem, da se 
iz njenega mimetičnega ustroja z neko nenavadno neizbežnostjo po-
rojeva oboževanje idolov (eidolon), idolatrija, namesto uvida in logos-
nega pokazovanja njihovega nadsvetnega bistva. Vendar slika s tem ni 
izobčena ter obsojena na prezir in ničnost, kot se navadno misli. Pri-
pada ji prostor pojavnega in čutnega. V njem se dogaja vsakovrstno 
umetniško »ustvarjanje«, četudi se pri Grkih umetnost ne pojavlja kot 
samostojno področje čistega uživanja v sijanju lepote, saj tisto, kar 
danes nasploh zgodovinsko premišljamo kot umetnost, presega golo 
subjektivnost motrilca oziroma doživljanje tistega, ki ga zadeneta sijaj 
in lepota umetniškega dela.

	

»’Slikovnost’ postane osnovni pojem in osnovno načelo du-
hovnega posredovanja med posameznimi sferami celokupnega 
pojmovnega sveta. Kozmos in človeški nous sta odtlej eikones 
eikonos (sliki slik), namreč logosa kot Božjega stvarjenja, ki pro-
izvaja pojave.«15

14 Platon, nav. delo, 509 a.
15 Kurt Bauch, »Imago«, v: Gottfried Boehm (ur.), Was ist ein Bild?, München 1994, 
str. 279.



18

Skorajda vsi merodajni slovarji grškega jezika ‘eikon’ opišejo kot 
čutno prikazovanje misli, kot podobnost in odsliko, ne glede na to, 
ali gre za kip ali sliko. ‘Eikon’ je poleg tega še ‘pojav’, ‘odraz’, ‘senca’ 
ali ‘zrcalna slika’. V neoplatonizmu razlikovanje med logosom in ei-
konom ni več tematizirano kot odločna razločenost nepremostljive 
dvojnosti idej in čutnih pojavov, temveč med njima posreduje mno-
žica hierarhično členjenih hipostaz in iz tega izvedenih ‘eikonov’ bož-
jega. Podobnost v samem liku določa odnose med hipostazami. V 
nasprotju s Platonovim naukom je zdaj človek sam emanacija in slika 
logosa. ‘Imago’ je latinski prevod za ‘eikon’. Kar zadeva model slike 
kot odslike, je novoplatonistični nauk o hipostazah na videz istoveten 
nauku krščanstva. Pojava Kristusa je imago (slika) Očeta v smislu ima-
go Christi.16 V nasprotju s platonizmom krščanstvo človeka razumeva 
kot sliko in podobo, prilíko Boga, kozmos pa ni več slika paslike, tako 
kot je v Platonovem Timaju. Ta premena bo odločilna za tisti koncept 
slike, ki ga bo s tolikšnim religioznim žarom zavračal ikonoklazem. 

Etimološki izvor besede ‘imago’ v današnjem pomenu slike, sli-
kovnosti, imaginarnega, celo alegoričnega v njegovi razliki s simbo-
ličnim, je zanimiv zato, ker že v tem prevodu grškega ‘eikon’ trčimo 
ob povsem drugačno razumevanje statusa slike, s tem pa, seveda, tudi 
ob epohalno novo zasnutost sveta. Imago je v resnici nekaj bistveno 
drugega od odslike in podobnosti čutnega prikaza ideje, kakršnega 
srečamo v grškem svetu od Platona pa do Plotina. Nemški umetnostni 
zgodovinar Kurt Bauch, kateremu je Martin Heidegger posvetil svojo 
zbirko razprav Znamenja ob poti, Wegmarken, je po natančni seman-
tično-zgodovinski analizi prišel do sklepa, da je premena statusa slike 
in slikovnosti na prehodu iz antike v visoki srednji vek vsebovana v 
vseh zavitih poteh, po katerih se je eikon kot imago razvil v samo-
razumevanje slike kot umetniškega dela, v katerem prikazano ni več 
zgolj gola odslika nečesa, kar ga določa in kar mu je nadrejeno, torej 
ideelnega, temveč je na delu vzpostavitev umetnika kot svojskega na-
mestnika imaginacije.

16 Prim. Friedrich-Wilhelm Eltester, Eikon im neuen Testament, Berlin 1958.



19

Prikazano in imaginarno nista isto. Pravzaprav bo imaginarno tla-
kovalo odprto pot k novoveški estetiki, in to k njenemu vrhu v Kan-
tovi Kritiki razsodne moči kot legitimnem posredovanju med teoretič-
nim in praktičnim umom, v katerem gre za povezovanje moči uma in 
čutnega zora prek upodobitvene moči (Einbildungskraft). Ta pot zgo-
dovinskega preoblikovanja slikovnosti, ki poteka vse do danes tako 
samoumevnega učinkovanja imaginarnega v umetnosti kot prostoru 
avtonomije in svobode umetnika kot subjekta, se – na prvi pogled 
paradoksno – oblikuje iz bistva ikonoklastičnega spora.

Bauch opozarja, da že latinski prevod grškega ‘eikon’ kot ‘icon’ 
predpostavlja ožje pojmovanje slike, saj se nanaša na sliko kot na nas-
likani »predmet«. Icon je v srednjem veku beseda za sliko, izraz ‘simu-
lacrum’ pa se rabi za sveto sliko.17 Nasprotno pa že uporaba pojma/
besede imago kaže, da gre za vsako vrsto slike oziroma podobe, pri 
tem pa je treba dodati, da je tozadevno vprašljiva podoba v pome-
nu plastičnega dela (Bildwerk). Slika v svojem relacijskem pomenu 
se vedno nanaša na sliko človeškega lika. Temu je, kot že lahko sluti-
mo, povsem nasproten pojem ikone, ki bo v religioznem okrožju pra-

17 Ta temeljni pojem postmoderne v delih Jeana Baudrillarda, posebno v knjigi 
Simulakrumi i simulacije (Karlovac 2001, prim. spremno besedo Žarka Paića »Višak 
zbilje, manjak mogućnosti: Jean Baudrillard i poredak simulakruma«), ne pomeni 
zgolj prevlade slik v sodobni vizualni kulturi. Simulaker pri njem dobi nadomestni 
status transcendentalnega okvira sleherne mogoče realnosti, vendar ne več kot ne-
kaj, kar to realnost presega in jo omogoča, temveč kot ontološki karakter realnosti 
same, s čimer je konec možnosti (metafizičnega) razlikovanja med zunanjim in no-
tranjim, med površino in globino, označevalcem in označencem. Vse se spremeni 
v brezrazlično povrhnjico, površino stvari, v razresničenje sveta kot prostora-časa 
Heglove slabe neskončnosti. Baudrillardovo tezo, da simulaker predhaja realnosti in 
ne obratno, lahko obenem beremo kot radikalno, moderno kritiko platonizma, ki 
se je začela že z Nietzschejem. Simulakrum je mogoče kot epohalno karakteristiko 
sveta v njegovem postmodernem postavju razumeti na podlagi razpada novoveš-
ke subjektivnosti, tiste karakteristike, ki jo Heidegger misli kot dobo slike/podobe 
sveta. V novem veku subjektivnost subjekta kot znanstveno-tehnična zasnutost biti 
sleherno stvar naredi za objekt lastne predstave in napravljanja, kar, seveda, velja 
tudi za sliko in slikovnost. – Prim. Martin Heidegger, »Die Zeit des Weltbildes«, v: 
Holzwege, Frankfurt na Majni 1972.   



20

voslavja vse od bizantinske umetnosti in razkola pa do Maleviča in 
avantgarde v sebi ohranjala duh ikonoklazma. Naslikani predmet, ki 
ga prikazuje ikona, ni slika v smislu imaga. Figura človeškega lika in 
ikona kot sveta slika z ikonografsko predlogo Kristusa, Matere božje 
in svetnikov se razlikujeta po koncepciji slike in po načinu njenega 
pomenjanja. V srednjeveški umetnosti sleherni prikaz človeka pred-
postavlja prekoračevanje njegove smrtne narave. Antropološkost slike 
je v srednjeveškem krščanstvu nemogoča preprosto zato, ker je človeš-
ki lik tudi kot slika (imago) veliko več od zgolj človeškega in njegove-
ga lika. V nasprotju z ikono je v srednjeveškem figuralnem slikarstvu 
edini »predmet« prikazovanja slika Boga v liku človeka. Na podlagi 
tega Bauch tudi ikonoklazem razume iz izkustva religioznega okvirja 
razumevanja sveta nasploh. Če je sliko kot imago mogoče razumeti 
edino tako, da izhajamo iz njo prekoračujoče sfere preobrazbe logosa-
-besede v telo (inkarnacijo) Jezusa Kristusa kot Bogočloveka, potem je 
vsa slikarska »imaginacija« v funkciji sakralnega.18

Kljub temu da krščanstvo, s tem ko sledi starozavezni judovski reli-
giji, nujno prevzema tudi religiozno prepoved prikazovanja slike bož-
jega in tako implicitno sloni na predpostavkah izvornega (razodetega) 
ikonoklazma, pa se v obeh svojih različicah (zahodni in vzhodni) obr-
ne k liku Bogočloveka, tako da pravzaprav nikoli ni dosledno sledilo 
radikalnemu ikonoklazmu, kot sta mu sledila judovstvo in islam. Ba-
uch tega sicer ne zapiše, kar je nekoliko nenavadno tedaj, ko opozarja, 
da so narodi povsem neslikovne umetnosti vsi narodi Vzhoda in se-
vernoevropski narodi. Zakaj vztrajamo pri omenjenem dejstvu? Pred-
vsem zato, ker želimo pokazati, da teze o rojstvu imaginacije iz duha 
srednjeveške umetnosti, v kateri slika pričenja dobivati pomen imagi-
narnega – vendar ne kot gole umetnikove fantazije, temveč kot bistve-
nega karakterja prikaza Božjega lika v figuri človeka –, ne moremo v 
zadostni meri utemeljiti, ne da bi že šli prek okvirov, ki jih postavlja 
religija. Bauch ni edini, ki pri opredeljevanju ikonoklazma in pojma 
slike kot eikona-imaga, iz katerega nastane novi model slike, katere 

18 Prim. Kurt Bauch, nav. delo, str. 278–280.



21

poreklo ni več zgolj mimetično, izhaja iz religioznosti srednjega veka. 
Tako postopanje je ob eruditskem in grandioznem zgodovinskem opi-
su ikonoklazma kot religiozno-estetskega pojava v zahodni umetno-
sti opaziti tudi v že omenjenem Besançonovem delu, v katerem av-
tor prav tako skuša etimološko natančno izpeljati omenjeni pojem. 
Lahko bi bili cinični in zatrdili, da je osnovni razlog ikonoklastičnosti 
pri Judih in Arabcih njihova ortodoksna religioznost, medtem ko se 
kristjani, v obeh svojih zgodovinsko-civilizacijskih različicah, nikoli 
niso držali Svetega pisma kot vrhovnega zakona. Vendar bo vsak teo-
log jasno dokazal, da ni tako, saj že novozavezna Kristusova beseda ne 
prezira čutnosti in vse razkošnosti pojavnega življenja človeka, s tem 
pa tudi slike ne, razen kadar ta nastopa v funkciji idolatrije. Vendar se 
nam zdi, da se tako gibljemo v začaranem krogu.

Srednjeveške slike že v svoji osnovi niso nekaj novega. Slike svetni-
kov izhajajo iz naslikanih prizorov grško-rimskih misterijev. Na njih 
so prikazani Dioniz, Orfej, Platon – bogovi, polbogovi, filozofi, pesniki 
in starodavni epski umetniki. Te zgodovinske povezave pa ne določa 
zgolj enoznačno religiozni pomen. Problem statusa slike in ikonoklaz-
ma je, kot smo videli pri Platonu in novoplatonizmu, prvenstveno on-
tološko-teološki problem, in šele drugotno estetski. Na tem mestu bi 
skorajda lahko parafrazirali znamenito Leibnizevo vprašanje »Zakaj je 
sploh nekaj in ne raje nič?« in si ga zastavili takole: Zakaj sploh slika 
in ne raje nič (ne-slika)? Pri tem mora biti jasno, da z ikonoklazmom 
ne mislimo absolutnega zanikanja slike sveta, vseskozišnjega izginotja 
slike v okrožju postmetafizične, digitalizirane in virtualizirane real-
nosti samega hiperdogodka, če naj spregovorimo z Viriliovimi pojmi 
avanture sveta v njegovi planetarni dobi, temveč zgolj pripravo stanja 
stvari v svetu brez slike. Če slike v srednjem veku in bistva ikonok-
lazma ne moremo zvesti zgolj na religiozno-estetsko okrožje v širšem 
pomenu te besede, kaj je potem tisto tako zagonetno in morda tudi 
prikazensko-strahotno, iz česar izhaja celotna zgodovinska blodnja 
sveta – blodnja, ki ni niti napredujoče razvijanje niti ciklično samo-
obnavljanje sveta, ki je postal slika/podoba, nato pa se je v njej izgubil 
prav v trenutku, ko ta slika sama izpričuje svoje lastno izginjanje?



22

Ikonoklazem se je kot gibanje pojavil v 8. stoletju po Kristusu in 
se v pravoslavju ohranil vse do danes. Bizantinski ikonoklazem, ki se 
navezuje na novoplatonistične koncepcije božanskega in slike, izha-
ja iz predpostavke, da je ikona, na kateri je prikazan Kristus, sama 
eksistenca in esenca njegovega božje-človeškega lika. Kot smo videli, 
ikona kot »slika« ni imago, temveč icon v smislu prisotnosti božje re-
sničnosti Odrešenika človeštva, ki jo je treba častiti in jo spoštovati. 
S tem ikona Kristusa »ne napotuje zgolj na božjo resničnost, temveč 
ima sama delež v mistični prisotnosti te resničnosti.«19

Ikona kot »instrument misterija«, v katerem se Kristus uteleša kot 
lik, torej ne zaposeda podobnosti s svojim vzorom, tako kot grški po-
jem eikon. Ikona je istoznačna s Kristusom, Sinom božjim, saj izhaja 
iz njegovega božjega bistva in ni le imaginarni prikaz njegove nadčlo-
veške osebe. Poreklo ikonoklazma v Stari zavezi pa nas opozarja na 
samo dejanje prepovedi. V nasprotju z novozaveznim Bogočlovekom, 
ki se je unavzočil v človeškem (čutnem) liku, je starozavezni Bog ne-
viden in neizrekljiv. Zato se ontološko-teološki odnos med Bogom in 
človekom nujno razvija le v zavezi, znotraj katere Bog prinaša postavo. 
Postava je apofantično izrekanje obelodanjenja reda moralnega delo-
vanja, ki temelji na prepovedih. Jahve ne dopušča upodabljanja sebe v 
sliki, ker se ne zrcali kot oseba v čutnem svetu pojavov. Njegov govor 
je diskurz velevanja, ki kaže pot iz suženjstva čutnim stvarem, torej iz 
votline idolatrije. 

Zato smisel ikonoklastičnosti ne more biti zgolj prepoved prikaza 
človeškega lika kot takega. Četudi lahko ikonoklazem zgodovinsko 
motrimo kot latentno prisotnost teološko-političnih motivov v spo-
ru o slikah, ki sega od Bizanca preko reformacije vse do avantgardne 
umetnosti 20. stoletja, nam ne gre za dokazovanje alternativne zgo-
dovine spopada s figuralnostjo zahodnega kanona. Nasprotno, obe 
koncepciji slikovnega, ikonoklastično in ono drugo, pogojno rečeno, 
figuralno ali referencialno, nenehno spremlja svetovnozgodovinsko 
dogajanje vznika sveta kot horizonta, znotraj katerega strukturo biti 

19 Prim. Kurt Bauch, nav. delo, str. 285.



23

in časa že določa drugačen človekov odnos do tistega, kar se kaže kot 
aisthesis in kar se ne zvaja le na golo zaznavo vnanje resničnosti. Pot, 
ki nas vodi onstran razlage ikonoklastičnosti kot enkratnega dogodka 
v zgodovini zahodne umetnosti iz perspektive religioznega in estet-
skega načina razmišljanja o sliki nasploh, predpostavlja predhodno 
analizo pojma svetovnosti sveta in temu pripadajočega razumevanja 
čutnosti.20

V čem je sploh smisel odgovora na vprašanje, kako se je spremenil 
karakter svetovnosti na zgodovinskem prehodu od grške »slike« k sre-
dnjeveški, ki predstavlja pot v novi vek? Mar ni ikonoklazem, če teme-
lji zgolj na religiozno-estetski prepovedi prikazovanja človeškega lika, 
nekaj nespremenljivega, vse od svojega izvora pa do danes, četudi ga 
zgodovinsko datiramo v znameniti spor znotraj bizantinske umetnosti 
8. stoletja? Očitno pa ne more biti sporna trditev o premeni njegovih 
uobličenj v zgodovini in form, v katerih se pojavlja. Toda to, kar nas 
izzove k premisleku pojma slike v dobi vseskozišnjega izginjanja slike 
kot prikaza čutno zaznatnega in k premisleku, zakaj se ikonoklastični 
spor prav v naši dobi spektakla virtualnih slik obnovi na ta način, da 
obenem sovpade s tezami o koncu estetike kot filozofske (metafizične) 

20 V tem horizontu analize ikonoklazma kot nečesa, kar prehaja zgolj religio-
zno-estetsko hipostazo, se lahko deloma opiramo na interpretacijo Gottfrieda Bo-
ehma. Ko se Boehm vprašuje o zgodovinskem poreklu ikonoklazma in tega najde 
v starozavezni prepovedi prikazovanja božjega, pride do nekega bistvenega uvida: 
to, kar nam še danes vzbuja čudenje, ni zgolj očaranost nad sliko v zgodovini člove-
štva, temveč tudi dejstvo, da se za to očaranostjo kaže tudi strah pred prikazanim, 
tudi če se tega ne reflektira več kot strah pred Bogom. Ko Boehm razvija tezo, da se 
ikonoklazem ne razreši le v tem, da postane kanon bizantinskega slikarstva, saj zelo 
plodno ponovno vznikne v sodobnem slikarstvu »sublimnega« (recimo pri Barnetu 
Newmanu), ikonoklazem poveže s pojmom sublimnega oziroma vzvišenega (Erha-
benheit), ki sega od Kanta do Lyotarda. Tako se Boehmova interpretacija slike poda 
v ključno problematiko sodobne filozofske estetike, ki se navdihuje pri postmoderni 
in Lyotardovem »prikazovanju neprikazljivega«, četudi ne ponudi odgovora na to, 
kaj so sami pogoji možnosti tega, da sublimno nastopi kot drugo ime za bistvo iko-
noklastične intervence. – Prim. Gottfired Boehm, »Die Bilderfrage«, v: Gottfried 
Boehm (ur.), nav. delo;  Peter Zima, Ästhetische Negation: Das Subjekt, das Schöne 
und das Erhabene von Mallarmé und Valéry zu Adorno und Lyotard, Würzburg 2005. 



24

discipline raziskovanja smisla umetnosti – vse to prihaja iz tako zelo 
bližnjega, čeprav se zdi, da daljnega kraja spraševanja o svetu, ki izhaja 
iz premisleka o samih tleh vsega umetniškega zgotavljanja.

Svet in čutnost kot problem sodobne umetnosti nas ponovno 
vrneta v samo sredico zgodbe o ikonoklazmu. Očaranost nad sliko 
v vseh zgodovinskih epohah zahodne kulture priča o tem, da je le-
-ta nosilka svetotvorne resnice človeške biti. Ne le da slika nekaj iz-
seva oziroma prikaže, pomenja ali pa simbolizira, slika tudi očara, te 
prevzame, stvarnost dvigne na raven nadstvarnega, obenem pa jo tudi 
razresničuje, jo naredi za nekaj razpadlega, za golo iluzijo dogajanja.21

Vse to pa lahko pride na spregled šele, če prevprašamo karakter 
zasnutosti svetovnosti sveta kot prehoda iz mitske umetnosti v religij-
sko in iz religijske v – »posvetno« umetnost, pri čemer pa slednje ni-
kakor ne smemo razumeti kot nekakšno dialektično razvitje v smislu 
odprave mita in religije v svetu kot višji zgodovinski fazi »posvetne« 
umetnosti, ki pomeni novo uobličenje premoči znanstvene zgodovine 
sveta, v kateri umetnost v svojem eksperimentiranju in inovaciji prev-
zame bistvo novoveškega znanstvenega načrtovanja.22

3. Svetovnost sveta

Spodbuda k premisleku o svetovnosti sveta kot bistvenem proble-
mu sodobne filozofije je največja zasluga fenomenologije Edmunda 
Husserla. Pojem »življenjskega sveta« iz njegovega poznega obdobja 
je nekako navzoč pri utemeljevanju vsakršne avantgardne umetnosti 
20. stoletja, čeprav resda brez prave refleksije o doneskih fenomenolo-
gije. Izstop iz metafizičnega okvira pomena slikovnosti v prikazu kot 

21 »Sodobni likovni iluzionizem sovpada z dovršenim ikonoklazmom.« (Gottfried 
Boehm, nav. delo, str. 336.)
22 Glede mitske in religijske umetnosti, gledano iz perspektive zgodovinskega sve-
tovanja sveta zunaj »smotrne« (telos) koncepcije zgodovinskega mišljenja, prim. 
delo Milana Galovića: Bog kao umjetničko djelo: Povijest svjetova u iskustvu mitske i 
religijske umjetnosti, Zagreb 2002.



25

nečem, kar je sliki »dodano« od zunaj, ki ga izzove radikalni zaobrat 
od slike kot imaga k sliki vseskozišnje brezpredmetnosti (Malevič), ni 
mogoč, če umetnost same sebe že vnaprej ne razume kot samo življenje 
v njegovem postajanju, v nenehni procesualnosti. Kar se v povrnitvi 
ikonoklastičnosti v sodobno umetnost kaže kot estetiziranje »življenj-
skega sveta« (Lebenswelt), je že prirejeno postavki, da svet v horizontu 
znanstveno-tehnične zasnutosti novega veka vse, kar je, preobraža v 
objekt za neki subjekt. Zato slika samega sveta oziroma svet kot slika/
podoba že predpostavljata konec izvorne narave, izginotje božjega iz 
slike in vseskozišnje samoproizvajanje slehernega možnega bivajoče-
ga kot predmeta predstave in hotenja (perceptio in appetitus), kot 
Leibnizevo monadološko metafiziko razloži Heidegger.23 Ni naključje, 
da nam skuša Leibniz bit bivajočega kot monade približati z metaforo 
»okna«. Gre za način gledanja slike iz perspektive motrilca »sveta«, ki 
ni nič drugega kot subjektivno zaznavna krajina narave kot prostora 
človeške zmožnosti preoblikovanja vsega v material za druge namene. 
V zvezi s »fenomenologijo« sveta bo sam Heidegger v pripravljalnih 
spisih za svoje življenjsko delo Bit in čas posebno pozornost posvetil 
premisleku epohalne zasnutosti sveta.

Za naš namen bo zadosti, če opozorimo na to, da bo pojem svetov-
nosti sveta tematiziral v okviru pojma časa. Ker pa tudi ikonoklazma 
ne moremo razumeti, če ne doumemo, kako se s prevlado religiozne-
ga umetniškega dela vzpostavi drugačen svetovni red in kako je v ta-
kem redu na delu drugačen pogled na estetsko nasploh, se bomo za 
hip ozrli na Heideggrovo pojmovanje sveta. Zakaj na Heideggrovo, in 
ne na Husserlovo? Zato ker je Heidegger nenehno napoteval na mož-
nost umetnosti kot resničnega načina pokaza karakterja sveta in ker je 
slikovnost obravnaval onkraj »okna«, skozi katero je slika metafizično 
zvedena na intencionalnost pogleda ali celo na fenomenologijo za-
znave, kakršno je po sledeh Husserla razvil Maurice Merleau-Ponty. 
Ne bi bilo preveč drzno, če bi trdili, da je Heidegger umetnost v nje-

23 Prim. Martin Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von 
Leibniz, Gesamtausgabe, 26. zv., II. del: Vorlesungen 1919–1944 (ur. Klaus Held), 
Frankfurt na Majni 1990, 2., pregledana izdaja.



26

nem resničnem dostojanstvu osvobodil iz rok emfatične prevzetnosti 
vsakršne filozofske estetike, filozofije umetnosti in »znanosti o sliki« v 
mišljenju 20. stoletja.

V 21. paragrafu Prolegomene k zgodovini pojma časa Heidegger 
svetovnost sveta členi na oni »v čemer« (Worinheit) puščanja tu-biti, 
da nekaj srečuje, in na svetovnost okolnega sveta, katerega primarni 
karakter je ta »okoli« kot konstitutiv svetovnosti.

»Svetovnost sveta, tj. specifična bit bivajočega ‘svet’, je spe-
cifični pojem biti. V nasprotju s tradicionalnim vprašanjem o 
realnosti zunanjega sveta moramo zatrditi, da se sprašujemo o 
svetovnosti sveta tako, kakor svet je v najbližjem vsakdanjem 
priskrbovanju. Vprašujemo se po svetu, kakor nas ta srečuje 
v obhajanju [Umgang], tj. sprašujemo po okolnem svetu, na-
tančneje, po svetovnosti okolnega sveta. S tem ko se posebej 
sprašujemo po eni karakteristiki svetovnosti, ko v njej navaja-
mo to, kar je okolno, ustrezno razvijamo resnični smisel kraja 
in prostora znotraj zgradenjske strukture svetovnosti sveta.«24

	
Vznik pojma svetovnosti sveta se torej zoperstavlja že bistvenemu 

metafizičnemu določilu resničnosti »zunanjega sveta«. Če to Hei-
deggrovo stališče vpeljemo v naše razpravljanje o ikonoklazmu, se na-
kazuje, da trenutek nastopa tistega, kar umetnost v svoji »svetovnosti« 
sploh je, presega razlikovanje med notranjim in zunanjim v zvezi z 
resničnostjo samo. Znotraj obzorja srednjeveške religiozne umetnosti 
bi torej slika bila nekaj »več« od zaznave okolnega sveta. Ne prikazuje 
»tega« sveta, temveč v svojem imaginarno-religioznem aspektu napo-
tuje na in označuje sliko »onega« sveta v modusu prikazovanja sveta 
kot dogodja (Ereignis) oziroma, kot pravi Heidegger v pripravljalnih 

24 Martin Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Gesamtausgabe, 
20. zv. II. del: Vorlesungen 1923–1944 (ur. Petra Jaeger), Frankfurt na Majni 1994, 
str. 229–230.



27

delih za Bit in čas, »specifično bit bivajočega ‘svet’«. Brez enkratnega, 
nikoli trajnega ali večnega, kraja in prostora slika sploh ne more ob-
stajati. Slika ne visi v zraku, niti ne lebdi nad vodami kakor Duh v tre-
nutku stvarjenja sveta, kot to upoveduje Geneza, temveč se dogaja kot 
srečevanje v obhajanju biti, biti tu-biti in bivajočega, ki ga na različne 
načine imenujemo »svet«.

Slika je zgodovinsko razodevanje karakterja sveta kot srečevanja 
bogov in ljudi, človeka in božjega, prav zato ker je svet zgodovinski 
kraj in prostor izvornega »očesa«. Izhajajoč iz tako mišljene svetov-
nosti sveta, čutnost nikoli ne more biti nekaj nižjega od umne dejav-
nosti (logosa-besede) spoznavanja resničnosti, ki presega »oko«. V 
luči takšnega premisleka sveta, ne le kot okolnega sveta, temveč kot 
izvornega dogodja, iz katerega se bit in čas zbirata v epohalno dolo-
čeni kraj in prostor, lahko spor o statusu slike razumemo iz bistveno 
drugačnega horizonta, kot je to religijsko-estetsko hipostaziranje bi-
stva ikonoklazma.25 

V sodobnih razpravah o estetiki, tudi če te – s tem ko ikonoklaz-
ma ne obravnavajo iz omenjene perspektive na stanje stvari, torej 
ne izhajajoč iz epohalno nasnute svetovnosti sveta – ne sledijo do-
jemanju slike iz njenega resničnega kraja in prostora, se posega po 
besedi obrat (turn). Po analogiji z »jezikovnim obratom«, po kate-
rem je za sodobno filozofsko mišljenje odločilno to, da vse probleme 
zvede na analizo jezika, kot je to izpeljal pozni Wittgenstein, se tu 
govori o »slikovnem obratu« (iconic turn).26 Če smisel jezikovnega 

25 Ikonoklazem je iz menjave zgodovinskih svetov, v katerih umetnost vsakokrat za-
dene »kriza« konca ter prebolevanja nečesa, kar je preteklo in kar vedno ne tendira k 
sinhronemu prevzemanju bistvenih dosežkov »preteklosti«, skušal razložiti Karlheinz 
Lüdeking v »Zwischen den Linien: Vermutungen zum aktuellen Frontverlauf im Bil-
derstreit«, v: Gottfried Boehm (ur.), nav. delo. Njegovo dialoško soočenje Heideggra 
in Merleau-Pontyja ob Heideggrovi analizi Van Goghovega in Merleau-Pontyjevi 
analizi Cézannovega slikarstva izhaja iz poskusa fenomenološke pojasnitve slike iz 
horizonta sveta. »Heidegger svet vidi ontološko, Merleau-Ponty fenomenološko, oba 
pa sta si, načeloma, blizu v tem, da sliko gledata kot sliko-v-svetu.« (Str. 356.)
26 Prim. Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, v: Gottfried Boehm (ur.), 
nav. delo, str. 13–14. V zadnjih letih se ob reklu »slikovni, ikonični obrat« skuša zdru-



28

obrata lahko lapidarno strnemo v postavko, da tudi sam smisel tis-
tega, kar je v govoru problematično, določajo pravila (običajnega) 
jezika, potem je očitno, da niti transcendentalna zavest, pa tudi ne 
Heideggrova destrukcija tradicionalne ontologije nista več določilna 
načina filozofskega diskurza o sodobni umetnosti. Kot pa je znano, 
je prav Heidegger pokazal, da bistva jezika ne moremo enostavno 
umestiti v njegovo instrumentalno-komunikativno funkcijo. Jezika, 
od tod pa tudi slike, ne izpeljuje iz njune zapadlosti svetu tehničnega 
narejanja. V izvornem upovedovanju in v dogodku slike v času je ne-
kaj veliko vrednejšega od zgolj instrumentalno-mimetične funkcije 
označevanja, na kateri temelji vsa strukturalistična in poststruktura-
listična kritika jezika.

Na poseben način o tem »slikovnem obratu«, izhajajoč iz premi-
sleka karakterja dogodja, v katerem se bit in čas zbirata v svoji »res-
nici«, implicitno pričuje besedilo Heideggrovega predavanja Čas in 
bit, ki se začne z napotilom na smisel neke Kleejeve slike in nekega 
nenavadnega Rimbaudovega verza iz Iluminacij (»il y a«), ki pomeni 
izhod – na način pesniške govorice – iz ujetosti v metafizično she-
mo rekanja, od tod pa to, od koder vznika dogodje (Ereignis) kot 
kraj vzajemnega zadržanja biti in časa, nosi vso mogočo epohalnost 
svetovnosti sveta. To, da »se« bit in čas »dajeta«, seveda ne izhaja 
iz umetnosti same, temveč je umetnost razgrnitev dogodja same-
ga. Nikakor ni naključno, da si je Heidegger za prispodobi tega vzel 
dvoje reprezentativnih modernih umetnikov – Kleeja in Rimbauda 
–, zato da bi lahko premislil, kako se je to, kar danes samoumevno 
sprejemamo kot že gotovo dejanje jezikovno-slikovnega obrata, že 

žiti teoretski premislek o estetskem in umetniškem projektu sprožanja novih ekspe-
rimentalnih tokov v sodobni umetnosti. Vzorčen primer tega je Zentrum für Kunst 
und Medientechnologie v Karlsruheju, znotraj katerega se kustosi, filozofi in umetniki 
združujejo ob dolgoročnem projektu »Iconic Turn« (npr. Hans Belting, Peter Sloter-
dijk, Peter Weibel, Hans Ulrich Obrist idr.). O tem govori tudi besedilo Petra Weibla 
o konceptu razstave Iconoclash v sodelovanju s francoskim sociologom znanosti Bru-
nom Latourom: »Das Ende für das ‘Ende der Kunst’: Über den Ikonoklasmus der mo-
dernen Kunst«, v: ICONOCLASH: Jenseits der Bilderkriege in Wissenschaft, Religion 
und Kunst, Karlsruhe-Cambridge, Massachusetts, London 2002.    



29

zgodilo-v-svetu kot pogoj možnosti – če naj se izrazimo metafizično 
– novega pristopa k sami umetnosti.27

Kako se »slikovni obrat« povezuje z ikonoklazmom? Mar ta pove-
zava ni nekaj že vnaprej skrajno nenavadnega in skorajda nemogoče-
ga? Toda, s tem ko mnogi zagovorniki »slikovnega obrata« v moderni 
estetiki trdijo, da je z izginotjem slike v sodobni umetnosti izginila le 
tradicionalna slika kot mimetični okvir nastopa slikovnosti sveta, v 
dobi digitalizirane resničnosti pa smo priča povratka slik, se zdi, da 
ima ta oživitev ikonoklastičnosti še neko drugo funkcijo in da ne gre 
zgolj za zgodovinsko analogijo z bizantinsko umetnostjo 8. stoletja.28 
Nobenega dvoma ni, da o zgodovinskem trenutku »slikovnega obra-
ta« lahko z vso pravico govorimo šele tedaj, ko ob čutnosti (aisthesis) 
in razumu (logos) pride še do premisleka o upodobitveni moči (imagi-
natio, Einbildungskraft). To je rojstno mesto estetike v novoveški filo-
zofiji – v Kantovi postavki o povezavi teoretičnega in praktičnega uma 
v »igri upodobitvene moči«. Zveza med »slikovnim obratom« in iko-
noklazmom izhaja iz Kantove analize pojma vzvišenega. Zanimivo je, 
da je za postmoderno umetnost, ki je nekakšen eklektični duh avant-
garde, ključen prav ponovni premislek Kantove Kritike razsodne moči, 
s posebnim poudarkom na razumevanju vzvišenega (das Erhabene).

Da bi se približali razgrnitvi naše temeljne trditve, da v svetu brez 
slike pride do izginotja tistega karakterja svetovnosti sveta, ki omogo-
ča kraj in prostor umetnosti v dogajanju žive zgodovine kot umetnosti 
samega sveta, je treba na kratko predstaviti razloge za obnovo pojma 
vzvišenega v svetu, ki je tako temeljito očiščen vsake lepote nasploh. 
Nikakor ne bi bila nobena spotika, če bi govorili tudi o odnosu med 
Kantom in avantgardo, kakor je o Kantu legitimno govoriti, ko si pri-

27 Prim. Martin Heidegger, »Zeit und Sein«, v: Zur Sache des Denkens, Tübingen 
1969. – Prim. slov. prev.: M. Heidegger, O stvari mišljenja, prev. T. Hribar, Ljubljana 
2019.  – O tem glej še: Martin Heidegger, Vier Seminare. Frankfurt na Majni 1977.
28 »Gledalec modernih del spoznava, da slike ne izginjajo, temveč da se proizvajajo 
na povsem drugačen način. Zamenjale so svoje materialno odevalo in svoj lik, a še 
naprej so slike …« Nav. po Gottfried Boehm, »Die Wiederkehr der Bilder«, v: Go-
ttfried Boehm (ur.), nav. delo, str. 337.



30

zadevamo razumeti izhodišča postmoderne umetnosti. Vzvišeno v 
povezavi z ikonoklastičnostjo Kant izpelje v svojem poskusu oprede-
litve izkustva svobode. To, da lahko prav s Kantom mislimo ono »pre-
povedano« okrožje avantgardne umetnosti kot ikonoklastične prepo-
vedi slike človeškega telesa v umetnosti 20. stoletja, ne bo nenavadno 
le, če bomo izhajali iz predpostavke, da občutje vzvišenega ne more 
biti nič drugega kot »zgolj negativni prikaz«. Na nekem mestu v ome-
njenem delu Kant zapiše nekaj na prvi pogled nenavadnega:

»Nemara ni bolj vzvišenega mesta v judovski Knjigi zako-
nov, kot je prepoved: Ne smeš ustvariti ne podobe ne prispodo-
be tega, kar je na nebu, na zemlji in pod zemljo!«29

	
Zakaj torej v premišljanju sodobne umetnosti po izkustvu radi-

kalnega zanikanja slike vznikne vzvišeno kot pojem »prikazovanja 
neprikazljivega« (Lyotard)? Lahko navsezadnje vzvišeno razumemo 
kot tisto svetno-božje mesto, ki ponuja nadomestno zatočišče sodobni 
umetnosti? In nadalje, ali lahko, izhajajoč iz tega pojma, pojasnimo, 
zakaj poreklo ikonoklazma nikoli ni bilo zgolj estetsko-religiozno, 
tako kot tudi pri njegovem ponovnem pojavljenju v avantgardi ni šlo 
zgolj za antropološko-politično udejanjenje »prepovedi slik«? 

4. Vzvišeno in avantgarda

Postulat o avtonomiji umetnosti, s katerim moderna umetnost sebe 
povzdigne nad vse načine služenja drugim, njej vnanjim smotrom, ko-
renini v Kantovi misli. Lépo kot sam po sebi umeven »predmet« estet-
skega je nekaj nepojmovnega. Kant pojem lepega natančneje opredeli 

29 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, Frankfurt na Majni 1979, Werkausgabe, 
X. zv., B 124/125, 4. izd. – [Prim slov. prevod Rada Rihe: Immanuel Kant, Kritika 
razsodne moči, Ljubljana 1999, str. 114–115. Op. prev.]



31

kot to, kar se brez pojma priznava za predmet »nujnega ugajanja«. Zato 
sodbe okusa ne moremo ne logično utemeljiti, ne je izpeljati iz pojma 
lepega; sodba okusa temelji v zavesti subjekta. Pričakovanje soglasnosti 
med tistim, kar kot lepo »doživlja« subjekt, in lepim-za-druge (subjek-
te) predpostavlja specifično obliko nujnosti. To je tisto, kar povezuje. 
Izkustvo, ki povezuje, nekako že vnaprej predpostavlja soglasnost raz-
ličnih subjektivnih sodb o predmetu lepega. Ker je lepota »smotrnost 
brez smotra«, saj ne temelji niti na materialni zakonitosti narave niti na 
svobodni volji, njena forma kar kliče po teleološki opredelitvi.

Na osnovi teh predpostavk bo Kant opredelil »čisto sodbo okusa« 
brez vnanjega vpliva draži in ganotja. Torej, predmeti, ki ne vzbujajo 
naših interesov, strasti ali resentimenta, temveč iz njih izhaja misel o 
»ugajanju brez interesa«, so lepi kot taki. S tem lepota ni nikakršna 
objektivno zaznatna lastnost, ki bi bila predmetu dodana od zunaj. To 
je bistvena točka Kantove »estetike«. Lepo presega to, kar zgolj »uga-
ja«, kar je zgolj »dražestno«, saj je tako v naravi kot tudi v človeškem 
svetu del (umetnosti) lepo tudi pošastno, strahotno in, seveda, grdo. 
Lepo ima svoj imanentni smisel le za človeka, v nasprotju z naravo, 
ki vedno sledi določenim smotrom. »Smoter« lepote je v avtonomi-
ji estetskega kot spoja čutnosti in razuma v vzajemni igri upodobit-
vene moči. Tako že iz samih tal novoveške estetike izrašča možnost 
razumevanja bistva moderne in sodobne umetnosti kot svobodnega 
odnosa med ustvarjalcem, njegovim delom in interakcijo gledalcev 
kot so-udeležencev v dogodku umetnosti. Avtonomija umetnosti po 
Kantu lahko temelji le na možnosti čiste sodbe okusa, ki se izraža na 
različne načine.30

Bistvo estetskega se Kantu kaže kot nekaj, česar ni mogoče zvesti na 
noben pojem, a je vendarle misljivo. To pomeni, da trenutek refleksiv-
nosti v razumevanju estetskih procesov terja neko drugo nezvedljivost. 

30 V zvezi z odnosom med Kantom in filozofsko estetiko v kontekstu moderne umet-
nosti je zanimiva razprava Jensa Kulenkampffa »Metaphysik und Ästhetik: Kant zum 
Beispiel«, v: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (ur.), Falsche Gegensätze: zeitgenösische 
Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frankfurt na Majni 2002,  str. 49–80.



32

Gre za nezvedljivost na kateri koli univerzalni jezikovni izraz. V tem 
procesu lepo obenem presega goli predmet čutnega izkustva, saj ga ni-
kakor ni mogoče zajeti s kategorijami čistega uma. Zaradi tega razcepa 
med čutnostjo in umom, ob katerem lepo še ni v zadostni meri pomir-
jujoče in povezujoče sredstvo mišljenja, Kant uvede pojem vzvišenega 
v razliki do lepega. Predvsem Jean-Francois Lyotard in Jacques Derrida 
sta zaslužna za to, da v debati o mejah pojma postmoderne v sodobni 
umetnosti in o mejah estetike samo jedro premisleka zopet predstavlja 
Kantova analiza vzvišenega.31 Kantovo razlikovanje med »matematič-
nim« in »dinamičnim« pojmom vzvišenega odpira pot k razumevanju 
tega pojma kot vezníka med estetskim in religioznim v ikonoklazmu 
avantgardne umetnosti 20. stoletja. Pri prvem pojmu vzvišenega gre za 
predstavo o neskončnem, pri drugem pa je vzvišeno v naravi. Vzvišena 
ni narava kot taka, saj deluje kavzalno-teleološko. Vzvišeno je, tako kot 
lepo, nekaj za-sebnega. Toda medtem ko lepo zahteva mirno motrenje, 
nas vzvišeno prestavi v nekakšno notranje gibanje, ki ga vzgibava izku-
stvo strašnega. Mogočnost narave je sama po sebi nekaj strahotnega, 
medtem ko njena lepota predpostavlja brezinteresnega motrilca. Zato 
vzvišeno potrebuje estetsko polje izkustva, vendar terja prevladanje »su-
bjekta« v človeku, transcendiranje čutnosti. Zaradi tega nenehnega boja 
s strahotnim kot izkustvom »predmeta« neskončnosti in ogromnosti 
narave, v katerem srečujemo predmete, kot so vulkani, oceani, nevihte, 
je vzvišeno dogajanje, v katerem estetsko uživamo in prevladujemo iz-
kustvo strahu pred samo naravo.

Drugače povedano: lepota sloni na brezinteresnem ugajanju, vzvi-
šenost pa se kaže v nenehnem upiranju »interesu čutov«. To kar vzbu-
ja lepoto v umetniško prikazani sliki narave, ni ta slika narave sama, 
narava se kaže v izkustvu vzvišenega šele, ko v prikazanem zaslutimo 
prevzemajočo moč neprikazljivega. Kantova nagnjenost k ikonoklaz-
mu nima nikakršne zgodovinske opore v njegovi subjektivni preso-
ji slikarskih del njegovega časa. Gre za notranje imanentno gibanje 

31 Teh del o razmerju med Kantom in postmoderno je obilo. Napotujem na delo Die-
terja Merscha, v katerem avtor skuša izpeljati pojem estetike dogodka: Ereignis und 
Aura: Untersuchungen zu einer Ästhetik der Performativen, Frankfurt na Majni 2002.



33

teka zgodovinskega dogajanja, v katerem se novoveška podoba sveta iz 
same perspektive subjektivnosti subjekta kot predstavne moči in ho-
tenja razvija kot neprekoračljivo obzorje »strahu pred sliko«. Kant je v 
svojem pojmu vzvišenega spojil dva pojma, ki ju v današnji umetnosti 
enostavno predpostavljamo: lepota in strašno nista nekaj zoperstav-
ljenega, temveč tvorita notranjo enotnost. Vendar mora tisto vzvišeno 
v prikazu, kot goli »negativni prikaz«, jemati v račun nujnost prekora-
čevanja stvari kot nečesa čutno zaznatnega in nujnost prekoračevanja 
upodobitvene moči predstavljanja. Estetiko moderne, še posebno pa 
postmoderne umetnosti, lahko zares beremo kot estetiko vzvišene-
ga. Zato nenehno izkuša resnično srečanje z bistvom ikonoklazma. 
Do tega srečanja v glavnem prihaja posredno, kot to, denimo, velja za 
Lyotardovo interpretacijo Kanta iz horizonta »prikazovanja neprikaz-
ljivega«.32 V samem jedru njegove razlage Kantovega pojma vzvišene-
ga je misel o nujni »tragičnosti umetnosti«, ker ta ne more prikazati 
absolutnega, saj jo omejuje sama forma »čutnega«, forma prikazlji-
vosti, v kateri se kažejo ideje in forme.33 Moderna umetnost zato ne 
prikazuje nič drugega kot to, da – v tem ko proizvaja ideje in forme 
– napotuje na neprikazljivo v sami ideji slike. Vzvišeno v nenehnem 

32 Jean-Francois Lyotard, Différend, Paris 1983. – [Prim. slov. prevod Jelice Šu-
mič-Riha: J.-F. Lyotard, Navzkrižje, Ljubljana 2003. Op. prev.]
33 Pomenljivo je, da v eni izmed novejših interpretacij Nietzschejeve »estetike vzvi-
šenega« Christian Lipperheide (Die Ästhetik des Erhabenen bei Friedrich Nietzsche: 
Die Verwindung der Metaphysik der Erhabenheit, Würzburg 1999) zavzame podob-
no stališče do te notranje nujnosti ginevanja predstavne moči v sodobni umetnosti. 
»Nietzsche v svoji metafiziki umetnosti primat praktičnega uma preseže s primatom 
estetske perspektive, v kateri so estetske konstelacije v okviru sveta kot umetnine 
upravičene iz le-tega samega, njihov imanentni smisel pa je v kantovski ‘smotrnosti 
brez smotra’. […] V tragičnem mišljenju se lepo in vzvišeno prepletata kot zasti-
ranje in prebolevanje strašnega znotraj različnih stopenj videza.« – V nasprotju z 
Lipperheidejevo razlago Nietzschejeve »estetike vzvišenega« Damir Barbarić v svoji 
razpravi »Lepota in mera« (Tvrđa, 1-2, 2000; [prim. slov. prevod A. Košarja v: Pha-
inomena 39-40, Ljubljana 2002, str. 225–256]) pokaže, da vzvišenega v dogajanju 
umetnosti pri Nietzscheju ni mogoče zvesti na razliko le-tega v odnosu do lepega, 
saj ne gre za Nietzschejev korak proti onemu strahotnemu v izvoru prevzetosti od 
umetnosti, temveč je mogoče njegovo dojemanje umetnosti, na sledi Heideggra, 
razumeti šele, če se nam razklene smisel umetnosti kot praznovanja.  



34

spopadu med idejo absolutnega, ki ga ni mogoče prikazati, in formo, 
ki v lastni omejenosti pričuje o (ne)možnosti prikazovanja, terja dru-
gačno utemeljitev slikovnega nasploh.

Za naš namen ne bi bilo smiselno napotevati na problem meta-
fizičnega temelja vzvišenega pri Kantu, če ne bi ta s svojo analitiko 
estetske  moči razsojanja ponudil okvirja za svojsko teorijo estetskega 
proizvajanja. Za ambicijo take teorije se namreč skriva prav estetsko 
ustvarjanje. Samo po sebi je razumljivo, da je moderna umetnost Kan-
tovo teorijo umetniškega ustvarjanja ignorirala oziroma, v najboljšem 
primeru, zavračala kot konservativno. Po eni plati so Kanta z njegovo 
analitiko vzvišenega uposodobili kot pravega začetnika estetike post-
moderne, po drugi pa je bila njegova teorija o geniju povsem nep-
rimerna za avantgardistični ikonoklazem in zahtevo avantgarde po 
estetizaciji življenja in sekularizaciji umetniškega dogodka kot – ko-
lektivnega dela. Za Kanta je umetnik genij upodobitvene moči. Lepa 
umetnost je umetnost genija. V njej ne gre za prikazovanje lepega, 
temveč za lepo prikazovanje. Zato je »estetika grdega« zgolj negativna 
estetika, ki se na samozaprte forme prikazovanja lepega odzove z ru-
šenjem vrednot, ko draž in ornamentalni okvir motiva, ki izhajata iz 
drugačne zasnutosti sveta, ne ustrezata več novemu razumevanju na-
rave in človekovega položaja v svetu. Prikazi bolestnega, razpadanja, 
ruševin, odvratnega, raziskovanje temnih plati človekovega eksistira-
nja v svetu, ki so vse od nadrealizma pa do najnovejših performansov, 
recimo, Urija Katzensteina, tako običajne teme sodobne umetnosti, ne 
le da same po sebi niso nikakršno »subverzivno« področje nečesa še 
neraziskanega in inovativnega, temveč so zgolj negativni prikaz tiste-
ga, v čemer vzvišeno nahaja svoj navidezni spokoj. Četudi Kant izklju-
čuje že samo možnost, da bi odvratno lahko bilo legitimni predmet 
umetniške ustvarjalnosti znotraj estetike genija, pa iz njegove estetike 
vzvišenega očitno izhaja, da načeloma ne more biti ničesar, kar bi lah-
ko izključili iz okrožja umetniško lepega.34

34 Prim. Konrad Paul Liessmann, Philosophie der modernen Kunst, Dunaj 1999, 
str. 26.



35

Kantov metodični ikonoklazem zato – tudi tedaj ne, ko gre za naj-
višje določilo vzvišenega v svetu kot umetniškem delu narave in člove-
ka – ne dopušča nikakršne metafizične (estetsko-religiozne) prepovedi 
slik. To torej pomeni, da vzvišeno ni temelj ikonoklastične umetnosti. 
Nasprotno, vzvišeno je nekaj bistveno povezovalnega med čutnostjo 
(umetnostjo) in okrožjem božjega kot doživljaja vere (religije). V ne-
kem čisto drugem kontekstu, namreč pri zgodnjem Nietzscheju iz ob-
dobja Rojstva tragedije, vzvišenemu pripada ontološko-estetsko mesto 
povezovanja dionizičnega in apoliničnega sveta grške umetnosti. V 
obeh primerih gre za povezovanje dveh sfer bivanja, med katerima na 
videz zija brezno, za poskus mišljenja onstran izvornega kaosa, vendar 
za poskus, ki zavrača teleološko vero v končni smisel zgodovine kot 
nekakšnega venomernega napredovanja, razvijanja v smeri proti »viš-
jemu« in »bodočemu« prizorišču sprave vsega razdvojenega v Enem. 
Od tod umetnost prejema moč povezovanja, ne pa razdvajanja, moč 
sinteze brez dialektične odprave teze in antiteze, kot se to dogodi pri 
Heglu. Zato umetnost v čutnosti lepega videza, ki se jo je od nekdaj 
preziralo, vsebuje nekaj več od resnice – namreč resnično možnost 
filozofije v pometafizični dobi.

Umetnost vzvišenega kot svojevrstni organon filozofije potrebuje 
genija kot umetniškega ustvarjalca, ne glede na vse premene njegove 
»funkcije« in mesta v okrožju sodobne umetnosti. Le kaj drugega je 
Joseph Beuys s svojim prizadevanjem, da bi vrnil dostojanstvo ume-
tniku kot nekakšnemu novemu šamanu, kot sekularizirana različica 
estetskega genija v umetnosti 20. stoletja? Mar ni protislovno, če hkra-
ti zagovarjamo Lautréamontovo trditev, da bodo vsi ljudje pesniki, in 
sebe razglašamo za šamana? Kdo je lahko resnični šaman (umetno-
sti)? Vsekakor le tisti, ki je za šamana že izvorno »določen«, ki pose-
duje moči, zmožnosti, darove, imaginacijo in ustvarjalni genij.35 

Pojem genija po Kantu predpostavlja medsebojno prežetje narave 
(okrožja vzvišenega) in človekovega umetniškega sveta. Skozi umetni-

35 Peter Strasser, »Nezaključena sekularizacija umetnosti«, Europski glasnik, 4/1999, 
str. 300.



36

ka namreč narava izkazuje svojo substancialno zmožnost konstrukcije 
in destrukcije. Z umetnino ustvarimo naravo kot »novi« predmet, s 
tem narava v njej dobi novo formo biti, povsem specifične biti, kot bi 
rekel Heidegger, v kateri se narava in umetnost razkrivata kot edinstve-
na zasnutost sveta v epohalno zgodovinski dimenziji. Tako razumlje-
ne umetnosti Kant ne more misliti v skladu z mimetičnim modelom, 
takšna umetnost se razvija iz same ideje. Resnična paradigma umetni-
škega ustvarjanja presega naravo po sebi oziroma naravno lepo, kljub 
temu da je slednje za Kanta ontološko prvotnejše. Kljub temu pa ume-
tniško delo v negativnem prikazu vzvišenega – glede na skrajne kon-
sekvence take »estetike« – za sodobno umetnost ni zadosti radikalno, 
enostavno zato, ker iz njega ne moremo razviti nravnosti, moralnega 
programa preoblikovanja sveta na temelju resnice in pravičnosti. Zato 
Kantova estetika sanjam in resničnosti moderne umetnosti ustreza le 
na ambivalenten način, nikakor pa ne tudi avantgardistični estetizaciji 
življenja, ki se danes nadaljuje v performativnih, konceptualističnih 
in vseh drugih zvrsteh dogodkovne umetnosti telesa, stroja in celo 
samega božjega. Pri tem ne gre za problem, kako Kanta »aktualizirati« 
za sodobnost. Problem je v tem, da sodobna umetnost – tudi tedaj, ko 
se, onstran obsedenosti s slikami medijske in virtualne kulture, vrača 
k ideji obnove lepote in vzvišenega v dobi radikalne izpraznjenosti 
smisla umetniškega dela – ne more obstajati brez reference na »neiz-
rekljivo«.

Tako je, denimo, za Lyotarda bistvena vloga umetnosti prav 
prekoračitev zgolj »estetskega«. S tem ko zagovorniki obnove vzvi-
šenega z destruiranjem/dekonstruiranjem metafizičnega temelja 
»prikazljivosti« sledijo temeljnemu načelu avantgarde – da namreč 
v središče dogajanja umetnosti postavljajo življenjski svet sam kot 
okolni svet –, novi lik neprikazljivega nahajajo v imaterialnosti di-
gitalizirane realnosti. Kar je bilo za Wittgensteina mistično, se Lyo-
tardu kaže kot neprikazljivo.36 Zdaj se kot novo uobličenje izvora 

36 Po Dieterju Merschu ima vzvišeno pri Lyotardu enako funkcijo, kot jo ima avra 
pri Benjaminu – funkcijo izraza neizrekljivega. Zato se ideja vzvišenega ne pne več 
k »zvezdnemu nebu« ali proti veličastnim naravnim dogodkom, kot je izbruh vul-



37

ikonoklastične prepovedi slik pojavi umetniška praksa sama, samo-
zaprti svet umetniškega proizvajanja, kot to, denimo, velja za slike 
Barnetta Newmana. Ničesar več ni mogoče prikazovati kot odsliko 
kakega idealnega lika. Religiozni temelj umetnosti je izginil v to-
talnem znanstvenem proizvajanju same realnosti. Ko ni več glob-
ljega razloga za prikazovanje lika božjega, ki je izginil iz moderne 
umetnosti, je zadosti razlogov za to, da se kot »izvor« postavi sam 
proces umetniškega ustvarjanja. Neposredno izkustvo vzvišenega 
zdaj ni več strahospoštovanje pred kako naravno brezmernostjo in 
brezkončnostjo. Zdaj se dogaja v nenehnem razkrivanju in odtego-
vanju resnice umetniškega dogajanja.

Umetnost »je« povsod in nikjer, je »tu« in tudi »tam«. Avantgardna 
praksa neslikovnega in nepredmetnega iz tega okrožja ni dokončno 
pregnala niti Boga niti sveta. Ni naključje, da je sam Beuys 19. januar-
ja 1972 v umetniškem krožku Folkwang v Essnu na pripombo nekoga 
iz občinstva, ki je bil očitno pravoverno avantgardistično nastrojen, 
zakaj venomer govori le o Bogu in svetu, ne pa o umetnosti, odgovoril: 
»Toda saj Bog in svet sta umetnost.« Če vzvišeno pomeni prebolevanje 
metafizičnega obzorja izvora umetniškega dela v samem dogodevanju 
umetnosti kot sveta brez slike, o čemer merodajno, od Nietzscheja 
preko Heideggra do Lyotarda, priča tudi sama ikonoklastična praksa 
avantgarde, potem lahko iz tega potegnemo naslednji sklep: vzvišeno 
ni zgolj to, kar se nam znotraj sodobne umetnosti poglavitno ponuja 
v ugajanje, ampak je tudi njen »okvir«, znotraj katerega pa ni slike. 

Avantgarda slike človeškega telesa ni radikalno razdejala tako, da 
je razgradila temelj, iz katerega se je slika – od Cézanna do Maleviča 
– začela gibati v spirali izginjanja perspektive vse do vseskozišnje ne-
predmetnosti slike, saj je s političnim sekulariziranjem izvornega iko-
noklazma iz prepovedi prikaza človeškega lika v sakralnost povzdig-

kana: vzvišeno/avratično zdaj izhaja iz nove znanstveno-tehnološke realnosti plane-
tarne »strašljivosti«, kakršno v kontekstu strateške oborožitve poseduje nuklearna 
energija. Neprikazljivo »predmeta« svoje lastne neprikazljivosti ne nahaja več v na-
ravi, saj je tudi narava sama postala inscenirani dogodek sklopa znanosti, tehnolo-
gije in umetnosti. – Prim. Dieter Mersch, nav. delo, str. 131–154.   



38

nila čisto formo nepredmetnosti same kot poslednjega uobličenja 
estetsko-religiozne slike sveta. Nenehna potreba po novem in iskanje 
novega  kot prekoračitve prejšnje prekoračitve se nujno konča v ab-
solutni neslikovnosti živega telesa kot kraja in prostora sleherne mo-
žne drugačnosti in predrugačenja. Umetnost performansa, dogodka, 
avantgardistični ikonoklazem nadvlada v trenutku, ki ne pozna več 
vulgarne časovnosti niza (sekvenc, prizorov, fragmentov), temveč je 
izjemni dogodek, ki predhaja slehernemu nizanju »slik« (film, video, 
cyber-art) v nedogled. Obenem je to tudi konec avantgardne umetno-
sti v njenem udejanjenju. Koncept in ideja ničesar več ne prikazujeta, 
temveč sama zase zahtevata prostor in čas enkratnega dogodka – per-
formativnosti telesa v okolnem svetu.

Mar to pomeni, da je razprava o ikonoklazmu za moderno umet-
nost postala irelevantna? Lahko sploh še kaj razkrije gledalcu, vaje-
nemu slik iz vsakdanjika, navajenemu na strukturo vizualne kulture 
sodobnosti, ki jo v pogovoru s Pierrom Sterckxom izvrstno opiše fran-
coski filozof urbanolog Paul Virilio?

»Ljubitelj umetnosti je obenem tudi kritik, to, da imaš rad 
umetnost, namreč v sebi vključuje tudi neko določeno kakovost 
tvojih sodb. Kot človek, ki ceni nove tehnologije v umetnosti, 
tehničnim znanostim v celoti odrekam status nečesa objektiv-
nega, ki se jim ga pripisuje. Čeprav priznavam stroge, eksperi-
mentalne znanosti, tehnologiji ne morem priznati njihove veli-
čine. Zame je tehnološka naprava predvsem umetniški predmet: 
concorde se po ničemer ne razlikuje od kake Cézannove slike. 
Dokler ne bomo razširili kulture tehnološke umetnosti in za-
devne kritike le-te, ne bomo imeli demokracije, temveč idola-
trijo, to pomeni, priklanjanje pred ‘božanskimi’ tehnologijami. 
Tisti, ki trdijo, da so ubili Boga Transcendence, so postali mali-
kovalci Boga Tehnologije.«37

37 Prim. Paul Virilio, Brzina oslobađanja.  Karlovac 1999, str. 233. [Prim. slov. pre-
vod: Paul Virilio, Hitrost osvoboditve, prev. S. Pelko, Ljubljana 1996. Op. prev.]



39

5. Avantgarda in slika konca umetnosti

Ikonoklazem se v avantgardi kaže kot imanentni svetovno-zgodo-
vinski dogodek dovršitve slike kot umetniškega dela. Odkar je Male-
vič ustvaril emblematično delo vizualne umetnosti 20. stoletja, Črni 
kvadrat na beli podlagi, ni ničesar več, kar bi bilo izraz samorazumlji-
vosti umetnosti. Adorno v svoji Estetski teoriji celotni ambivalentni 
projekt avantgarde v umetnosti opiše prav kot to krizo samorazume-
vanja. Na sleherni poskus odklona od Heglove trditve, da je umetnost 
»v svojem najvišjem določilu za nas nekaj preteklega«, se tu metodič-
no pozablja samo zato, da bi lahko, izhajajoč iz zgodbe o avtonomiji 
moderne umetnosti, upravičili filozofsko refleksijo o predmetu nove 
umetnosti. Če je kriza samorazumevanja nekaj, kar zadeva bistvo mo-
derne umetnosti in kar se je že pred avantgardo pojavljalo v tekstih 
Rimbauda in Mallarméja ali pa v slikarstvu Cézanna, potem sploh ni 
več zgolj vprašanje, ali je umetnost še mogoča, če so njene predpostav-
ke izginile v novem zgodovinskem svetu znanosti in tehnologije, kot 
to trdi Adorno.38

Kriza samorazumevanja moderne umetnosti je prizadela tudi 
estetsko refleksijo o statusu umetnosti nasploh. Že od samega začetka 
avantgarde se teza o koncu umetnosti neposredno nanaša na vpraša-
nje o »koncu zgodovine umetnosti«, pa tudi o »koncu filozofske es-
tetike in koncu filozofije umetnosti.«39 Da je res tako, priča na videz 
paradoksalno dejstvo. Sodobna umetnost je postala nepregledni po-
gon kulturne industrije zahodnih družb. Največje razstave umetnosti, 
kot sta Bienale v Benetkah ali Documenta v Kasslu, dokazujejo, da 
javnost umetnost našega časa na mnogotere načine zanima predvsem 
kot fenomen globalnega spektakla, v katerem sam dogodek prevladu-
je nad umetniškimi dosežki projektov, razstavljenih v polivalentnih 

38 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, Frankfurt na Majni 1970, str. 9.
39 Prim. Hans Belting, nav. delo, prav tako si velja ogledati tematski sklop v reviji 
Magazine littéraire z naslovom »Philosophie & Art – la fin de l’esthétique?« (št. 414, 
november 2002), s teksti Alaina Badiouja, Jacquesa Ranciéra, Bruna Latoura, Mat-
hieua Kesslerja in drugih merodajnih sodobnih estetikov.



40

prostorih Benetk in Kassla. Več kot je samoproizvajanja del sodobne 
umetnosti, toliko bolj je vprašljiv smisel njihovega obstoja v svetu kot 
umetniškem dogodku.

Prelomna novost novega veka, vse od Descartesa in Newtona 
pa do izkustva narave znotraj logično-matematične zasnutosti sve-
ta v Leibnizevi monadološki metafiziki, je samorazumevanje časa iz 
časovne ekstaze sedanjosti kot večne novosti tega, kar je »zdaj«. 
Avantgardna umetnost to epohalno določilo novega veka le radika-
lizira. Pri pojmu novega ne gre le za notranjo dinamiko avantgardi-
stične kritike, temveč za pošastno vzgibnostno moč sveta umetnosti 
20. stoletja. Avantgarda se utemeljuje na hipostazi novega prav zato, 
ker je istoznačna z eksperimentalno-inovativnim duhom modernih 
znanosti. Odkritja teh znanosti, denimo, Einsteinova relativnostna te-
orija, Bohrova kvantna teorija ali pa Heisenbergov indeterminizem in 
teorije kaosa, se ne samorazumevajo več kot logični nasledek predho-
dnih odkritij, temveč kot obrat paradigme, kar pomeni: kot radikalno 
zapuščanje tradicije. Vprašanje o možnosti umetnosti v takšnem svetu 
obenem označuje radikalni sum v možnost »nove filozofije umetno-
sti«, navkljub njenim številnim poskusom prebolevanja konca meta-
fizike.40

Ko avantgarda v svojem utemeljevanju prevzame metajezik mo-
dernih znanosti, je že na delu potrjevanje njene samoukinitve v em-
fatičnem liku nove umetnosti neslikovnega. Ta prehod, ki je v vseh 
manifestih in teoretskih spisih avantgardnih umetnikov doživljen kot 
prelom s preteklostjo, naznanja svet brez slike, v katerem performa-
tivnost in konceptualnost umetnosti ničesar več ne prikazujeta. Vse je 
le še performativno-konceptualni dogodek kot uprizarjanje življenja 
v njegovi procesualnosti. Struktura slikovne artikulacije abstraktnega 
slikarstva, kubizma in futurizma v sebi še vsebuje določeno mero od-
mika od vseskozišnje nepredmetnosti sveta. Že dadaizem pa v prostor 
umetnosti vpelje šok, provokacijo in v središče življenja instalira ume-
tnika kot provokatorja dogodkov. Event-art, happening, instalacije in 

40 Prim. Konrad Paul Liessmann, nav. delo, Predgovor.



41

performansi že z nenavadnim jezikom nove neprosojnosti govorice iz 
bistva njene tehnične zapadlosti v po-stavnost stvari (Ge-stell) kot raz-
polaganja z bivajočim in s konstrukcijo narave napotevajo na ne-stva-
ritvenost stvaritve (Werk), brez-slikovnost slike, brez-umetniškost 
(Kunstlosigkeit) sveta brez slike, če naj spregovorimo s Heideggrovim 
jezikom.

Metafizično vprašanje o možnosti umetnosti v dobi avantgarde 
zato ni vprašanje o mogočosti »stare« umetnosti, temveč bistveno 
vprašanje o smislu »nove« umetnosti brez slike. Temeljni način obsto-
ja avantgardne umetnosti je bistvena (ne)mogoč(n)ost, da bi delova-
la kot umetnost. Po izginotju mimetičnega modela slikarstva, izgubi 
predmetnosti slike, iluzije resničnosti kot perspektive sveta, razume-
vanja umetnosti – od Platona do Nietzscheja – kot ontološkega videza 
je avantgarda pretrgala nit z videzom videza (sliko slike), s tem da je 
sama postala dejanje resničnega dogajanja življenja v njegovi perfor-
mativno-konceptualni enkratnosti.41

Kako lahko razumemo hotenje avantgarde, da umetnost  ponovno 
sakralizira s politiko estetiziranja življenja, sliko pa nadomesti z nesli-
kovnostjo dogodka brezpredmetnega sveta? Eno od možnih pojasnil 
je v tem, da se je v slikovnost brez slike povrnil ikonoklazem. Vendar 
zunaj svoje religiozno-estetske dimenzije: v tem okrožju se avantgarda 
usmerja k temu, da bi antropološko kritiko religije udejanjila v čisto 
estetskem dogodku absolutne politike. Končno je napočil čas, da se 
znebimo trdovratnega stereotipa, češ da je edino merodajno pojasni-
lo za njeno »progresivnost« to, da je bila umetnost tedaj ideološko 
podjarmljena iz duha komunizma. Velja namreč tudi drugi Janusov 
obraz – njena politična regresivnost znotraj fašističnega naziranja sve-
ta. Popolnoma nepomembno je, da je ruski komunizem v Leninovem 
času toleriral nepredmetno umetnost Maleviča in ruskih futuristov, 

41 Prim. trditev Dieterja Merscha, nav. delo, str. 195: »Od tod avantgarda naznačuje 
napredujočo produkcijo umetnosti kot metaumetnosti. Njeno ‘umetniško delo’ je 
odteg umetniškega dela, njen ‘način prikazovanja’ je samonanašanje, njena ‘forma’ 
je protislovje.« 



42

prav tako namreč nespodbitno velja tudi to, da je obstajala možnost 
vključevanja ekspresionizma v »novo nemško umetnost« še pred ob-
dobjem »državne« nacistične umetnosti.

Ta problem presega ideologijo in politiko, saj zadeva odnos med 
avantgardo in zgodovino. Da pri tem ne gre niti za goli estetski spor, 
je opaziti še danes, ko se ta irelevantni spor med ikonoklazmom in 
figuralnim slikarstvom nadaljuje v kontekstu virtualizirano-digitali-
zirane »slike« sveta brez slike. Sicer pa se pri tem nad povsem estet-
sko presojo rado postavlja politično-ideološki sestav vrednotenja po 
shemi napredno-nazadnjaško. To se je v Franciji zgodilo ob recepciji 
že omenjene razprave Alaina Besançona, značilno je tudi to, da so za 
desničarja – potem ko je izrazil svoje nelagodje ob moderni umetno-
sti – razglasili tudi samega Baudrillarda. Kdor v debati o izginotju 
slike kakor koli oživlja Heglovo trditev o koncu umetnosti, tvega, da 
ga bodo razvpili za nazadnjaka, konservativca in estetskega nergača, 
obsedenega s preteklostjo.42

Avantgardna umetnost je v vseh svojih oblikah potrjevanje novega kot 
nekakšnega ontološko-politično-estetskega »zakona«. »Novo« je kanon 
in dogma vseh gibanj in slogov v umetnosti 20. stoletja. Za futuriste, deni-
mo, se lepota uteleša v občudovanju drvečega avtomobila. Kult hitrosti in 
kult razdejanja »lepote« v pomenu statične klasične umetnine sta medse-
bojno povezana. Časovno določilo avtonomije nove umetnosti je namreč 
reduciranje izvorne časovnosti na ekstazo zdajšnjosti. Dinamizem, aktu-
alnost in hitrost ne potrebujejo več dela, ki bi izpričevalo neprekinjeni tek 
časa med »zdaj«, »prej« in »potem«. »Novo« kot kanonsko-dogmatična 
različica sekularizirane religije avantgarde seveda na nov, drugačen način 
odpira tudi problem ikonoklazma v slikovnem. 

42 Pri tem ni izjemna niti usoda recepcije filozofije Arthurja C. Danta, potem ko je 
tudi sam ekspliciral Heglovo trditev o koncu umetnosti. – Prim. njegovo delo Phi-
losophising Art: Selected Essays, Berkeley/Los Angeles/London 2001, pa tudi kritič-
no interpretacijo Dantove filozofije umetnosti v: Ingrid Scheibler, »Effective History 
and the End of Art: from Nietzsche to Danto«, Philosophy & Social Criticism, št. 5-6, 
str. 1–28.



43

Med redkimi poskusi, da bi zgodovino avantgarde dojeli kot drugo 
življenje historicizma, je vsekakor razmislek Hermanna Lübbeja. Po 
njegovem mnenju v moderni dobi prihaja do nezaslišanega parado-
ksa, da v vizualnih umetnostih izginja slika človeškega lika, v arhitek-
turi pa obnova neoklasicizma po vsej Evropi in Ameriki med obema 
svetovnima vojnama ponovnega vznika ornamenta ni več razumela 
kot zločin, kakor je to še mislil Adolf Loos. Za nas je lahko Lübbe-
jev razmislek zgolj vodilo, ki nas napoteva na aporije avantgarde v 
njenem razmerju do zgodovine, nikakor pa ne obvezna navezna toč-
ka, saj teze o ikonoklastičnem duhu avantgarde ne izpelje v vsej kon-
sekventnosti. Njegova nesporna zasluga je v tem, da je do avantgarde 
odprl pot, ki le-te ne zvaja več zgolj na ideologijo komunizma, prav 
tako pa je tudi opozoril na to, da postmoderna v arhitekturi in vizu-
alnih umetnostih le hipostazira avantgardistično hlepenje po klasiki. 
Mar ni takšno stališče nekaj škandaloznega in v globokem nasprotju z 
estetskimi sodbami od Adorna do Groysa, ki si avantgardo prizadeva-
jo razumeti znotraj linearne koncepcije zgodovine umetnosti? Toda, 
če trdimo, da je Lübbe konservativec in regionalist, Adornovi sledniki 
in nadaljevalci pa progresivni in univerzalni zagovorniki novega kot 
nevprašljive vrednosti v produciranju sodobne umetnosti, vse preveč 
lahkotno izrekamo ideološke sodbe. V resnici gre za nekaj, kar daleč 
presega vrednostne sodbe in kar, izhajajoč iz nove postave  umetnosti-
-v-svetu, obzorje vrednotenja sploh šele odpira.

Odnos med avantgardo in zgodovino prav v obnovi ikonoklazma 
izkazuje našo osnovno tezo, da se sodobna umetnost, celo v svojih 
najradikalnejših oblikah obračunavanja s koncepcijo slike kot eikona/
imaga, odslikave in imaginarne slike »prikazljive neprikazljivosti«, v 
resnici ni nikoli osvobodila preteklosti. To seveda ne pomeni, da je 
mogoče sodobno umetnost razumeti v pojmovnem okviru religiozne 
umetnosti srednjega veka ali pa da si vrnitev mita v figuralnem sli-
karstvu postmoderne lahko razlagamo s pomočjo mitske umetnosti 
Grkov. Nasprotno, sleherna zgodovinska epoha slike in neslikovnosti 
je edinstveno dogodje, za katero ne velja iluzija napredovanja in raz-
vijanja proti kaki »višji« formi resnice v umetnosti. Za misel o izgi-
notju preteklosti iz zavesti sodobnikov – z njo skuša Lübbe prenikniti 



44

v bistvo avantgardističnega »novuma«, pri čemer napotuje na misel 
sodobnega nemškega zgodovinarja Reinharta Kosellecka – je odlo-
čilen trenutek razločenosti prostora »izkustva« od »horizonta priča-
kovanja«. Kulturna evolucija nas od preteklosti oddalji šele tedaj, ko 
naš »zdaj« postane ireverzibilen, ko se zgodovina začne pojavljati v 
modernem historičnem smislu kot mesto enotnosti časovnih ekstaz 
in kot posamostaljenje zdajšnjosti na račun preteklosti in prihodnosti. 
Zato po Lübbeju samorazumevanje avantgarde »sloni na historicistič-
ni filozofiji zgodovine. Historicistična filozofija zgodovine je enako-
značna z dinamično civilizacijsko evolucijo, ki na frontni črti svojega 
gibanja vzklika: Naprej! V tem smislu avantgarda spada v niz specifič-
no modernih kulturnih antimodernizmov.«43

Pobliže lahko to nenavadno trditev pojasnimo takole: Historici-
zem ne pomeni razumevanja preteklosti iz nje same, gre namreč za 
teorijo zgodovinskega dogajanja, ki strnjuje in učvrščuje realno zgo-
dovino sedanjosti. To, kar je bilo in kar je prešlo, torej ne postaja več 
sedanje. Historicizmu preteklost služi za to, da bi aktualno dogajanje 
reaktualiziral kot orientacijsko točko, iz katere se – če naj to ponazori-
mo s primerom – Antigono lahko razlaga kot tragično junakinjo nove 
dobe. In kaj drugega počne avantgarda, če ne prav tega, da – izhajajoč 
iz enoznačno razumljenega linearnega napredka – sovisje spomina 
fiksira v skladu z lastnim orientiranjem v času. Kot opravičilo Lübbe-
jeve dekonstrukcije avantgarde iz kritike historicizma naj zadostuje 
napotitev na dejstvo, da prav vsi avantgardni umetniki, navkljub svoji 
retoriki prelamljanja s tradicijo, vedno znova odkrivajo novo tradicijo.

Zato ikonoklazem v avantgardni umetnosti ni odkritje novega, 
temveč obnova podtalne, potlačene notranje zgodovine zahodne 
umetnosti. Korak onkraj zahodnega metafizičnega okrožja, ki se kaže 
v razkritju t. i. starodavne zgodovine Vzhoda kot cikličnega kroženja 
časa v umetnosti Afrike, Indije, Tibeta, Balija, kakor se je pričelo s 
Paulom Gauginom, le še bolj kaže, da moderna umetnost – gledano 

43 Prim. Hermann Lübbe, Im Zug der Zeit: verkürzter Aufenthalt in der Gegenwart, 
Berlin-Heidelberg 1992, str. 11.



45

v celoti – ne more shajati brez trdne zgodovinske utemeljenosti. »No-
vum« je energetski potencial ustvarjalne imaginacije, podoben meču 
z dvema reziloma. Tako je tudi s historicizmom avantgarde. Njen anti-
modernizem izhaja iz ne dovolj radikalnega prebolevanja preteklosti. 
Zato je avantgarda s svojo zahtevo po umetnosti kot življenju onkraj 
muzeja na paradoksalen način pravzaprav šele odprla prostor za dobo 
muzealiziranja prav vsega. Avantgarda je »klasična« umetnost sodob-
nosti prav zaradi tega, ker je, prezirajoč klasičnost, vzpostavila načelo 
nenehne inovacije, procesualnosti dogodka, ki ničesar več ne uobliči 
v delo, ničesar več ne ustvarja, temveč z izginotjem slike sam življenj-
ski prostor umetnosti pretvori v muzej, ki je anti-muzej, hiper-muzej, 
post-muzej.

Zaradi same narave avantgardističnega ikonoklazma se spremeni 
tudi figura umetnika kot avtonomnega proizvajalca dogodkov. Ta zdaj 
ni več genij »posnemanja« in preobražanja naravnega vzvišenega v 
človeško ustvarjalno moč. V svojem raznoterem preseganju in preko-
račevanju samega sebe (za primer bi lahko vzeli Malevičevo figuralno 
in nato nepredmetno fazo) se avantgardistični umetnik vedno znova 
znajde v položaju prehajanja meja lastnega »sloga«. Tako kot se ves 
čas zbere v aktualizacijo tistih zdajev, ki jih več ni, tudi umetnikovo 
»delo« razpade na faze njegove pripadnosti temu ali pa onemu giba-
nju. Glede tega je reprezentativen primer avantgardističnega pesnika 
Tristana Tzare. V svoji dadaistični fazi je skušal razdejati smisel jezika, 
v nadrealistični pa je, nasprotno, iz jezika ustvaril slavje simbolov in 
metafor. Vse to je mogoče in tudi nujno v trenutku, ko je načelo abso-
lutnega novuma prignano do poslednjih konsekvenc – da je namreč 
samoproizvajanje novega v umetnosti lahko le poznanstvenje umetni-
škega dogajanja kot takega. Ideja avtomatične pisave v nadrealizmu ni 
ustrezala zgolj razkritju primarne spontanosti pisave/govora, nezave-
dnemu aktu piščeve izvorne svobode, temveč pomeni tudi refleksijo 
naznanjajoče se možnosti avtopoietičnega ustvarjanja inteligentnega 
stroja, kakršen je Hall iz Kubrickove Odiseje v vesolju 2001. Obsede-
nost futurističnih slikarjev in pesnikov z idejo stroja kot »novega člo-
veka« (podobno kot to velja za zgodnjo fazo Pessoevega pesništva) le 
še potrjuje tezo o samem karakterju avantgardističnega obrata. In kje 



46

je, nazadnje, ostala slika? Zakaj sploh lahko govorimo, da z avantgar-
dističnim ikonoklazmom pride do svojskega preobrata: da se namreč 
– namesto da bi zavladal logos – vsa umetnost in filozofija na koncu 
20. stoletja kot »koncu filozofije umetnosti« sama v sebi osvobodi po 
poti nekakšnega ikonocentrizma?

Slika »konca umetnosti« v horizontu ikonoklastične intervencije 
avantgarde postavlja pod vprašaj samo idejo slikarstva. Možnosti sli-
karstva danes ne spodbija le to, da sodobna umetnost ničesar več ne 
prikazuje, tudi ne zgolj to, da v nasprotju z estetiko umetniškega dela 
sloni na estetiki dogodka, temveč predvsem to, da slikarstvo nima več 
svojega predmeta. To vprašanje skušajmo premotriti v luči premisleka 
ikonoklazma v avantgardi in v njeni sliki konca umetnosti.

Bistvo slikarstva je zamejeno na površino, na dvodimenzional-
nost v prostoru odslikanega slike. Umetnost kot dejavnost imagi-
nacije v predelovanju predmetnosti se v sliki kaže kot »kombinacija 
čiste barve in neodvisne forme, vse bolj se primika k osvobojenosti 
kompozicije barv in oblik.«44 Razvezavo slike od njene odslike, od 
figure zadane predmetnosti, je leta 1915 radikalno izpeljal Kazimir 
Malevič v svojem Črnem kvadratu na beli podlagi. Ta »slika« presega 
rezultate abstraktnega slikarstva v delih Kandinskega in Mondriana, 
v katerih je ikonoklazem postal okvir samorazumevanja avantgar-
dne umetnosti. Malevičeva »slika« namreč ničesar več ne odslikava, 
niti ne prikazuje.

Kot paradigmatsko ne-sliko bi jo lahko primerjali s fotografskim 
negativom, na katerem črno kaže, belo pa napotuje na nič. Ničta točka 
slikarstva je izpeljana kot absolutno zanikanje figure. To je izhodišče 
nove avantgardne umetnosti nepredmetnega sveta. Slika ne napoteva 
več na nikakršnega transcendentalnega označevalca, ni več referen-
cialna, temveč očiščena slehernega pomena, zato ker je zaprta vase, 
tavtološka, avtoreferencialna. Zato avantgardno slikarstvo teži k nihi-
lizmu. V nenehnem prekoračevanju slike kot emanacije oziroma sija-

44 Wassily Kandinsky, »Über das Geistige in der Kunst«, v: Der blaue Reiter. Doku-
mente einer geistigen Bewegung, uredil A. Hüneke, Leipzig 1986, str. 338. 



47

nja ideje v prikazu je zdaj tudi presežek/preostanek vzvišenega zveden 
na neprikazljivost nepredmetnosti. Avantgarda je v središče umetno-
sti kot predmet svojega lastnega slikarstva postavila samo sliko. Ko 
je raziskovala pogoje, v katerih nastaja ustvarjalno umetniško dejanje 
kot delo imaginacije in realnega sveta – narave v izvornem pomenu –, 
se je celotni realni svet zvedel na elementarne figure kroga, trikotni-
ka in kvadrata. Statičnost figuralne slike ne ustreza več času nepred-
metnega sveta. Bistveni novosti slednjega sta gibanje in ponavljanje, 
kar se v sferi slikovnega doseže s so- in protipostavljanjem dveh barv, 
ki pravzaprav sploh nista barvi – črne in bele. Začetek avantgarde se 
veže na analizo slike kot slike sveta, zvedenega na elementarne forme, 
konstitutivne sestavine in na strukturo kompozicije.

Tako že sam začetek – podobno kot v Heglovi Enciklopediji filo-
zofskih znanosti, kjer ta na začetku pojasnjuje razliko med bitjo in ni-
čem – naznanja konec. Izginotje slike v neslikovnosti čistega gibanja 
kot dogodka umetnosti, ki presega umetnika kot »subjekt«, zato ni 
nič nepričakovanega oz. takega, kar bi bilo ikonoklastičnemu duhu 
avantgarde vnanje. Zdaj se lepo vidi, da pojasnilo, češ da so Kandinski, 
Mondrian in Malevič figurativno slikarstvo zavrgli zaradi pravoslav-
ne, ruske tradicije ikonoklazma, sploh ne vzdrži.45 Ne glede na to, da 
se je v antropološkem prevladovanju religiozno-estetskega bistva iko-

45 Prav zato ni mogoče sprejeti teze Alaina Besançona, da gre pri ikonoklazmu 
abstraktnega slikarstva in Malevičevega suprematizma za nadaljevanje tradicije 
ruskega ikonocentrizma. Nenavadno je, da Besançon sploh napotuje na to argu-
mentacijo, saj že pred sklepnim poglavjem svojega dela jasno pokaže, da je avant-
garda v sebi protislovna prav zategadelj, ker hipostazira linearno razumevanje časa, 
v katerem se razlog za obstoj »tradicionalnega« izgubi enostavno zato, ker je edini 
način funkcioniranja resničnosti aktualizacija »zdajev« oz. napredovanje v sosledju 
dejanj ničenja. Besançonov metafizični, estetski in »civilizacijski« dualizem zahod-
ne umetnosti ustreza privajeni podobi zgodovine in kulture krščanskega Zahoda. 
Vendar ne odgovori bistveno na vprašanje, zakaj se je v sami sredici zahodne umet-
nosti namesto ikonoklazma abstraktnega slikarstva porodil še drugi Janusov obraz 
nepredmetnosti realnega sveta, in sicer v Duchampovem radikalnem razdejanju 
vsakršnega koncepta slike. V Duchampovi ironični drži do tradicije klasične lepote 
figuralnega slikarstva lahko zaznamo isti karakter zanikanja predmetnosti-v-svetu, 
značilne za sfero tradicionalnega slikarstva, kot v Malevičevi poti v čisti nič »slike«. 



48

noklazma v abstraktnem slikarstvu še poskušalo najti tla za izginulo 
metafizično dimenzijo slike, s tem ko so razkrivali drugo, potlačeno 
plat izvornega krščanstva v ezoteriki, gnostiki, misticizmu in teozofiji 
– od Steinerja do Uspenskega –, pa je očitno, da avantgardističnega 
ikonoklazma ne moremo zvesti na civilizacijsko-religiozni ikonocen-
trizem avantgardnih umetnikov. Ne gre za nekakšen razkol v zvezi z 
religiozno sliko, kot versko-politični spopad med zahodnim in vzho-
dnim krščanstvom glede estetskih vprašanj (figuralika – abstrakcija), 
temveč za to, da razumemo radikalno spremembo samega karakterja 
svetovnosti sveta.

Svet izgublja predmetnost zato, ker svet sam kot izvorni kraj in 
prostor prebivanja izgineva v absolutni konstrukciji, v svoji neslikovni 
zasnutosti nasploh.46 Vse, kar je, postane konstrukcija iz čiste ima-
ginacije. Zato bodo vsa neoavantgardna gibanja izjemno cenila prav 
konstruktivizem v umetnosti 20. stoletja. Avantgarda in njena »slika 
konca umetnosti« nam odpirata možnost, da Heglovo tezo o koncu 
umetnosti še enkrat prevprašamo v luči sodobne umetnosti in njene-
ga udejanjenega ikonoklazma.

Hegel v Predavanjih o estetiki zatrdi, da je umetnost izpolnila svoj 
smoter tedaj, ko so se pojavni elementi krščanstva s prikazom Kris-
tusa v slikarski umetnosti razvezali in umetnosti tako odvzeli mož-
nost, da bi kot forma bila najvišja potreba duha. Pred sliko Kristusa 
ali Matere božje v sodobnem slikarstvu se koleno ne upogne.47 Za 
substanco religije in to, kar sliko presega, prikazani lik Kristusa ni 
več kraj in prostor čaščenja. Z izginotjem te potrebe in umetnostne 

Glede Duchampa gl. razpravo Marca le Bota »Marcel Duchamp, ‘ses célibataires, 
méme’«, v: Europski glasnik, 4/1999, str. 315–322. 
46 O premeni funkcije prostora v sodobni umetnosti z nastankom con virtualnih in 
simulacijskih konstrukcij gl. Marina Gržinić, Fiction Reconstructed: Eastern Europe, 
Post-socialism & the Retro-Avantgarde, Dunaj 2000. (Novo oblikovanje kraja in pro-
stora še posebno obravnava v razpravi »Spectralization of Space: The Space of the 
Real and the Virtual Space« v omenjeni knjigi na str. 179–202.)
47 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik. Frankfurt na 
Majni 1986. Theorie-Werkausgabe, 13. zv., str. 142.



49

forme prikazano v nas lahko vzbudi samo še občudovanje. Umet-
nost je za Hegla vedno bila pojavljanje absoluta v čutni formi pri-
kaza, ki je svoj vrh doseglo v klasični dobi Grkov. Če izhajamo iz 
tega, konec umetnosti nikakor ne pomeni dejanskega konca ume-
tniške dejavnosti prikazovanja in/ali novih performativno-koncep-
tualističnih načinov dogajanja sodobne umetnosti. Ko umetnost »po 
svojem najvišjem določilu« prestaja svoj lastni konec, to predvsem 
pomeni, da je izgubila substancialni pomen.

V avantgardističnem ikonoklazmu je umetnost kot religijsko-
-estetsko dejstvo prevladana. S tem ko je postala meta-umetnost, 
lahko le avtoreferencialno reflektira svojo avtonomnost, pri tem pa 
resnico lastnega obstoja nadomesti z resnico poznanstvelega sveta. 
Če gre za vprašanje slike in neslikovnega, lahko konsekvence Heglo-
ve teze o koncu umetnosti strnemo takole: Če umetnost izgubi svoj 
predmet, če se torej razresniči, je njen edini čas-prostor konstrui-
ranje notranjega časa-prostora domišljije in oblikovalske svobodne 
volje subjekta. Zdaj umetnost svet konstruira, in to iz svoje razveza-
nosti od izginule resničnosti mita in religije. Zdaj obrezbistvenje in 
nesubstancialnost postaneta legitimna kriterija izbora tistega, kar bo 
prevzelo vlogo »predmeta« umetnosti (npr. Duchampov ready-ma-
de, Warholove škatle za Brillovo milo, človeško telo kot živi predmet 
body-arta, čista virtualnost kibernetičnega prostora v cyber-artu, 
ipd.).

Ta razvezanost, osvobojenost od trdne forme umetnosti omogoča, 
da postane vseskozi »igriva« in da vseskozi eksperimentira z materiali, 
vse do njenih najrazličnejših intervencij v prostoru. Da bi izpolnile svoj 
namen, take akcije izzivajo provokacijo družbenega okusa, moralnih 
norm, tabujev družbene komunikacije, političnih in ideoloških prepo-
vedi. To polje avantgardnih akcij je odprto tudi še danes, četudi se te 
akcije v dobi globalne enakovrednosti (in vse-enosti) »slogov« in »kon-
ceptov« usmerjajo v skrajno zunajestetske smotre, kakršno je, denimo, 
prizadevanje, da bi umetnik z nenehnimi subverzivnimi dejanji v ko-
lektivnem aktu komunikacije z okolnim svetom nadomestil figuro an-
gažiranega intelektualca. Vsekakor pa je najpomembnejša konsekvenca 



50

zgodbe o koncu umetnosti v luči ikonoklazma avantgarde dogodek sve-
ta brez slike. Tega pa omogoča bistvena »razvezanost od slike«.48

Če je slika po Maleviču zares dejanje radikalne nepredmetnosti, 
potem se je ne more več »slikati«. Še več, sploh ni več nobene mož-
nosti, da bi, izhajajoč iz temeljito prečiščenega sveta, nihilistično 
postavljenega na temelje moči znanstveno-tehnične produktivnosti, 
še lahko razlikovali svet zunanjega in svet notrišnjosti, niti možnosti, 
da bi se slika še povrnila k nekakšnemu doživljanju svojega gledalca 
in v okrožje njegove čiste duševnosti. Zdaj slika sama sebi postavlja 
»zakone«. Napotena na samo nase, obrezbistvena in brez slehernega 
okvira, slika izginja iz sveta kot slike/podobe v absolutno neslikovnost 
nepredmetnega sveta. Strogo rečeno, ikonoklazem se ne pojavlja kot 
goli protest zoper prikazovanje človeškega telesa, ki bi imel estetske 
razloge, namreč nemožnost nadaljevanja portretiranja človeškega lika 
v novi sliki realnosti, kakršna se pojavi z izumom fotografije – ne, iko-
noklazem je konsekvenca preobrazbe epohalnega karakterja sveta, v 
katerem so vsi predmeti postali čiste konstrukcije. Ni nenavadno, da 
je med vsemi avantgardističnimi umetniki za današnjost, v kateri je 
celo ikonoklazem izgubil svojo subverzivno moč razgradnje slike neke 
že zdavnaj izginule lepe predmetnosti – najbolj »živ« prav Malevič.   

V uvodnem tekstu h katalogu razstave Iconoclash – Jenseits der 
Bilderkriege, ki je bila leta 2002 na ogled v Karlsruheju, se je Peter 
Weibel, ob Brunu Latouru eden izmed dveh kustosov te razstave, v 
svojem razmišljanju o ikonoklazmu navezal na Heglovo tezo o kon-
cu umetnosti. Po njegovem je ikonoklastičnost moderne umetnosti 
samoumevno dejstvo. Izhaja iz krize same možnosti prikazovanja v 
figuralnem slikarstvu, potem ko je fotografija iz slikanja človeškega 
lika naredila golo odsliko realnega sveta. S tem ko se je umetnost slike 
ukinila v dogodku kot spektaklu performativno-konceptualističnega 
ikonoklazma, sicer ni dokončno izginila. Vsekakor pa je izgubila raz-
log za svoj obstoj.

48 Prim. Elmar Salmann, »Im Bilde sein: Absolutheit des Bildes oder Bildwerdung 
des Absoluten?«, v: Gottfried Boehm (ur.), nav. delo, str. 215.



51

V ikonoklastični tradiciji je znano nadomeščanje slike s tekstom. 
S tem se v sodobni umetnosti ne odvija le »jezikovni«, temveč tudi 
»slikovni« obrat, ki pa ne pomeni vrnitve k sliki kot predmetnosti 
realnega sveta, temveč korak onkraj predmetnosti in tudi nepred-
metnosti – v hiperrealnost virtualnega sveta. Zato svet brez slike 
danes ni več niti neposredna sedanjost digitalizirane resničnosti. 
Udejanjeni ikonoklazem avantgarde sodobno umetnost v vseh neo-
avantgardnih gibanjih spremlja že vse od 2. svetovne vojne naprej, 
od Fluxusa, preko hapeninga, akcionizma, kinetične umetnosti, 
body-arta, procesualne umetnosti, land-arta, arte povere do kon-
ceptualizma. Prava resnica sveta brez slike je znanost. Brez njenega 
konstruktivističnega zasnutka nove realnosti neslikovnosti ne bi bilo 
mogoče govoriti ne o koncu umetnosti ne o avantgardi kot o posled-
njem umetniškem gibanju moderne, ki je slikovnost zvedlo na čisto 
abstrakcijo, na nič slike. Pot k dogodkovnosti sodobne umetnosti se 
je odprla s samim aktom prepovedi prikazovanja človeškega lika kot 
tistega neprekoračljivega horizonta umetnosti odslikovanja lepe in 
vzvišene resničnosti.

Kaj umetnosti v svetu brez slike/podobe še lahko preostane? 
Pravzaprav se ji šele zdaj odpre možnost, da se v prostoru-času vse-
skozišnje poznanstvelosti življenjskega sveta postavi nad lastno av-
tonomnost in da, iz samega, že odvijajočega se procesa »znanstvene 
umetnosti«, ki ji filozof-znanstvenik določa smer in naznačuje obri-
se njene prihodnosti, utemelji lastno breztemeljnost. V svetu brez 
slike/podobe »slika umetnosti« zadeva prav tisto, kar še imenujemo 
svet, bitja v njem in človeka kot le enega izmed bitij, ki mu ni dana 
svoboda konstrukcije, da bi destruiral svet. Odtegnitev božjega iz 
takšnega sveta ikonoklastično udejanjene umetnosti neslikovnos-
ti ne pomeni, da zdaj pričakujemo kakega rešilnega boga filozofa-
-umetnika, temveč pomeni korak nazaj, proti tistemu izjemnemu, v 
čemer umetnost utemeljuje razlog svojega obstoja – k resnični lepoti 
sveta v enkratnem dogodju. To je tisto poljoče trepetanje »neizrek-
ljivega«, dialog živih in mrtvih sodobnikov, ki ga v svoji pesmi Oko 
časa izreka Paul Celan:



52

»To je oko časa: krivogledo pod sedmerobarvno obrvjo./ 
Veko mu izmijajo ognji, njegova solza je para.// Nalet slepe 
zvezde, ki se stopi na njegovi bolj vreli trepalnici:/ v svetu pos-
tane toplo/ in mrtvi vzbrstijo in zacvetijo.«49

Lahko ta izjemni trenutek vznika lepote v svetu brez slike sodobni 
umetnosti pokaže pot?

49 Prim. nem. izvirnik, Auge der Zeit: »Dies ist das Auge der Zeit/ es blickt scheel/ 
unter siebenfarbener Braue./ Sein Lid wird von Feuern gewaschen,/ seine Träne ist 
Dampf. // Der blinde Stern fliegt an/ und zerschmilzt an der heisseren Wimper:/ 
es wird warm in der Welt,/ und die Toten/ knospen und blühen.« – Nav. po: Paul 
Celan, Gedichte I, Frankfurt na Majni 1975, str. 127. Op. prev. 



53

SVOBODA POD NADZOROM 

O izginotju družbe v dobi globalitarnosti

1. Neoliberalizem in konec družbe

Zakaj so vse akcije odpora zoper neoliberalni globalni kapitali-
zem od konca 20. stoletja pa vse do danes obsojene na neuspeh? 
Sindikalni protesti delavcev proti privatiziranju javnega sektorja 
tradicionalno razumljene socialne države, študentska gibanja zoper 
komercializacijo univerzitetnega izobraževanja v Evropi, politične 
zahteve avtonomnih gibanj v civilni družbi, ki se usmerjajo zoper 
zasedanje in prilaščanje urbanih prostorov, namembnost katerih se 
spreminja v cone trgovskega interesa finančnega kapitala – tako re-
koč vsi izrazi artikuliranega gneva svobode omagajo pred besnečim 
napredkom nekega prikazenskega sistema, ki je v svojem racional-
no-iracionalnem liku udejanjenje človekove želje po objektih potro-
šnje in človekove preobrazbe v nekaj onstran stvari same, v simbolni 
objekt reproduciranja življenja kot moči. Če hočemo odgovoriti na 
to vprašanje, moramo poskusiti razumeti nekaj, kar ni samo zgodo-
vinski rezultat neizbežnosti razvoja samega kapitalizma kot sistema 
družbenega proizvajanja življenja, temveč tudi nekaj, kar izhaja iz 
nezvedljivosti odločanja znotraj človekove svobode delovanja. Prvo 
se veže na sfero tehnoznanstvenega izpopolnjevanja življenja v ma-
terialni eksistenci, drugo pa na politično-kulturne predpostavke 
premene stanja samega sveta. Torej odgovor na vprašanje, od kod 
permanentna neuspešnost radikalnih alternativ in od kod kriza 
svobode v naši dobi, izhaja iz tistega, kar je na tako brutalen način 
izrekla glavna politična zvezda neoliberalizma, nekdanja britanska 
premierka Margaret Thatcher, ko so se začele oglašati zahteve po 
družbeno pravični prerazpodelitvi ekonomskega bogastva njene na-
cije-države: »There is no such thing as society.«

Osnovna teza tega razmisleka bo naslednja: popolni neuspeh sle-
hernega artikuliranega družbenega odpora tradicionalnih subjek-



54

tov/akterjev postmodernih politik identitet zoper globalni neolibe-
ralni red je posledica tega, da tistega, kar je označevalo okrožje 
družbe državljanov z njegovo idejo svobode in javnega dobrega, ni 
več oziroma da je to okrožje razdejano. Nezaslišani cinizem neoli-
beralizma je v tem, da je družba državljanov razdejana tako, da je 
neoliberalna država v svoji začetni fazi obenem postala nova druž-
ba nadzora. Ta država razvoj civilne družbe zunaj območja svoje 
lastne suverenosti podpira le zategadelj, da bi to družbo ukroti-
la, s tem ko jo zvaja zgolj na humanitarno delovanje. Razlika med 
družbo državljanov in civilno družbo je v tem, da je prva moderni 
koncept politične sfere, druga pa postmoderni koncept postpoli-
tične sfere. Civilno družbo določa delovanje nevladnih institucij in 
organizacij kot korektivov državne oblasti. V tem nedvomno pre-
dnjačijo Združene države Amerike. In zakaj neoliberalna država 
to sploh počne? Iz dveh razlogov. Prvi je ta, da je to zanjo s stali-
šča ekonomske logike in njene univerzalne dogme, analize costs in 
benefits, manjši strošek, kot bi ga predstavljala klasična socialna 
država. Drugi pa ta, da ji s stališča neoliberalne politične logike gre 
za vladavino nad »lastno« družbo in drugimi družbami, in sicer s 
pomočjo mehanizmov političnega nadzora nad cono nenehne ne-
varnosti, ki preti njenemu redu. Čeprav si veliko teoretikov priza-
deva razločevati med pojmi družbe, societete, socialnega in skup-
nosti50, s tem ko zastopajo tezo o koncu socialnega in o nastajanju 
skupnosti (community), ki naj bi nadomestila strukture moderne 
družbe državljanov, mislim, da gre pri tem za radikalno zanika-
nje družbe nasploh, z vsemi neizogibnimi posledicami, ki od tod 
zadevajo pojem svobode delovanja. To tezo, ki jo je med prvimi 
postavil Baudrillard,51 v svojem delu Tisoč platojev: kapitalizem in 
shizofrenija implicitno razvijata Gilles Deleuze in Félix Guattari, in 

50 Nikolas Rose, »Tod des Sozialen? Eine Neubestimmung der Grenzen des Regierens«, 
v:  U. Bröckling, U./Krasmann, S./Lemke, Th. (ur.), Gouvernementalität der Gegenwart: 
Studien zur Ökonomisierung des Sozialen, Frankfurt na Majni 2002, str. 72–109.
51 Jean Baudrillard, In the Shadow of the Silent Majorities or »The Death of the So-
cial«, New York 1983.



55

sicer v pojmih države kot vojnega stroja ter deteritorializiranja in 
reteritorializiranja želje52.

Lahko jo razumevamo, izhajajoč iz sovisja odnosov moči znotraj 
samega politično-ideološkega pojma neoliberalizma. Tedaj, ko neo-
liberalna država po svoji tendenci postaja družba nadzora v globa-
litarni dobi, je radikalno odpravljena sama možnost avtonomnega 
delovanja v mejah družbe državljanov. Zaobrat je v tem, da ni več 
nasprotnosti med politično državo in družbo državljanov, na delu 
je zgolj čista ekonomska konstrukcija politike nadzora nad družbo. 
Ekonomija ponudbe nadzira sleherni radikalni vzgib znotraj meja 
civilne družbe, in sicer s tem, da programsko financiranje okruškov 
socialne države zvede na logiko tržne uspešnosti zdravstva, izobra-
ževanja, socialnega skrbstva. Uspešnost družbe se meri v kvantita-
tivnih kazalcih rasti delnic na borzi in ne več v političnih in etičnih 
parametrih svobode delovanja. Univerzalno območje družbene od-
govornosti in solidarnosti je razdejano s hkratnim razdejanjem – če 
naj spregovorimo s Heglom – subjektivnega in objektivnega duha,  
posameznika/družine in družbe/države, v prid paradoksalnega in 
prikazenskega interesa posameznika kot umreženega subjekta/ak-
terja napredovanja in razvijanja transnacionalnih korporacij. Ni 
težko razumeti, zakaj so nad globalnim neoliberalnim kapitaliz-
mom razočarani tisti znameniti teoretiki družbe, ki so bili goreči 
zagovorniki klasičnega liberalizma s človeškim obrazom. Sir Ralf 
Dahrendorf je tik pred svojo smrtjo kritično opozarjal na to, da en-
tropičnost in kaotičnost novega svetovnega reda z neoliberalnim 
ekonomizmom brez vzpostavitve novih družbenih vezi pomeni ne-
nadzorovano pot v razpad celotnega družbenega sistema in liberal-
nodemokratične kulture53. Socialno-psihološka posledica procesa 
razpadanja družbene sfere na posameznike brez identitete je to, da 
smo priča pravi eksploziji narcisistične »družbe spektakla«. V njej 

52 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987.
53 Ralf Dahrendorf, Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine Politik der Frei-
heit für das 21. Jahrhundert, München 2006.



56

mediji konstruirajo idealni življenjski slog (lifestyle) sodobnega člo-
veka, ki je nekakšen hibrid menedžerja, figure zvezdnika in newage-
ovskega poduhovljenca. V družbenem smislu je postmoderni narci-
zem implodiral v »družbo doživetij«54. Zdaj se tudi samo družbeno 
življenje in njegove zapletene strukture inscenirajo kot v kakšnem 
reality-showu.

Skrivnost uspeha neoliberalizma je enostavno v tem, da se celotno 
življenje in vse vzvišene vrednote zvajajo na skupni imenovalec raci-
onalnosti posredovanja potreb posameznika. Ideologija svobode, ki 
svobodo samo podreja totalnemu nadzoru svetovnega trga, postaja 
strukturalni red moči nad vsem, kar sploh je. Da bi se lahko učinko-
vito obvladovalo svet potreb in nasprotnih si interesov, se mora vse, 
kar je, konstruirati kot želja in kot volja svobodnega posameznika do 
tega, da bo sam temelj lastne odgovornosti in menedžer lastne usode.55 
Zanimivo je, da so prav s triumfom neoliberalizma konec 20. stole-
tja, torej prav ob razdejanju družbenih vezi in vseh oblik družbenosti, 
začele nastajati različne sociološke teorije o razumni izbiri (rational 
choice theory) ter o razvijanju družbenega in človeškega kapitala56. 
Za model jim je služila ekonomska logika tekmovanja v pridobivanju 
kapitala. Ta profana veščina obvladovanja s pomočjo matematičnega 
preračuna koristi in škode za posameznikovo dobrobit na simbolnem 
in realnem trgu je zagotovo najpopolneje pervertirana oblika izenače-
vanja tistega, kar imenujemo narava, in onega, kar se v današnji teoriji 

54 Gerhard Schulze, Erlebnisgesellschaft: Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt 
na Majni-New  York 1995.
55 »Ne duhovniki in ne preroki starih in novih religij, ne propagandisti političnih 
ideologij, tudi ne vodje v raznih vojnah ali pa avtoritete v znanosti, temveč specialisti 
za marketing in gospodarsko prestrukturiranje so tisti, ki nam danes podarjajo ved-
nost o orientiranju in dajejo nauke o pravilnem zadržanju, kar naj bi nam pomagalo 
pri tem, da bomo lahko delovali pod imperativom trga.« Ulrich Bröckling, »Totale 
Mobilmachung. Menschenführung im Qualitäts-und Selbstmanagement«, v: Bröc-
kling, U./Krasmann, S./Lemke, Th. (ur.), Gouvernementalität der Gegenwart: Studien 
zur Ökonomisierung des Sozialen. Frankfurt na Majni 2002, str. 134. (131–167) 
56 Francis Fukuyama, The Great Disruption: Human Nature and the Reconstitution 
of Social Order, New York 1999.



57

imenuje družbeni konstruktivizem. Če ne obstaja nič več takega, kot 
je narava, potem je družbeni konstruktivizem druga narava človeka in 
njegove želje po objektih/stvareh kot predmetih udejanjenja njegove 
lastne svobode. In če ne obstaja nič več takega, kot je družba, potem je 
»nečloveška narava« moči globalnega kapitalizma še edino preostalo 
»revolucionarno poslanstvo« sredi besnečega napredka onstran vseh 
naravno-družbenih meja.

Ali potem sploh še lahko govorimo o svobodi in o možnostih za-
obrata sedanje situacije agonije realnega in ravnodušja do Drugih, ki 
sta temeljni oznaki naše dobe, če obenem ne izpeljemo rekonstrukcije 
ideje družbe in dekonstrukcije tistega, kar se v znamenju prikazen-
skega dispozitiva moči57 skriva pod oznako družba nadzora global-
nega svetovnega reda? Pri tem je treba zadevo še zaostriti in reči, da 
je sleherni poskus vzpostavitve nekakšne nove oblike solidarnosti in 
societete – denimo nekakšnega kozmopolitskega reda ali svetovne 
družbe58  –  po analogiji z neoliberalno konstrukcijo ekonomske lo-
gike transnacionalnih korporacij pri obvladovanju vseh sfer politič-
ne in kulturne eksistence neuspelo dejanje gradnje novega prostora 
udejanjenja svobode. Neuspelo v tem, ker gre za nemoč gradnje reda 
na načelih utopije. Neoliberalizem je kapitalistični realizem59, koz-
mopolitska družba globalne dobe pa moralni postulat. Porodil se je iz 
odziva na pervertirano obliko nove, neoliberalne solidarnosti: ta pod-
pira »vzdržni ekološki razvoj«, ki naj bi bil pogoj možnosti družbeno 
sprejemljivega načina koloniziranja in eksploatiranja sveta življenja. 
V tem primeru je socialna ekologija nekakšen utopični krik po na-
ravi v njeni deviški obleki. Toda »narava« kapitalizma je prav v tem, 
da naravo eksploatira do skrajnih meja vzdržnega. Če ta eksploatacija 
zaradi apokaliptične grožnje katastrofe vsega človeštva ni več vzdržna, 

57 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collège de France), New 
York 2008.
58 Ulrich, Beck, Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue weltpolitische 
Ökonomie, Frankfurt  na Majni 2002, in Ulrich Beck, Weltrisikogesellschaft: Auf der 
Suche nach der verlorenen Sicherheit, Frankfurt na Majni 2007.
59 Mark, Fisher, Capitalist Realism, London 2009.



58

vzdržni razvoj postane zgolj ideološka mantra nove dobe. Služi na-
mreč v iste marketinško-finančne namene kot govorjenje o varovanju 
biološke/kulturne raznolikosti na našem planetu.

Mnogi ne razumejo, da je skrivnost preživetja kapitalizma, vsem 
njegovim permanentnim krizam navkljub, v njegovem vstajenju v 
obliki prikazni z dvema glavama. Eno določa razcvet tehnoznanosti, 
ki se usmerja k biotehnološkemu produciranju življenja kot umetne 
narave stvari. Umetno življenje in umetna inteligenca tvorita osnovo 
sodobnega tehnoznanstvenega kapitalizma60. Drugo glavo pa pred-
stavlja estetizirana potrošnja objektov. Ti imajo kot stvaritve oziroma 
kot ready mades status podobe-idola. Fascinacija nad tem prihaja od 
tod, da so znanost, tehnologija in umetnost v kapitalističnem sistemu 
hkrati moči legitimiranja tega sistema in njegove ideološke maske. Po-
sredni dokaz za tezo o izginotju družbe kot horizonta človeške inte-
rakcije v dobi globalitarnosti61 je tudi aktualna kriza družboslovnih in 
humanističnih znanosti v sklopu izvajanja t. i. bolonjske reforme uni-
verzitetnega izobraževanja v Evropi62. Te znanosti lahko preživijo le 
pod pogojem, da znotraj korporativnega reda globalnega kapitalizma 
postanejo »koristne«. Ta preobrat v smer pragmatične učinkovitosti 

60 Jean-François Lyotard, The Inhuman: Reflections on Time, Cambridge-London 1991.
61 Besedo globalitarnost je kot oznako za svetovni red ekonomske, politične in kultur-
ne globalizacije uporabil Paul Virilio, in sicer v povezavi z analizo militariziranja zna-
nosti v neoliberalnem kapitalističnem redu. Ta izraz povezuje prostor-čas udejanjenja 
kapitalizma kot svetovnega sistema produkcije življenja, ideologijo neoliberalizma, 
zasnovano na konceptu svobodnega podjetništva in svetovnega trga, ter obenem tudi 
tisto prikazensko v samem načinu, kako se v stvarnem svetu bojev za moč izraža ide-
ologija svobode posameznika. Gre torej za sklop korporativnega sistema, militarnosti 
in avtoritarnosti, v katerem vse produktivne moči sodelujejo kot dejavniki, ki sistem 
legitimirajo, obenem pa tudi kot avtonomne moči – znanost, tehnika, kultura. Če naj 
Virilia še radikaliziramo, potem je globalitarnost korporativni kapitalizem s totalitar-
nimi tendencami in sporočili, prikazenski biopolitični stroj napredka, nadzora nad 
svobodo in neizogibnega ustvarjanja prostora-časa totalne entropičnosti družbenih 
odnosov, kar se po Viriliu razkriva v apokaliptičnem geslu informacijske bombe. – 
Paul Virilio, The Information Bomb, London-New York 2000.  
62 Richard, Münch, Globale Eliten, lokale Autoritäten: Bildung und Wissenschaft un-
ter dem Regime von PISA, Mc Kinsey & Co., Frankfurt na Majni 2009.



59

se steka v preobrazbo javnega intelektualca v mandarina korporativ-
nega znanja63. Intelektualci zdaj niso več tradicionalni znanstveniki 
družbe. Njihovo mesto so prevzeli predstavniki tehnoznanstvenega 
inženiringa in socialne konstrukcije življenja, predpostavka oboje-
ga pa je premena same »človeške narave«, kot to kažejo paradigme 
post- in transhumanizma v sodobni debati o vladanju in upravljanju 
v kibernetično določenem okolju človeka in stroja64. Zdaj družbena 
konstrukcija življenja v dobi globalitarnosti pomeni nekaj povsem 
drugega. Celotno življenje posameznika in družine je organizirano v 
obliki nekakšne mini korporacije na trgu. Temelji na etiki tekmoval-
nosti, na tveganju pri vlaganjih in na redistribuciji možnega dobička 
ali pa propadlih naložb. Foucault je prav ta sodobni fenomen poime-
noval neoliberalna governmentalnost človeka kot homo oeconomicusa.

2. Transkodiranje moči: od disciplinarne družbe k 
družbi nadzora

(Foucault – Deleuze)

Da bi razvili tezo, po kateri sta izguba svobode in politična nemoč 
vseh radikalnih in subverzivnih subjektov/akterjev v okrožju neoli-
beralne globalne politike rezultat razpada sfere družbenega nasploh, 
bomo v nadaljevanju kritično pretresli Deleuzov koncept družbe nad-
zora v njegovem odnosu do Foucaultovega koncepta disciplinarne 
družbe. In sicer zato, ker oba filozofa v središče svojega premisleka 
postavljata analizo moči in vladavine znotraj strukturalnega polja 
naddoločujočih sil, kakršni so novi tehnoznanstveni aparati vladavi-
ne/oblasti in nove informacijsko-komunikacijske tehnologije. S po-
močjo teh sil se transkodiranje moči preobraža v stanje svobode pod 
totalnim nadzorom. S pojmom transkodiranje moči je treba razume-

63 Žarko Paić, Moć nepokornosti: Intelektualac i biopolitika, Zagreb 2006.
64 Martin G. Weiss, (ur): Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeitalter ihrer 
technischen Reproduzierbarkeit, Frankfurt na Majni 2009.



60

ti univerzalni način prevajanja discipline in nadzora nad človekovo 
svobodo v pogojih, v katerih neposredna, živa, telesna komunikacija 
izginja. Moč se zdaj prenaša oz., bolje, prevaja tako, da namesto nepo-
srednega odnosa med konkretnim nadrejenim in podrejenim  zavlada 
tehnologija posredovanja informacij med pošiljateljem in prejemni-
kom. Moč je zdaj abstraktna, tako kot tudi sam kapitalistični red v 
svoji moderni in sodobni obliki. Takšen semiotični model moči se za-
snavlja na čisti pragmatičnosti informacij. Transkodiranje zaznamuje 
nujni pogoj delovanja novih medijev.65 Če, recimo, hočemo sporočilo 
razumeti, moramo tisto simbolno v njem prevesti v pragmatični jezik 
informacije. S tem je komunikacija mogoča le zahvaljujoč tehničnemu 
prevajanju družbenih odnosov v vizualne odnose med objekti. Na isti 
način se tudi sam jezik artikulira kot kodirano-dekodirano zaporedje 
znakov. Pojem transkodiranja je na tem mestu vseeno upravičen zato, 
ker je tudi karakter samega pojma moči, ki omogoča svobodno izva-
janje vladavine nad ljudmi kot objekti/stvarmi, nekaj posthumanega.

Tehnologije obvladovanja družbenega okolja ustrezajo premeni sa-
mega karakterja družbenih odnosov v sodobnem globalnem redu. Te-
orija telematske družbe ali pa teorija informacijske družbe nam kažeta, 
da je digitalna mreža novih tehnologij informacije-komunikacije – če 
naj spregovorimo v jeziku tradicionalne metafizike – transcendentalni 
pogoj eksistence posameznika v svetu umreženih subjektov/akterjev in-
terakcije66. Problem ni zgolj v izginotju moderne družbe, ki je razpadla 
na figuracije življenjskih slogov narcistično razcepljenega posamezni-
ka, kar se zrcali tudi v načinu prezentacije moderne politike in kulture, 
temveč v izginotju družbe nasploh kot sfere posredovanja svobode med 
subjektivnim in objektivnim duhom. Če ni več družbe oziroma če se je 
družba preobrazila v nekaj prikazenskega, v nekaj, kar nam je obenem 
bližnje in tuje, ali lahko potem sploh še govorimo o možnostih svobode 
v svetu vseskozišnje indiferentnosti do ponovne oživitve ideoloških bo-
jev okrog karakterja same družbe, ki je razpadla? Z drugimi besedami: 

65 Lev Manovich, The Language of New Media, London-New York 2001.
66 Vilem Flusser, Kommunikologie, Frankfurt na Majni  2007; Manuel Castells, Us-
pon umreženog društva, Zagreb 2000.



61

mar ni celo govorjenje o disciplinarni družbi in o družbi nadzora, ne 
glede na vse njegove pronicljive analize preobraženja moči v sodobnem 
svetu, pravzaprav govorjenje o koncu družbenega, s tem pa tudi realne-
ga političnega organiziranja svobode?67

V eseju, ki ga je prvotno objavil v reviji L’Autre journal (št. 1, maj 
1990) in ga naslovil s Postskriptum k družbam nadzora, Gilles Deleuze 
trdi, da splošna kriza celotnega prostora udejanjanja družbenosti so-
dobnega človeka kaže na to, da »smo na prehodu iz disciplinarne druž-
be v družbo nadzora«68. V čem se razlikujeta ta dva pojma? Kot je po-

67 Zavoljo resnice je treba odločno reči, da je vprašanje izginotja družbe v dobi 
dogajanja družbe kot simulakruma radikalno mišljeno v delih Jeana Baudrillarda, 
in sicer kot prehod iz enega družbenega modela oziroma paradigme v drugega: iz 
onega, ki ga Foucault imenuje suverena oziroma disciplinarna družba, do družbe 
nadzora, kakor jo opredeli Deleuze.
»To tako v praksi kot tudi zgodovinsko pomeni, da družbeni nadzor zamenja smo-
ter (bolj ali manj dialektična previdnost, ki bdi nad izpolnjevanjem tega smotra), 
torej družbeni nadzor s pomočjo predvidevanja, simulacije, programske anticipa-
cije, nedoločene mutacije, s katerim pa upravlja kod. Namesto pred proces, ki bi se 
dovrševal v skladu s svojim idealnim razvojem, smo postavljeni pred porajanje s 
pomočjo modelov. Namesto prerokb nam zdaj preostaja le še pravica do ‘vpisa’. Med 
obojim sicer ni radikalne razlike. Spreminjajo in – to velja poudariti – fantastično 
izpopolnjujejo se zgolj obrazci nadzora. Od proizvodne kapitalistične družbe h ki-
bernetičnemu neokapitalističnemu redu, ki to pot teži k absolutnemu nadzoru: v 
tem je ta preobrazba, orožje pa ji ponuja biološka teoretizacija koda. V tej mutaciji 
ni več ničesar, kar bi bilo ‘nedoločeno’: gre za dosežek celotne zgodovine, v kate-
ri Bog, človek, Napredek, pa tudi sama Zgodovina zaporedoma umirajo v imenu 
koda, v katerem transcendenca umira v imenu imanence, slednje pa ustreza veliko 
bolj dovršeni fazi vrtoglavega manipuliranja z družbenimi odnosi.« (Jean Baudril-
lard, Simulacija i zbilja, Zagreb 2001, str. 83. )
Baudrillardove teze o koncu družbenega nasploh izhajajo iz njegove teorije o koncu 
zgodovine in o vladavini medijske slike sveta, v kateri strukture moderne produkci-
je življenja kot blaga in kapitala nadomestijo informacijski kodi. Baudrillard in De-
leuze se razlikujeta v tem, da je prvi še vedno mislec fragmenta v okrožju udejanjene 
metafizike, medtem ko je Deleuzova anti-filozofija s svojima ključnima konceptoma 
imanence in razlike na poti k digitalni svetovnosti sveta kot udejanjene konstrukcije 
strojev želje (gl. Žarko Paić, Zaokret, Zagreb, 2009, str. 330–364).    
68 Gilles Deleuze,  »Post-scriptum sur les sociétés de contrôle«, L’Autre journal, 1. 
1990, str. 1.



62

znano, se prvi nanaša na dobo modernosti, na delovanje institucij 18. 
in 19. ter prve polovice 20. stoletja. Analiza moči in nastanka biopoli-
tike, kakršno je v svojih t. i. zgodnjih spisih in v poznih predavanjih o 
governmentalnosti oziroma vladnosti izpeljal Foucault, se usmerja k not-
ranji in vnanji organiziranosti moči kot suverenosti državnega (pravno-
-političnega) reguliranja odnosov v teritorialnem ustroju moderne na-
cije-države69. Pri tem je Foucault postavil tezo, da so prostori zapiranja 
znotraj disciplinarnih institucij, kakršne so zapor, bolnišnica, tovarna, 
šola, družina, vedno določeni tako, da ni mogoče svobodno prehajanje 
iz ene institucije v drugo. Zaprtost takšnih institucij je obenem nujni 
pogoj za to, da lahko obstaja koncept omejene suverenosti osebe in nje-
ne svobode. Prostor in čas zaprtosti institucij z njihovimi internimi pra-
vili ustrezata razvoju sistema, ki je v sebi zasnovan korporativno. Pred-
postavki njegove moči v obvladovanju narave in drugih prostorov sta 
disciplina in racionalnost. Iz tega izhaja, da kapitalizem ni družbeni red, 
ki bi bil nadrejen modernemu ustroju liberalnodemokratične politike, 
temveč je kompleksna konfiguracija moči, ki se zasnavlja na abstrak-
tnih družbenih odnosih menjave dela in kapitala na trgu. Foucaultova 
analiza disciplinarne družbe spada v klasični model delitve ekonomije, 
politike in kulture. Zaprtost posameznega sistema in njegova relativna 
avtonomija ustrezata dobi omejene teritorialne suverenosti, v središču 
katere je koncept nacije-države. 

V čem pa je razlika med klasičnim (tj. modernim) in sodobnim 
artikuliranjem moči v globalnem kapitalizmu? Po Deleuzu gre pri 
tem za fundamentalno premeno. Iz nje izhajajo nezaslišane posledice 
ne samo glede življenja posameznika v družbenem redu, temveč tudi 
v zvezi z modernim konceptom svobode v zahodni zgodovini idej. 
Če se disciplinarna družba zasnavlja na zaznačbi lastnega podpisa kot 
jamstva fiksne osebne identitete, družba nadzora kot instanco, ki re-
gulira fluidno identiteto osebe, uvaja geslo (password). Disciplinarna 
družba se po svoji logiki zasnavlja na načelih analognosti, družba nad-
zora pa na binarnem kodu kot nujnemu pogoju informacijske dobe. 

69 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collège de France), New 
York 2008.



63

To, kar se dogaja v tej premeni, zares prevratno učinkuje na sleherno 
nadaljnje zagovarjanje posameznikove svobode delovanja v družbe-
nem redu globalitarnosti. Individuum je tisto nedeljivo, kar označuje 
temelj sebstva v modernem redu subjektov/akterjev. Deleuze namesto 
pojma individuuma v zvezi z družbo nadzora uporabi izraz dividu-
al. To je nekaj brezkončno deljivega in nadomestljivega, kar namesto 
subjektivacije predpostavlja njeno nasprotje – objektivacijo osebe70. 
Po Deleuzu lahko omenjena načina organiziranja moči družbe razu-
memo po analogiji z razlikovanjem med dvema vrstama tehnologij 
ali strojev. Za disciplinarno družbo je ključen hierarhični red moči 
v obliki piramide, po zgledu delovanja termodinamičnih strojev, za 
družbo nadzora pa odprtost, fluidnost in rizomatska struktura infor-
macijskih tehnologij in računalnikov.

Podobno misel bodo v svojih analizah umrežene družbe (network 
society) v informacijski dobi izpeljali Manuel Castells ter Michael 
Hardt in Antonio Negri, ki v svojih delih nadalje razvijata Deleuzo-
vo teorijo71. Neoliberalni red globalizacije je brez enovitega središča. 
Deluje brez hierarhije, pa tudi brez univerzalnega subjekta-substance 
v smislu dialektike moderne nacije-države in družbe državljanov. To, 
kar Deleuze imenuje družba nadzora, se nanaša na interaktivno kro-
ženje podatkov abstraktnih teles, na stroje želje ter na informacijske 
spopade in vojne med transnacionalnimi korporacijami, ki prehajajo 
sleherno teritorialno in fizično mejo modernega sveta. Brez dvoma na 
podlagi te analize lahko izpeljemo sklep, da je Deleuze stanje funda-
mentalne premene družbe opisal, izhajajoč iz fundamentalne preme-
ne v tehnologiji vladavine. Namesto energetike je zdaj na delu infor-
matika. Zato nadzor ni več disciplina vzpostavitve omejene svobode 
subjekta v kapitalizmu moderne, temveč tehnološko nadziranje celot-
nega življenja, brez kakršne koli razvidne delitve na javno in zasebno 
sfero. Pravilneje bi bilo reči, da je družba nadzora rizomatskega kapi-

70 Gilles Deleuze,  »Post-scriptum sur les sociétés de contrôle«, str. 2.
71 Manuel Castells, Uspon umreženog društva, Zagreb 2000; Michael Hardt/Anto-
nio Negri, Empire, Harvard 2000 [Prim. slov. prevod: Michael Hardt/Antonio Ne-
gri, Imperij, prev. B. Beznec, Ljubljana 2003. Op. prev.].



64

talizma korporativna privatizacija oziroma izginotje sleherne oblike 
nezvedljivosti človekove družbene »narave«. Ni naključje, da Deleuze 
v podkrepitev svoje analize tega stanja globalne entropije navaja pisa-
telja Anthonyja Burgessa. Ta v svojih distopičnih romanih, še poseb-
no v Peklenski pomaranči, skorajšnjo prihodnost opredeli kot nenehni 
nadzor nad človekom z vsemi možnimi sredstvi. Tudi paradigmatsko 
delo literature 20. stoletja, roman Franza Kafke Proces, je po Deleuzu 
napoved prikazenskega sveta nadzora nad človekom. Ta preobrazba iz 
discipline v nadzor je bila zanj zadeva časa, ki je tik pred nami.

Toda, kot pokaže Deleuze, ne gre zgolj za nekaj, kar spada v ožjo de-
finicijo družbenosti in družbe. Nasprotno, gre za veliko širši sklop dis-
pozitivov, torej strateških praks, diskurzov, artikulacij idej in moči, ki 
tvorijo to »novo prikazen«: to so farmacevtska industrija, molekular-
ni inženiring, genska manipulacija. Tehnoznanstveni kod sodobnosti 
določa tendence in možne variacije realnosti. Zato je družba nadzora, 
kakršna se kaže v okviru Deleuzovega premišljevanja o odnosu med 
deteritorializacijo in reteritorializacijo moči, predvsem rezultat 
fundamentalne tehnološke premene v naravi samega kapitalizma. 
Neoliberalni kapitalizem je novi, univerzalni globalitarni kod. V njem 
se rezultati tehnoznanstvene (re)produkcije življenja kot umetnega 
življenja in umetne inteligence spajajo s korporativno strategijo nad-
zora nad življenjem posameznika, umreženega v informacijske termi-
nale komunikacije. S tem komunikacija skupaj z informacijo postane 
geslo naše dobe. Ne samo da z interaktivnim delovanjem subjektov/
akterjev nadomesti pojem družbe, temveč nakazuje tudi usmeritev 
prihodnosti – izgradnjo virtualnih skupnosti kot družbenih mrež. 
Deleuze na nekem mestu v tem svojem, za našo dobo preroškem eseju 
zatrdi: »Ni razloga za up in strah, vse je zgolj v tem, kako najti nova 
orožja«72. To je tako rekoč edino mesto v tem tekstu, na katerem skuša 
avtor, kot se zdi, najti alternativo družbi nadzora. Nenavadno učinku-
je, da pri tem skuša nekako odgnati up in strah, ogroženost človeške 
eksistence, medtem ko prihaja nova doba, ki v svojem zagovoru člo-

72 Gilles Deleuze,  »Post-scriptum sur les sociétés de contrôle«, str. 2.



65

vekovih pravic in svoboščin skriva totalitarno sporočilo, saj v središče 
vsega postavlja razdružbljeni in deetatizirani pojem svetovnega trga 
kot novo metafiziko brez skrivnosti. Sam Deleuze je v nekem pogovo-
ru postavil radikalno trditev, da je v neoliberalnem kapitalizmu raci-
onalno vse, razen kapitala oziroma kapitalizma samega, torej trditev, 
da je v samem bistvu kapitalizma norost73. Še bolj nenavadno pa je to, 
da namesto upa in strahu kot edino rešitev zoper totalitarne tenden-
ce družbe nadzora najdeva v iznajdbi »novih orožij«. Kaj to pomeni? 
Da bi to zagonetno, na videz radikalno-subverzivno izjavo lahko ra-
zumeli, moramo bolj natančno pokazati, kaj tvori strukturalno polje 
izkazovanja družbe nadzora in zakaj Deleuze neomarksistično kritiko 
ideologije kritično zavrača kot iluzijo oziroma kot nebogljeni poskus 
spopada s političnimi strategijami neoliberalnega kapitalizma.

V družbi nadzora mesto tovarne prevzame korporacija. Vendar se 
to ne dogaja v prostoru v njegovem fizičnem pomenu, temveč v virtu-
alnosti. Razlika je v tem, da je logika delovanja nadzora digitalna, in 
ne analogna. To pomeni, da korporacija učinkuje po načelih modula-
cije. Prav ta načela veljajo za logiko novih medijev. Večna metastabil-
nost korporativnega kapitalizma se v njegovi neoliberalni fazi izkazuje 
v nenehnih krizah. Zato je sistem entropičen, ne pa tak, da bi terjal 
uravnoteženost vseh delov. Deleuze meni, da moderna disciplinarna 
družba, kot jo je prikazal Foucault, temelji na ideji enotnega telesa v 
dvojni podobi: na eni strani je nadzornik oziroma upravljalec poslov 
v tovarni, na drugi pa delavec, ki se ga nadzira s pomočjo delovne di-
scipline, zasnovane na sistemu nagrad in kazni. Iz tega očitno izhaja, 
da so družbeni odnosi v kapitalizmu moderne še vedno »človeški«. 
Seveda so takšni v svoji negativni podobi, saj gre za sistem neposredne 
komunikacije v piramidalnem redu upravljanja. Množice in sindikati 
kot organizacija proti-moči dela v odnosu do kapitala se lahko mo-
bilizirajo zoper venomer vidnega in teritorialno omejenega, fiksnega 
sovražnika, utelešenega v figuri kapitalista kot lastnika tovarne, ki je 
obenem tudi del politično-ekonomske moči nacije-države, četudi na-

73 Gilles Deleuze/Félix Guattari, »Capitalism; A Very Special Delirium«, v: Lothrin-
ger, S. (ur.), Chaosophy, New York 1995.



66

čeloma gre za liberalni kapitalizem z jasnimi kompetencami in pra-
vicami zasebne lastnine. Tako kot korporacija nadomesti tovarno, to, 
kar imenujemo permanentno izobraževanje, s katerim naj bi usvajali 
nujno potrebne nenehno nove tehnike in tehnologije dela, nadomesti 
šolo. Kot jasno pokaže Deleuze, ne gre zgolj za premeno v trajanju in 
naravi izobraževanja, temveč za premeno v trajanju in naravi nadzora. 
Korporativni sistem je obrazec slehernega reformiranja tistega, kar je 
še preostalo od družbe, še posebno univerzitetnega izobraževanja. Že 
po tem je jasno, da je to izobraževanje več od ideološkega aparata dr-
žave, kot ga je še razumel neomarksistični filozof Louis Althusser.74 Še 
več, je akumulirani socialni/kulturni kapital posameznika in skupnos-
ti (community) in kot takšno univerzalna moč vladavine v kibernetič-
no zasnovanem kodu celotnega življenja ljudi. Ko je kod numerično 
preveden v jezik vladavine nad Drugimi, govorimo o družbi nadzora 
kot informacijski družbi.

Najpomembnejša premena v tistem, kar spada v moderni kon-
cept svobode, s tem pa tudi k liberalni ideologiji osebe, zasebne 
lastnine in človekovih pravic, je po Deleuzu proces človekovega de-
individualiziranja. Gre za nekaj zares paradoksalnega. Vsi merodaj-
ni teoretiki informacijske družbe in postmoderne namreč govorijo 
o svobodi izbire in o kultu individualizma v odprti družbi množične 
kulture. Deleuze pa, nasprotno, trdi, da je družba nadzora, v kateri 
ima temeljno vlogo korporacija, razdejala pojem modernega sub-
jekta in modernega individuuma. Tako se posameznik ne postavlja 
več nasproti množici. Posameznik in množica sta binarni opoziciji, 
ki v družbi nadzora izginjata. Nadomeščajo ju podatki, zgledi, trgi 
in banke (podatkov). Namesto individualizacije kot predpostavke 
svobode delovanja smo v korporativnem neoliberalnem kapitaliz-
mu priča dividualizaciji, vzpostavljanju fluidnih in nadomestljivih 
identitet. Zato je logika družbe nadzora istovetna z delovanjem stro-
ja tretje generacije – računalnika. Po Deleuzu mutacija kapitalizma 
ustreza tehnološki inovaciji. Zato je predpostavka delovanja celotne-

74 Luis Althusser, Essays on Ideology, London-New York 1984.



67

ga sistema prav možnost njegove entropije. Če je bil kapitalizem 19. 
stoletja, kakor ga je opisal Marx v Kapitalu, kapitalizem koncentra-
cije kapitala, blaga in denarja, potem je sodobni neoliberalni globali-
tarizem disperzen, je kapitalizem marketinga in finančnega nadzora 
nad trgi. Deteritorializirani prostori takšnega kapitalizma so spek-
takularna postmoderna arhitektura površin in zrcal, ne-kraji, ki so 
na(do)mestljivi, fleksibilni in zato brez hierarhije in brez središča.75 
Vse se vrti okrog tega. Družina ni več vezana na tovarno, temveč 
na korporacijo, ki v realnosti nima svojega kraja, saj je nenehno v 
procesu relociranja.76 Iz tega ni težko potegniti sklepa, da je kapital 
v tem procesu scela v položaju ubegajočega (runaway), ki ga nika-
kor ne more doseči pravična roka delavskega gneva. Mobilizacija je 
totalna. Zajema vsa okrožja sveta, ki niso več politično-ideološko 
razdeljena. To pomeni, da je prva žrtev neoliberalne destrukcije 
družbe – moč organizacije dela v sindikatih kot subjektih/akter-
jih boja v družbi moderne. Ni naključje, da je prav na vrhuncu 
vladavine neokonservativne politike lady Thatcher konec 70. let 20. 
stoletja prišlo do najsilovitejše oblike privatizacije javnega sektorja 
in dušenja sindikalnega boja. Toda če je tedaj nadzorni mehanizem 
korporacij še predstavljala nacija-država, lahko rečemo, da je danes 
prišlo do zaobrata. Zdaj transnacionalne korporacije nadzirajo na-
cijo-državo.77 Le tako je mogoče na temelju Deleuzovih analiz razu-
meti, kakšna je ta družba brez družbe, ki ni več niti v lasti države.

Deleuze pri svojem opisu te fundamentalne premene, do katere je 
prišlo z družbo nadzora, tako kot tudi drugi najpomembnejši socio-
logi globalizacije sploh ne govori več o razredno-družbeni fragmen-
taciji, o vprašanju družbenih vlog, o identiteti in individualizaciji, kar 
so vse pojmi postmoderne sociologije. Gre samo še za akumulacijo 
in distribucijo tehnološko-politične moči, za marketing kot osrednji 

75 Bernard Tschumi, Architecture and Disjunction, Cambridge, MA-London 1996; Jean, 
Baudrillard,/Jean, Nouvel, The Singular Objects of Architecture, Minneapolis 2002.
76 Žarko Paić, Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, Zagreb 2005.
77 Ulrich Beck, Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue weltpolitische 
Ökonomie, Frankfurt na Majni 2002.



68

pojem korporativnega kapitalizma in – kar omenjamo nazadnje, a 
je najpomembnejše – za korupcijo. Kjer je razdejano celotno okrožje 
družbe državljanov, osrednji pojem socialne interakcije postane ko-
rupcija. Korupcija je v samem bistvu reda. V  birokratskem redu, ki 
temelji na avtoregulaciji tržišča kot mere vsega nemerljivega, denimo 
izobraževanja, znanja, kulturnih tehnik in umetnosti, korupcija ni 
več niti anomalija oziroma nemoralno dejanje klientelistične prakse. 
Deleuze s pojmom korupcije torej ne misli le na stari običaj podku-
povanja državnih uradnikov in politikov, zato da bi nam ti povrnili 
uslugo. Tu gre za pervertirani sistem družbene netransparentnosti, 
ki ga regulirajo racionalne transakcije na iracionalnem trgu. Korup-
cija je oznaka za skvarjenost in sprevrženost sistema, v katerem sta 
prevara in podkupovanje državnih uradnikov in politikov celo zgolj 
manj nelegitimni obliki legitimiranja ideološke strukture neoliberal-
nega kapitalizma. Socio-tehnološke študije o mehanizmih nadzora v 
korporacijah kažejo, da je temeljno načelo funkcioniranja korporacije 
njeno univerzalno moduliranje. V družbi nadzora se namreč vsepov-
sod srečujemo z izginotjem substance in subjekta vladanja, ki sta bila 
določilna za družbo discipliniranja. Kar se po navadi razume kot kriza 
institucij, se tu kaže kot neizogibni in trajni proces totalnega nadzo-
ra, v katerem so vse institucije – zapor, šola, bolnišnica – brez svojih 
subjektov. Ni potrebno biti fizično zaprt v instituciji, kot je to veljalo 
za dobo moderne. Namesto tega je odnos do zapornika, učenca in 
pacienta »odprt«, v tej odprtosti pa so vseskozi pod nadzorom elek-
tronskega čipa. Nadzor je torej tehnološki in zato njegov karakter ni 
človeški oziroma je celo posthuman. S tem Deleuzovo razumevanje 
tistega, kar se po navadi imenuje družba, že bistveno določa koncept, 
ki je tako rekoč istoveten s Heideggrovimi postulati o »stanovitnosti 
v premeni«78 moderne družbe kot rezultata novoveške subjektivitete. 
V skladu z Deleuzovo diagnozo družbe nadzora bo naši prihodnosti 
bolj vladal nadzor kot pa tehnike discipliniranja človeka. Radikalna 
premena in nenehne tehnološke inovacije niso nekaj, kar bi bilo lo-
giki »kapitalistične norosti« tuje. Nasprotno, gre prav za pojma nje-

78 Martin Heidegger, Vier Seminare, Frankfurt na Majni 1977.



69

ne substance, njenega imanentnega bistva, v katerem se ta kaže kot 
»prozorni« sistem nadzora nad produkcijo, menjavo, distribucijo in 
potrošnjo stvari/objektov. Gibalo celotnega reda korporativnega ka-
pitalizma je torej želja. Ta prekoračuje meje vsega, kar je. Gre za red 
transgresije vseh tabujev in vrednot, ki se – paradoksno – stabilizira 
tako, da v svoj novi kod vpelje načelo nenehne premene.

Deleuze in Guattari v Anti-Ojdipu in v Tisoč platojih pojma druž-
be nista natančno opredelila. Iz omenjenih del lahko zgolj izpeljemo 
trditev, da je družba – ta se v binarni poziciji z državo kot »vojnim 
strojem« členi na »primitivno« in »moderno« – zgolj odnos moči in 
segmentiranja. Da bi se lahko izkristaliziralo to, kaj družba je, če je 
ta v sklopu države kot »vojnega stroja«, kaj je torej njena differentia 
specifica v odnosu do države, moramo izhajati iz tega, da je Deleu-
ze antiheglovec.79 Izhodiščna predpostavka njegovega filozofiranja je 
imanenca v razliki. Namesto o biti je pri njem govor zgolj o postajanju. 
Tendenco-latenco razvijanja v zgodovinskem času zamenjuje proce-
sualnost. Iz tega se družba kaže kot nekaj, kar se nahaja v nenehnem 
postajanju. Družba je za Deleuza, tako kot tudi za Marxa, najprej od-
nos. Ta se vzpostavlja v procesih produkcije in menjave materialnih 
in simbolnih dobrin. Poststrukturalizem neizbežno ostaja v mejah 
relacij. Njegova ontologija državo-družbo, politiko in ekonomijo situ-
ira v koncept strukturalnih odnosov, iz katerih neki določen fenomen 
sploh šele lahko razumemo kot predmet družbe. Lahko bi celo zatrdili 
– seveda v ponovnem zaobratu –, da družbe sploh ni pred odnosi, ki 
omogočajo pojav relacij sil oziroma strateških iger, ki nosijo oznako 
družbenih vezi. Zato pa obstaja igra moči države kot »vojnega stroja«, 
v katerem gre za »brezmejno polje interakcij«.80      

V tem procesu nastaja družba nadzora. Ta po Deleuzu pomeni 
radikalno premeno ne samo pojma družbe kot družbe državljanov 

79 Gilles Deleuze, Logik des Sinns, Frankfurt na Majni 1993. [Prim. slov. prevod: 
Gilles Deleuze, Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 2013, op. prev.]
80 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987, str. 464.



70

v epohi moderne, temveč tudi pojma nacije-države, ključnega poj-
ma politike suverenosti. Vendar do ontološkega pomena družbe 
nadzora kot prikazenskega stanja svobode pod nadzorom, v ka-
terem neoliberalna ekonomija v obliki transnacionalne korpora-
cije podjarmi vse preostale elemente nezvedljivega človekovega 
življenjskega sveta, ne moremo prodreti, ne da bi prej pokazali, kaj 
Deleuzu sploh pomeni tisto »novo« v svetu. Kako nastaja novo? 
Predvsem kot nenehna ména elementov v interakciji. V nasprotju 
s tehnodeterminizmom zgodovine, kakršen je na delu v teorijah 
medijev McLuhana in Flusserja,81 je Deleuzova pozicija interak-
tivni indeterminizem struktur in moči. Zato družba in družbeni 
odnosi pri udejanjanju svobode v prostoru-času nikakor ne igrajo 
drugorazredne vloge. Novo je nenehna možnost postajanja v med-
sebojnih procesih interakcije in deteritorializiranja. Zato pojem 
družbe nadzora kaže, kako vse instance delovanja subjektivnega 
in objektivnega duha niso prevladane v nečem tretjem, denimo, v 
nekakšnem kvazi-heglovskem absolutu tehnoznanstveno organizi-
rane korporacije onstran nacije, države in družbe državljanov. Gre 
za to, da sama družba s svojimi mehanizmi discipliniranja in nad-
ziranja posameznika v njegovem družbenem okolju postaja nadzor 
nad samo sabo. Program le-tega je 

»instalacija novega sistema dominacije. Eno izmed najpo-
membnejših vprašanj zadeva invalidnost sindikatov: v svoji ce-
lotni zgodovini so se umeščali v boj zoper discipliniranje oziro-
ma znotraj prostorov zapiranja: se jim bo uspelo prilagoditi ali 
pa bodo ustvarili nove oblike odpora zoper družbo nadzora?«82

	

Invalidnost je beseda, ki natančno ustreza organiziranju proti-mo-
či v svetu, v katerem je sámo delo v svoji najvišji obliki realne eksis-

81 Žarko Paić, Vizualne komunikacije: uvod, Zagreb 2008.
82 Gilles Deleuze,  »Post-scriptum sur les sociétés de contrôle«, str. 4.



71

tence blaga in kapitala postalo nekaj imaterialnega in virtualnega. Ta 
premena v strukturi dela se nanaša predvsem na visoko izobražene 
menedžerje in tehnokrate korporativnega kapitalizma. Sodobne soci-
ološke teorije o kognitivnem kapitalizmu, denimo, načenjajo vpraša-
nje o transformiranju birokratskega reda družbe nadzora v red nove 
elitarne hierarhije, ki temelji prav na načelih, ki jih v realnost preva-
jajo osnovni pojmi Deleuzove teorije: deteritorializiranje, disperzija, 
konekcija, rizom.83 Glavno vprašanje ogroženosti svobode v globali-
tarni dobi nikakor ni patetično vprašanje o človekovih svoboščinah ali 
pa vprašanje o identiteti spola/rodu, rase, kulture, temveč vprašanje 
o možnosti odpora zoper disciplinarni nadzor kapitala v prikazenski 
formi transnacionalne korporacije. Neoliberalizem je razdejal druž-
bo, nacijo-državo pa preobrazil v instrument kapitalističnega razvoja. 
Transnacionalne korporacije, iščoč ekstraprofit na svetovnih tržiščih, 
vladajo deteritorializiranim prostorom, in sicer tako, da sindikate s 
tem preobražajo v organizacijo invalidne proti-moči. V tej igri so sin-
dikati strukturno brez moči. Le stežka lahko pričakujemo, da bodo 
nastale nove forme radikalnega odpora, in sicer prav zato, ker so sin-
dikati po svoji formi še vedno organizacije dela v klasični naciji-drža-
vi, po svoji vsebini pa spadajo v moderno družbo discipliniranja. Zato 
edina oblika radikalnega protesta zoper mehanizme družbe nadzora 
ne more več biti sindikalni boj, tj. frontalni spopad dela in kapitala, 
temveč je to lahko le notranja subverzija tega reda samega. Situacija 
je paranoidna zato, ker je celotni red shizofren oziroma razcepljen in 
brez fiksne identitete. Edino mesto resničnega odpora – a prav zaradi 
tega je ta odpor že vnaprej brez slehernega haska – so antiglobalizacij-
ski protesti v svetovnih prestolnicah, v katerih potekajo zasedanja naj-
močnejših držav sveta: politična moč neoliberalnega globalitarizma je 
namreč natančno locirana prav v teh mestih. Zato pa se produktivna, 
in zato edina zares delujoča, ekonomska moč nenehno izmika sleher-
nemu nadzoru in možnosti lociranja. Prav v tem je temeljni problem 
(ne)moči svobode, ki nima več svojega mesta posredovanja – javnega 

83 Gilles Deleuze/Félix Guattari, A Thousand Plateaus. Capitalism and Schizophre-
nia, Minneapolis 1987.



72

prostora družbe državljanov. Ta prostor je primarno in tudi edino mo-
goč le kot univerzalni politični prostor svobode. 

Na katero orožje misli Deleuze, ko se izogne tako upu kot tudi 
strahu pred prihodom družbe nadzora? Na to vprašanje lahko od-
govorimo hipotetično. To orožje je ali notranji mehanizem nadzora 
same družbe nadzora – torej politična institucija odpora, ki se po-
rojeva znotraj same mreže korporativne strukture sveta kot družbe 
nadzora – ali pa ga sploh ni. Torej gre za svobodo kot moč samega 
življenja, za nezvedljivost tega življenja na kar koli drugega kot na 
nepodložnost racionalno-iracionalnemu modelu delovanja korpo-
rativnega sistema dominacije nad človekovim telesom. Ta pojem je 
soroden tistemu, kar je Foucault razvijal v spisih in predavanjih 
o biopolitiki in governmentalnosti iz svojega t. i. poznega obdobja 
– namreč pojmu biomoči.84  Deleuze, tako kot tudi sam Foucault, 
zavrača neomarksistično kritiko ideologije kot sredstva spoznavno-
-kritičnega razgaljevanja iluzornega načina delovanja neoliberalne-
ga kapitalizma. V sklopu vprašanj o izginotju družbe v dobi globa-
litarnosti vprašanje ideologije ni pomembno, prav tako pri tem tudi 
ne gre samo za ekonomsko-ideološko razliko med klasičnim in ne-
oliberalnim modelom vladavine (disciplina – nadzor). Ideologija je 
pri tem nekaj drugorazrednega. Pomembna je zgolj superstruktura 
moči v vseh načinih svojega reprezentiranja (pravo, politika, zna-
nost, izobraževanje, kultura). Po Deleuzu je iluzija prav to, da obsta-
ja nekakšna ideologija družbe nadzora neoliberalnega kapitalizma. 
Ideologija je aparat oziroma dispozitiv moči v svoji organizaciji apa-
ratov in dispozitivov, kot je Deleuze reinterpretiral ta Foucaultova 
pojma, in ne nova zavest, ki bi se reprezentirala kot resnica. Ta teza 
pomeni naravnost radikalno sprevrnitev neomarksističnega modela 
učinkovanja ideologije kot »lažne zavesti«.85 

84 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collège de France), New 
York 2008. [Prim. slov. prevod: Michel Foucault, Rojstvo biopolitike: kurz na Collège 
de France, prev. Aljoša Kravanja, Ljubljana 2015. Op. prev.]
85 Slavoj Žižek, The Sublime Object of Ideology, London-New York 1991; Terry Ea-
gleton, Ideology, London-New York 1991.



73

Vendar se z njo marsikdo ne bo mogel zlahka strinjati, četudi se 
izkazuje na dokaj prepričljiv način. Z njo se ni mogoče zlahka strinjati 
zato, ker se že sam pojem ideologije od Marxa pa vse do Althusserja 
strukturira okrog pojma zavesti kot superstrukture moči v kapitali-
stičnem družbenem redu. Strukture ideološkega diskurza se pokriva-
jo s strukturami družbene, politične in kulturne delitve v materialni 
produkciji. Pri tem ne gre za problem odnosa med (družbeno) bitjo in 
kompleksno konfiguracijo zavesti znotraj reda dominacije in hegemo-
nije. Gre za interakcijo med močjo kot strukturo dominacije in obliko 
institucionalizirane zavesti o resničnosti takšnega strateškega delova-
nja. Tako je prav neoliberalizem v ekonomiji istoveten z neokonser-
vativizmom v politiki in kulturi. Moč in ideologija sta si v odnosu 
interakcije, četudi je vprašanje organizacije moči predvsem vprašanje 
vladavine. Kot to kažejo številni zgledi iz sodobnega sveta, je slednja 
lahko totalno nečloveška, brez kakršne koli potrebe, da bi se legiti-
mirala s sklicevanjem na svete izvire »vere« ali pa na pravila razuma. 
Moč v družbi nadzora prav tako ni prikazenska sama po sebi, temveč 
je artikulacija diskurza tehnoznanosti in upravljanja, s pomočjo kate-
rega se udejanja način, kako so vladani sami subjekti/akterji vladanja. 
Zato bi bilo bolje reči, da gre tu za redefinicijo ideologije s pomočjo 
Foucaultovega glavnega »orožja« – vednosti kot dispozitiva in aparata 
moči v disciplinarni družbi. Vendar je med Foucaultom in Deleuzom 
dosti stičnih točk, če ne celo istovetnosti, glede tega, kar se dogaja v 
prostoru-času totalne mobilizacije moči kot nadzora.

V predavanjih iz let 1978–1979 na Collège de France, v katerih raz-
vija idejo o nastanku biopolitike in se ukvarja z genealogijo vladnosti 
oziroma governmentalnosti, Foucault slednjo razume kot »veščino 
vladavine«, ki v sebi združuje politično vladanje in celotni diskurz 
o vladanju kot strateški igri moči v različnih arhivih vednosti o vla-
danju, ki so se razvili v zgodovini, od grške parrhesie, prek instru-
mentalne novoveške ideje o suvereni državi do naše dobe biopolitike 
neoliberalnega kapitalizma.86  Genealogija moderne države je pove-

86 Thomas Lemke, »The Birth of Biopolitics – Michel Foucault’s Lecture at the 
Collège de France on Neo-Liberal Governmentality«, Economy & Society 30, 



74

zana z odkritjem koncepta governmentalnosti kot tehnologije moči. V 
nasprotju s političnim razumevanjem vladanja, kakršno je v obtoku 
od konca 18. stoletja naprej, se je vladanje od antike do novega veka 
razumevalo kot veščina in kot specifična tehnologija povezovanja 
božjega, človeškega in naravnega odnosa v tem, kako živeti življenje 
kot takšno. Po Foucaultu je problem neoliberalizma to, da se z njim 
vzpostavlja povsem nova logika racionalnosti. Zdaj vladavina ni poli-
tična par excellence, tako kot v klasičnem liberalizmu moderne disci-
plinarne družbe, temveč se premešča na področje ekonomske neena-
kosti subjektov/akterjev na trgu:

„… tekmovanje, samo tekmovanje lahko zagotavlja eko-
nomsko racionalnost.“87 

Racionalnost neoliberalizma se kaže kot nekaj skrajno transparentne-
ga. Nikakršnega dvoma ni več. Predpostavka racionalnosti delovanja 
subjektov/akterjev v dobi globalitarnosti je razdejanje družbe. Vendar 
je ta racionalnost istovetna temu, kar Deleuze pravi o »naravi« ka-
pitalizma: da je njegova imanentna logika »norost« oziroma da je v 
kapitalizmu racionalno vse, razen samega kapitala in njemu ustreznih 
družbenih odnosov. Neoliberalizem kot univerzalna forma vladanja v 
dobi globalitarnosti deluje kot

„… zaobrat družbenih odnosov v ekonomske odnose.“88 

št.2/2002, str. 190–207.
87 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 118–119. [Prim. slov. prevod: Mi-
chel Foucault, Rojstvo biopolitike, kurz na Collége de France, prev. Aljoša Kravanja, 
Založba Krtina, Ljubljana 2015, str. 113. Op. prev.]
88 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 240. [Prim. slov. prevod: Michel 
Foucault, Rojstvo biopolitike, str. 234–235.]



75

V tej strukturni inverziji, ki je pogoj možnosti družbe nadzora, se 
celotno družbeno telo in sam sistem oz. sestav pojavljata kot insti-
tucionalizirani red monetarne menjave. V tem je vsa skrivnost ide-
ološke produkcije vednosti in tehnologij vladanja korporativnega 
neoliberalnega kapitalizma. Vse oblike »subjektivnega duha«, od za-
konske zveze, vzgoje in izobraževanja otrok do kriminala in psiho-
-socialnih anomalij, se odzrcaljajo v racionalni iracionalnosti reda 
vladavine s pečatom prikazenske Stvari, ki zadobiva atribute boštva 
brez religije. Zato je Walter Benjamin lahko zapisal, da se kapitalizem 
kaže kot novi religiozni kult. Pri tem se kot nova dogma vzpostavlja 
neoliberalni red moči (vladavina plus ideologija). Doktrina pa nikoli 
ne more posedovati verodostojnosti, če se je ne vcepi v kolektivno in 
individualno zavest. Šele tedaj je lahko neprekoračljivi horizont člo-
vekovega delovanja v pogojih svetovnozgodovinske dogme, ki traja 
od konca 80. let 20. stoletja pa vse do danes, namreč dogme o novem 
svetovnem redu globalizacije oziroma konca zgodovine89 Prav zara-
di te dogme o večni in univerzalni racionalnosti takega reda se ne 
more vzpostaviti radikalna alternativa neoliberalnemu kapitalizmu. 
Poglavitni argument te dogme je soroden argumentom iz srednjeve-
ške negativne teologije v zvezi s transcendentalnimi pojmi, kot sta 
dobro in resnica: »Morda ta sistem res ni najboljši, najpravičnejši 
in najučinkovitejši. Zato pa je manj slab, manj nepravičen in manj 
neučinkovit od katerega koli drugega sistema.« Iz te dogme izhaja 
tudi teza Fredrica Jamesona, da si je lažje zamisliti apokalipso ali pa 
konec sveta kot pa konec kapitalizma90

Po Foucaultu analitika moči kot governmentalnosti izkazuje tri 
zgodovinsko-strukturne stopnje.

89 Francis Fukuyama, The End of History and the Last Man, New York 1992; 
Jacques Derrida, The Spectres of Marx:The State of the Doubt, Mourning and the New 
International, London 1994.
90 Fredric Jameson, Cultural Turn: Selected Writings on the Postmodern 1983–1998. 
London-New York 1998, str. 68. [Prim. slov. prevod: Fredric Jameson, Kulturni 
obrat: izbrani spisi o postmoderni 1983–1998, prev. Primož Krašovec, Ljubljana 
2012, str. 65. Op. prev.] 



76

1) V nasprotju s predstavo o moči, ki se uteleša v zakonu in kon-
senzu, se governmentalnost vzpostavlja v boju in vojni. To je 
Nietzschejeva izhodiščna postavka, ki jo sicer lahko zasledimo 
tudi v zgodnjih Heglovih spisih o razvoju države. Foucault to 
imenuje Nietzschejeva hipoteza. Četudi gre pri tem za zanika-
nje pravno-diskurzivnega koncepta moči, to še ne pomeni, da 
prehajamo onstran njegovega okvira – gre le za zaobrat gene-
alogije moči: Foucault tu poudarja mikro-, ne pa makrofiziko 
moči. Slednja se kaže v državno-pravnem konstituiranju politike 
suverenosti, ki se razteza vse od novoveškega naravnega prava 
do modernih nacij-držav. Dejansko življenje vladavine in njenih 
strateških bojev pa se odvija v okrožju, ki bi ga Hegel imenoval 
subjektivni duh. Predvsem gre za instituciji družine in šole. S tem 
ko se pri Foucaultu perspektiva na ta način zaobrne, se razpre 
ontološko-politična razlika med močjo kot vladavino in močjo 
kot samo-vladavino. Prav v tej razliki je smisel governmentalnos-
ti. Pri tem pa moment nasilja ni izključen: ker se državo razume 
instrumentalno, to predpostavlja rabo sile prek sodstva, policije 
in vojske.

2) Governmentalnost se nanaša na racionaliziranje posamezni-
ka znotraj družbe in države. To pomeni, da samonadziranje ni 
le vrlina duhovne moči brzdanja nagonov in strasti, zato da bi 
dosegli maksimum življenjske sile v interakciji z Drugimi. Gre 
za svojsko notranje discipliniranje, prek katerega se zavest posa-
meznika v skupnosti privaja na zunanja politična pravila in na 
ekonomsko eksploatacijo kot na »naravni« način človekovega 
eksistiranja v svetu. Nastanek koncepta moderne subjektivnosti 
lahko analiziramo prav, izhajajoč iz tovrstnih tehnologij sebstva.91 
Vendar se subjekt po Foucaultu ne razvija samo s pomočjo me-
tafizičnih disciplin doseganja samozavedanja. Neločljivo je pove-
zan tudi z artikuliranjem moči v državi (politiki) in družbi (eko-

91 Michel Foucault, »Technologies of Self (A Seminar with Michel Foucault at the 
University of Vermont, October 1982)«, v: Martin, L.H./Gutman,P../Hutton, H, 
(ur.), Technologies of the Self. A Seminar with Michel Foucault, Amherst 1988a.



77

nomiji). V njegovih poznih spisih in predavanjih pri konceptu 
moderne subjektivnosti zato ne gre samo za vprašanje procesa 
discipliniranja, temveč za vprašanje odnosa med tehnologijami 
sebstva in tehnologijami dominacije. V tem zaobratu se vednost 
kaže kot enotni sklop zgodovinskega obvladovanja predmetov fi-
lozofije, umetnosti, religije in znanosti, hkrati pa tudi dominacije 
nad Drugim s pomočjo znanja kot moči.92

3) Razlikovanje med pojmoma moči in dominacije je tudi 
nujna predpostavka razumevanja kompleksnih odnosov v so-
dobnem svetu nadzora, ki v sebi enoti represivne mehanizme 
discipliniranja in subtilne metode tehnološkega nadzora. Moč 
je strateška igra med različnimi subjekti/akterji in njihovimi 
svoboščinami, v kateri si ti ne prizadevajo obvladovati zgolj 
fizičnega telesa Drugega, temveč tudi njegovo duševnost in 
željo. Ta teza je tako rekoč identična z Lacanovo tezo o za-
peljevanju telesa drugega subjekta (ženske) z zapeljevanjem 
njegovega hrepenenja in želje. Po drugi strani pa je moč tudi 
stanje dominacije, torej tega, kar v običajnem, privajenem 
pomenu imenujemo moč. V tem vmesju, tej razpoklini »med 
dvojim, med igrami moči in stanjem dominacije, se porajajo 
tehnologije vladanja«.93  Po Foucaultu je torej nekako samo 
po sebi umevno, da gre vedno za tri tipe odnosov, v katerih se 
strukturira moč: 

a) strateške igre med različnimi svoboščinami; 
b) vladavino in 
c) dominacijo.94 

Izhajajoč iz te sheme, ki jo je v svoji analizi družbe nadzora brez 
dvoma imel pred očmi tudi Deleuze, se zgodovinsko-struktur-

92 Gilles Deleuze, Foucault, Pariz 2004.
93 Michel Foucault,  »The Ethics of care for the self as a practice of freedom«, v: 
Bernauer, J./Rasmussen, D. (ur.), The Final Foucault, Boston 1988b, str. 19.
94 Thomas Lemke, »Foucault, Governmentality and Critique«, v: Rethinking Marxi-
sm Conference. University of Amherst (MA), 2000, september 21–24.



78

no delovanje kapitalizma v njegovi novi fazi, v poznem stadiju 
neoliberalizma, kaže kot tročleni sklop:

1) strategije aparata oziroma dispozitiva moči, ki zdaj nado-
mesti pojem ideologije; 

2) univerzalnosti politične vladavine, ne glede na to, ali gre 
za konservativne ali pa socialdemokratske politične elite, saj 
imajo načeloma enake ideje o tem, kako upravljati z državo 
in preostanki družbe;

3) ekonomske dominacije s pomočjo nadzora nad svetov-
nim trgom.

Zdi se, da Foucaultov teoretski model analize neoliberalizma kot 
družbe nadzora, ki se kaže kot sodobna governmentalnost, odpira 
možnosti, da h kritiki, ne zgolj liberalizma v ekonomiji, politiki in 
kulturi, temveč celotnega sistema idej in praks v dobi globalitarnosti, 
pristopimo drugače, kot to velja za danes sicer najbolj uveljavljene, 
največkrat neomarksistične kritike. Slednje je Thomas Lemke pregle-
dno strnil v tri poglavitne smeri.95 Prva neoliberalizem pojmuje kot 
manipulativno »lažno vednost« družbe in ekonomije, ki jo je treba 
prevladati v emancipatoričnem projektu s pomočjo prave znanosti. 
To je stališče neomarksistične kritike ideologije. Po drugi prevlada 
ekonomije nad politiko v neoliberalizmu ustreza dualizmu med kapi-
talizmom in sodobno državo, pri čemer ima država vlogo političnega 
dereguliranja »naravnih« procesov mehanizmov trga v vsem, kar je 
dotlej pripadalo državi. Tu je kritika neoliberalizma le neke nove vrste 
nostalgija za zlato dobo nacionalne države. Glede tega se z njo strinja-
jo tako liberalci v tradicionalnem pomenu te besede kot tudi social-
demokrati. Oboji menijo, da samo močna država lahko jamči za vrni-
tev k igri, v kateri bo družba zopet v  partnerskem odnosu z državo, 
kapitalizem pa ne bo več prikazensko, pošastno neobrzdan, temveč 
podvržen dereguliranemu nadzoru. Aktualna svetovna finančna kri-

95 Thomas Lemke, »Foucault, Governmentality, and Critiqueʺ, Rethinking Marxism 
Conference, University of Amherst (MA), 21.–24. september 2000, str. 6–7. 



79

za in strategije okrevanja neoliberalnega kapitalizma nam kažejo, da 
je tovrstno reševanje problemov vedno racionalno-praktično. Tretjič, 
učinki razdejanja individualnosti, ki ga je proizvedel neoliberalizem, 
recimo fleksibilnost, fluidnost, mobilnost, tveganje, v tem ko indivi-
duum prepustiš njemu samemu, brez solidarnosti in skrbi za Druge, 
sprožajo zahteve, da se od neoliberalnega »antihumanizma« ponov-
no vrnemo k človeškosti – torej h kapitalizmu s človeškim obrazom. 
Toda – v čem je težava vseh teh kritičnih pristopov oz. alternativ neo-
liberalne globalitarnosti? Ali sploh še gre za verodostojne alternative 
iracionalni racionalnosti reda, ki zaradi svoje učinkovitosti in svoje 
nespodkopljive posthumane »narave« postaja tako rekoč nekaj fatal-
nega, nujnega, neizbežnega in edino mogočega?

3. Postscriptum: preostala moč svobode?         

Foucaultov koncept governmentalnosti in Deleuzova hipoteza o 
družbi nadzora navkljub navedenim razlikam spadata v isto miselno 
paradigmo. Kot takšna pomenita izziv k dvojni kritiki: po eni strani h 
kritiki kompleksnega sistema neoliberalne vladavine in reda totalnega 
razdejanja družbe ter premene v konceptu nacije-države v dobi glo-
balitarne ekonomije, po drugi pa tudi h kritiki nebogljenih in neve-
rodostojnih alternativ neoliberalizma nasploh. Še enkrat ponovimo: 
Foucault je v predavanjih Rojstvo biopolitike izrecno zatrdil, da se neo-
liberalizma ne da več pojasniti s pojmi disciplinarne družbe in njenih 
»normativnih mehanizmov«.96 Nasprotno, neoliberalni program sve-
tovnozgodovinske vladavine v sebi vključuje »podobo, idejo oziroma 
temo-program družbe, v kateri gre za optimiziranje sistema razlike, 
v kateri je odprto polje za fluktuirajoče procese«, »v kateri notranje 
podrejanje posameznika zamenja tip interveniranja v okolje«.97 Odpr-
tost in fluktualnost, to, da si posameznik vsa tveganja naloži na svoja 
pleča in to sprejema kot edino racionalno odločitev v zvezi s tem, kako 

96 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 259. [Prim. slov. prevod, str. 246.] 
97 Michel Foucault, The Birth of Biopolitics, str. 259–260. [Prim. slov. prevod, str. 246.] 



80

bo svoje življenje živel kot tehnologijo sebstva – mar ne gre pri vsem 
tem za totalno inverzijo modernega koncepta svobode? Razdejanje 
družbe v imenu svobode posameznika, ki naj bi bila predpostavka 
uspešnosti ekonomije, obenem označuje ne le konec družbe, temveč 
tudi konec možnosti svobode v njenem subjektivno-objektivnem sta-
tusu možnosti radikalnega preloma z obstoječim stanjem.

Kaj je potem z našo trditvijo, da pomenita Foucaultov in Deleuzov 
premislek v zvezi z vprašanjem možnosti drugačnega sveta in mož-
nosti »resnične« svobode zunaj »tega sveta« izziv? In če – izziv za kaj? 
Naša izhodiščna hipoteza je bila, da niti koncept disciplinarne družbe 
niti družbe nadzora, oziroma, v drugi zaobrnitvi, niti koncept moder-
nega niti postmodernega oziroma poznega kapitalizma, ki se od pro-
dukcije zaobrne k modulaciji in h kibernetičnemu upravljanju vseh 
obstoječih sistemov (ekonomije – politike – kulture), ne odgovorita na 
vprašanje o fundamentalnem obratu v samem bistvu ideje svobode. Z 
drugimi besedami, ne gre več za vprašanje, kakšna sploh je družba, 
ki ji vladajo prikazenske posthumane sile informacije, rizoma, kodov, 
saj je že sam Marx v svojem totalnem podružbljenju Heglovih speku-
lativnodialektičnih kategorij pokazal, da je kapital družbeni odnos in 
da se ljudje v kapitalizmu ne pojavljajo kot dejanski ljudje, ampak kot 
karakterne maske pervertiranih družbenih odnosov. Že vse od dobe 
novega veka naprej je družba rezultat subjektivnosti. Nujno se mora 
objektivirati v predmetih in stvareh, zato da bi svoboda sploh lahko 
imela svojo realno substanco. Moderni koncept svobode se utemeljuje 
v avtonomiji subjekta v svetu kot horizontu konstruiranja predmetov, 
stvari in objektov. Zato družba ni zgolj intersubjektivni prostor-čas 
udejanjenja svobode. Je tudi konstrukcija odnosov, v katerih moč in 
vladavina izhajata iz tehnoznanstvene zasnutosti sveta nasploh. Tele-
matska oziroma informacijska družba je nujno tudi družba nadzo-
ra zato, ker v njej ne vlada človek stvarem in objektom, ampak velja 
obratno. Zato je digitalni kod sodobnega kapitalizma in celokupne-
ga življenjskega okolja superstruktura: je imanentni sublimni objekt, 
človek v vsem svojem preostanku družbenih vezi pa njegova dekodi-
rana šifra. Človek ni samo celokupnost družbenih odnosov. Je tudi 
udejanjena postvaritev in totalna objektivacija življenja. Ko se začne 



81

bioenergetsko generirati tudi samo življenje, gre za prehod v posthu-
mano stanje. V tem stanju sam kapitalizem nima več opraviti s stvar-
mi/objekti, temveč z odnosi generiranja življenja kot eksperimenta in 
manipuliranja z vsemi bitji.

Mar si ni torej namesto vprašanja o možnostih preobrazbe druž-
be in njenega ponovnega vznika po tem, ko je bila izpostavljena 
radikalni neoliberalni destrukciji, pravilneje zastaviti vprašanje o 
možnostih preostale svobode kot moči v posthumanem stanju, v 
katerem disciplina in nadzor izhajata iz prikazenske »narave« same-
ga tehnoznanstvenega karakterja sveta kot nujnega in neizogibnega 
sklopa svetovnosti takšnega sveta? Prava resnica omenjene brutalne 
izjave lady Thatcher o programu neoliberalne konstrukcije globali-
tarizma je torej samo ta: »There is no such thing as freedom.« So samo 
še svoboščine (liberties) pod nadzorom, tako kot še vedno obstajajo 
tudi država in posamezniki, le da niso nič drugega kot instrumenti 
neke univerzalne in prikazenske, a pošastno učinkovite moči – glo-
balne ekonomije. Obstajata sicer tudi še politika in kultura, vendar 
samo kot ideološki dispozitiv moči, kot novi instrument »funda-
mentalizma« trga, ki je edina še preostala instanca realne svobode. 
Vse drugo je nekaj drugorazrednega. Zato bi po sledeh Foucaultovih 
in Deleuzovih analiz veljalo na novo definirati pojem ideologije. Če 
neoliberalizem nikakor ni mistifikacija, »lažna vednost«, saj bi po-
tem osrednji teoretik neoliberalizma F. A. Hayek bil mistifikator in 
lažni znanstvenik, ne pa to, kar je, eden izmed najuglednejših eko-
nomistov in sociologov, čigar teorija ni nič drugega kot sam dispo-
zitiv moči neoliberalizma, potem je očitno, da velja neomarksistični 
pojem ideologije kot »lažne zavesti« radikalno zaobrniti. Ne gre za 
zavest in za to, da bi jo »prosvetljevali«, glede na to da se – kot pravi 
Lacan – nezavedno artikulira kot govorica, problem je v tem, kako 
zavest v svojih kompleksnih artikulacijah imaginarno, simbolno in 
realno deluje znotraj epohalnega svetovnozgodovinskega sklopa. Od 
tod je vprašanje o izvorih moči v svetu kot izvorih politične, eko-
nomske in kulturne moči vprašanje o možnostih in mejah svobode v 
epohalnem svetovnozgodovinskem sklopu. Skladno s Foucaultovim 
temeljnim pojmom governmentalnosti lahko rečemo, da je neolibe-



82

ralizem prav tak epohalni svetovnozgodovinski sklop moči, ki se ar-
tikulira kot novi prikazenski dispozitiv oziroma aparat.

S pojmoma dispozitva (dispositif) oziroma aparata (apparatus) 
Foucault misli odnose različnih institucionalnih, fizičnih in admi-
nistrativnih mehanizmov ter struktur vednosti, ki tvorijo strateško 
igro moči v telesu družbe. Dispozitiv je francoska beseda, ki pomeni 
ustroj, pripravo, sklop. V intervjuju iz leta 1977, naslovljenem »The 
Confession of Flesh«, Foucault na vprašanje, kakšen je metodološki 
smisel pojmov, kakršen je aparat (dispozitiv), odgovori takole: 

»S tem imenom skušam naznačiti, prvič, vseskozi heteroge-
ni skupek, zbirko, ki vsebuje diskurze, institucije, arhitekturne 
forme, pravne odločbe, zakone, upravne ukrepe, znanstvene 
izjave, filozofske, moralne in humanitarne teze, skratka, tako 
rečeno kot tudi ne-rečeno; to so elementi dispozitiva/aparata. 
Sam dispozitiv/aparat je mreža, sistem odnosov, ki jih lahko 
vzpostavimo med temi elementi.«98 

Gre torej za »heterogeni skupek«, v katerem se vednost artikulira kot 
svetovnozgodovinska moč epohe. Dispozitiv se ne omejuje zgolj na 
družbene odnose. Omogoča in konstruira družbo v njenem antropo-
loškem pomenu.

Biti-na-dispozitivu pomeni biti vklopljen v diskurzivno-strateški 
red moči, človek je v zadržanju do te moči kot do reflektirane nujnosti 
realne eksistence svobode. Vendar primarna kategorija, ki nam pri poj-
mu dispozitiva vzbudi pozornost, vseeno ni »železna nujnost« zakona, 
nekakšna fatalna sila preddoločenosti svobode kot spoznane nujnosti 
(Spinoza-Hegel). Foucault je namreč svojo misel situiral v horizontu 
dveh mislecev – Marxa in Heideggra. Prav zato je samoumevno, da sta 

98 Michel Foucault, Vednost – oblast – subjekt, prev. Tomaž Erzar et al., Ljubljana 
2003, str. 194. 



83

pojma subjekta in konca človeka pri njem produktivno nadaljevanje 
teze o družbenem odnosu, ki določa bistvo kapitala in kapitalizma, ter 
o mejah metafizične epohe, v katerem človek ni »subjekt«, temveč »za-
posedenec« biti in časa v epohalnem dogodku odprtosti novega sveta. 
V pojmu dispozitiva ima skrito prvenstvo prav modalna kategorija 
možnosti.99 Zato ideologija ni lažna zavest in zato se ne navezuje na 
kritiko zavesti nasploh, temveč na dispozitiv oziroma aparat moči. Ta 
vsem sredstvom vednosti omogoča udejanjiti red vere v nujnost in 
resnico prav tega reda kot najboljšega izmed vseh svetov. Ideologija je 
bila za Marxa – ne pa tudi za marksiste – predvsem vednost o pogojih 
postvarjenja zavesti, zato ni naključje, da je njena skrivnost oziroma 
»mistifikacija« v teološko-religioznem pojmu fetiša v njegovem vul-
garnem, profanem pomenu – fetišizma blaga. S tem ko neoliberalizem 
razdeja družbo in jo preobraža v ekonomske odnose menjave na trgu, 
je obenem dispozitiv moči kot nova ideologija, kot politična vladavi-
na liberalne demokracije v različnih tipih države (od avtoritarne do 
nadzorne, od demokratične do postliberalne) in kot ekonomska moč 
dominacije na svetovnem trgu.

Če je neoliberalizem praktični anti-humanizem v stanju posthu-
manosti, saj kapitalistični razvoj sloni na napredovanju tehnoznanosti 
in biotehnologije, potem alternative njegovi uspešnosti in prikazenski 
abstraktnosti odnosov, ki jih konstruira z zvajanjem politike in kul-
ture na čisto racionalnost ekonomije, nikakor ne bomo mogli najti v 

99 Za najvplivnejšega misleca biopolitike po Foucaultu, italijanskega filozofa Gio-
rgia Agambena, je dispozitiv »aparat, nekaj, kar lahko razumemo dobesedno kot 
sposobnost zajetja nečesa, orientiranja, opredeljevanja, modela, nadzora oziroma 
zanesljivosti gest, vedênja, dojemanja, oziroma kot sposobnost diskurza živih bitij. 
Aparat torej niso samo zapori, norišnice, panoptikon, šole, cerkve, tovarne, discipli-
ne, pravni ukrepi itd. (katerih povezava z močjo je v nekem smislu zanesljiva), tem-
več tudi nalivno pero, pisava, literatura, filozofija, poljedelstvo, cigarete, navigiranje, 
računalniki, mobilni telefoni in – le zakaj ne – jezik sam, ki je morda najstarejši 
aparat, v katerega je bil pred tisoči let nepričakovano ujet primat sam, verjetno, ne 
da bi se zavedal, kakšne posledice bo to imelo zanj.« (Giorgio Agamben, What is an 
Apparatus? And Other Essays, Stanford 2009, str. 14) [Prim. slov. prevod: Giorgio 
Agamben, „Kaj je dispozitiv“, Problemi, let. 45, št. 8/9, 2007, str. 13–28.]



84

tem, da se bomo obračali nazaj, tj. v svojevrstni politiki nostalgije za 
človeškim obrazom moderne disciplinarne družbe. Ravno to je čista 
ideološka mistifikacija, sicer z dobrimi nameni. Če družbe ni več, če 
so samo še interaktivne komunikacije med mrežami in subjekti/ak-
terji v telematski skupnosti (network-telematic-community), potem je 
jasno, da edino radikalno soočenje z bistvom tovrstnega sveta svobode 
pod nadzorom predstavlja radikalni teoretični anti- in/ali posthuma-
nizem100 (Latour 2004). Deleuze nam v svoji zagonetni izjavi o orožjih, 
ki jih velja najti zoper religiozno uteho v upanju oziroma zoper pe-
simistični strah pred nadaljnjim napredovanjem tega prikazenskega 
biopolitičnega stroja kot »gnanja brez utehe« (Heidegger), podarja 
smer, v kateri je treba iskati odgovor na vprašanje o stanju svobode v 
družbi nadzora. Svoboda je predpostavka slehernega možnega zapira-
nja kakršnega koli obeta prebolevanja tega sveta. Resnica neoliberaliz-
ma in kapitalizma v njunem stadiju biogenetske reprodukcije življenja 
je ta, da je svoboda (freedom) zaradi razdejanja objektivnih institucij 
družbe državljanov dospela v stanje, ko nadzira sebe samo. Svobo-
da je dispozitiv moči, tisto, kar je izvorno močnejše od katerega koli 
družbenega sklopa vladanja, saj predstavlja njegov temelj. Možnost 
svobode v sodobnem posthumanem stanju je njena edina še preostala 
nujnost. Katero je potem to edino še preostalo orožje? To ne moreta 
več biti družba znanja ali tehnoznanstveni napredek in nadzor nad 
družbo, temveč svoboda v odločitvi o poti naprej, na enakih temeljih 
preobražanja biti in časa v totalno mobilizacijo kapitala in ekonomske 
vrednosti menjave. Ko se svoboda preobrazi v svoboščine (liberties), 
ni nič več drugega kot gola fantazma oziroma vrednost. Nihilizem 
svobode je v tem, ker se razvrednotuje v tržnem fundamentalizmu 
sveta. Ta nihilizem je najradikalnejša oblika pervertirane volje do 
moči, ki si niti biti ne želi več, temveč hoče biti sam Nič, torej tisto, od 
koder izhaja možnost svobode sploh – dogodek novega. Še preostala 
moč svobode je življenje samo kot zadnja meja odpora zoper totalno 
mobiliziranje prikazenskega stroja neoliberalnega kapitalizma. Fou-

100 Bruno Latour, Nikoli nismo bili moderni. Eseji iz simetrične antropologije, prev. 
S. Jerele, Ljubljana 2021.



85

cault je v Rojstvu biopolitike to imenoval biomoč. To je moč, ki izhaja 
iz moči dispozitiva samega življenja. Kaj pa potem, ko tudi ta moč 
postane nekaj nadomestljivega, ko ni več ne posameznika ne množice, 
ko se življenje tehnoznanstveno konstruira – ali potem sploh še lahko 
govorimo o preostali moči svobode? Prehitri odgovor na to vprašanje, 
da namreč človek še vedno vlada nadzornim mehanizmom dobe glo-
balitarnosti, je že zdavnaj ostal brez pokritja. Zares si je lažje zamisliti 
konec človeka kot pa konec besnečega reda nadzora nad svobodo v 
samem bistvu tistega, kar je še preostalo od družbe v izginjanju. Svo-
boda je apokaliptični dogodek novega, pa četudi bo v njem izginil ves 
svet zaslepljujočega bogastva stvari.   





87

MELANHOLIJA IN REVOLUCIJA

Kultura v postkomunističnem izrednem stanju

1. Alcheringa kot mitski začetek

Kako lepa je bila republika v dobi cesarstva! V teh besedah Guya 
de Maupassanta, ki jih navaja Marx v enem izmed najbolj zname-
nitih političnih spisov evropske moderne, 18. brumairu Ludvika 
Bonaparta, se skriva prevladujoča izkušnja časa po tistem, kar je 
še preostalo od nedopolnjene zgodovine. To izkušnjo napačno 
imenujejo nostalgija za minulimi časi. Nostalgija je vedno podob-
na pastoralni sliki spominjanja na tisto, kar se je dogodilo nekoč. 
Aborigini so zlato dobo imenovali stanje alcheringe. V njem se je 
živelo izpolnjeno. Bogovom je pripadalo božje, ljudem človeško, 
živalim živalsko. V nasprotju s tem je melanholija blizu žalovanju 
za preteklostjo. Tožimo za nečim, kar je izgubljeno in kar se ne 
more nikoli več povrniti. Walter Benjamin je v enem izmed fra-
gmentov svojega spisa o Baudelairu, Centralni park, melanholijo 
upravičeno umestil v samo sredico križevega pota moderne deka-
dence.101 

Kdor ne verjame v napredek zavesti o svobodi na fronti priho-
dnosti, ki se ga tako militantno oglašuje, ne more biti nič drugega 
kot dekadent in melanholik. Zavest o izgubljenosti izhaja iz jasne-
ga spoznanja časa, ki obstaja samo kot čas zapravljene preteklosti. 
Vendar, kot v eseju o Velasquezu in španskem baročnem slikarstvu 
zatrjuje Ortega y Gasset, je tu beseda o neki drugi vrsti premišlje-
vanja časa. Poraja se iz primarne ideje o celovitosti sveta in časa, 
ki jo je mogoče zaznati šele, ko se ideja udejanji v resničnosti. V 
tem stanju transparentnosti reda stvari se rahlo zarisujejo sledi 

101 Walter Benjamin, »Zentralpark«, v: Novi Anđeo, Zagreb 2008, prevedla Snješka 
Knežević.



88

preteklega časa, njegove zagonetne življenjske moči, prenesene v 
zdajšnjost. Zato je zgodovina resnični živi čas.102

To, da preteklost oživimo, še ne pomeni, da za njo žalujemo. Na-
sprotno pa se melanholija poraja iz zavesti o razcepljenem subjektu 
kot soudeležencu dogajanja v času, ki se v svojih izčrpanih možnostih 
naknadno razpira kot nekakšna prikazen. Če spregovorimo s prispo-
dobo, subjekt je razcepljen med velikimi pričakovanji glede republike 
v dobi cesarstva in med neznosnostjo trajanja novega cesarstva v dobi 
republike. Zato se nam postavlja vprašanje, ali je neki dogodek, ki je 
zaobrnil tek svetovne zgodovine, sploh mogoče razumeti v tradicional-
nih kategorijah kavzalnosti? Namreč, ali je obstajalo sovisje vzrokov, ki 
je pripeljalo do posledic, zaradi katerih tudi pride do melanholičnega 
doživljanja žalosti za preteklim, ki je umeščeno tik pred sam preobrat? 
Zaradi tega je Jacques Derrida v svojem branju Marxa po koncu Berlin-
skega zidu tudi lahko govoril o njegovih »prikaznih«, celo če je v svoji 
kritični interpretaciji konca zgodovine, katere tarča je bil istoimenski 
esej Francisa Fukuyame, objavljen prav leta 1989, skušal razgraditi ideo-
loško srž neokonservativnega postulata o koncu zgodovine kot triumfu 
liberalne demokracije.103 Pri tem ni govoril o kavzalnem modelu, tem-
več o svetu kapitalistične racionalnosti znanosti in tehnologije. Samo v 
tem okrožju bi bilo namreč morebiti mogoče govoriti o tem, da je en 
primarni vzrok proizvedel vrsto različnih učinkov.

2. Ikonoklastično kladivo in zastave v vetru

Kaj je oni udarec ikonoklastičnega kladiva pravične togote leta 
1989 v Berlinu zares porušil? Nekdaj so alegorične slike starih moj-
strov in vera v resnico teksta o dogodkih, ki so spremenili tek svetovne 
zgodovine, bile posredno dokazilo vzvišenosti revolucij in njihovega 
neusmiljenega obračuna z ostanki starega sveta. Podiranje Berlinske-

102 José Ortega y Gasset, »Oživljavanje slike«, v: Europski glasnik, št. 7/2002. Pre-
vedla Tanja Tarbuk.
103 Jacques Derrida, Spectres of Marx, Routledge, London-New York 1994.



89

ga zidu pa je bil dogodek absolutne medijske transparentnosti sveta. 
Še se spomnimo kladiva s televizijskih posnetkov satelitske postaje 
CNN, vodilne medijske korporacije v globalni informacijski dobi. Ne 
spomnimo pa se več človeka, ki je z njim udarjal po že načetem zidu. 
Lahko bi rekli, da je prav to tisto, kar dobro ve vsak resen medijski 
teoretik, od McLuhana prek Flusserja do Baudrillarda. Mediji niso 
človeško sredstvo prenosa informacij v vsem razumljiva sporočila. 
Medijski proizvod je človek sam v vseh svojih bizarno-banalnih izra-
zih. Literarno je to v svoji mizantropsko kritični antropologiji najbolje 
označil Thomas Bernhard. V njegovem Posnemovalcu glasov govorica 
strahovitega cinizma sama izpisuje svoj tekst o figurah, ki ničesar ne 
prikazujejo in ničesar ne predstavljajo. So gola informacija, zvedena 
na pojavnost, na telo brez organov, na kontekst nacije in regije, iz ka-
tere prihajajo. Niso mediji znaki sveta, temveč je svet medijska kon-
strukcija pomenjanja. V vseh vzhodnoevropskih državah so verižno 
reakcijo podiranja nagrobnih plošč na odprtih grobovih realnega so-
cializma pričakali s svobodnjaškim mahanjem z zastavami. Le v Ro-
muniji je bil potreben krvavi obračun s komunističnim totalitarnim 
voditeljem Ceausescujem. Nekdanja Jugoslavija je izjema, ki potrjuje 
zlato pravilo tega političnega reza. Toda v dialektičnem nihaju je njen 
mračni razpad (Badiou) razprl novo zlato pravilo globalne postideo-
loške dobe.104

Vojn po koncu hladne vojne ne vojujejo več subjekti moderne 
westfalske ureditve, torej nacionalne države. Zdaj so to vojne za vzpo-
stavitev novih držav in za dekonstruiranje federalnega ustroja večna-
cionalnih skupnosti, potem ko je po zlomu komunizma ideologijo 
nadnacionalnega zavezništva zamenjal brutalni državni nacionalizem 
dominantne nacije. Po razpadu komunizma Sovjetsko zvezo v realnih 
kategorijah politične moči prevzame Rusija, Jugoslavijo pa zaradi perfi-
dne diplomatske igre okrog nove pravno-politične legitimnosti, potem 
ko je v 90. letih razpadla v vojnah v Sloveniji, na Hrvaškem in v Bosni 
in Hercegovini, vse do vzpostavitve Črne gore kot samostojne države, 

104 Alain Badiou, D’un désastre obscure sur la fin de la vérité d’état, Pariz 1998.



90

skuša zase obdržati Srbija. Vojna na območju nekdanje Jugoslavije v 90. 
letih 20. stoletja je univerzalni model vojn v dobi konca zgodovine. Ko 
ni več krvavih revolucij in ko sta kapitalizem in liberalna demokracija 
postala red totalitete sveta, se je ideološki spopad med subjekti/akterji 
postmoderne politike premestil na edino še preostalo področje boja za 
priznanje lastne identitete. To mesto je na prvi pogled vzvišeno in čisto. 
A prav zato je nekaj najbolj nestvornega. Prazno mesto identitete sveta 
je sodobno razumevanje pojma kulture. Ta je sveti gral nacije-države, 
pa tudi posameznika, družbenih skupin in religij. Kultura v dobi, v ka-
teri je prišlo do zaokreta  h kompleksni večznačnosti pomenov, postane 
sredstvo/smoter politike identitete. Brez nje ne more priti do družbene 
figuracije življenja, ki bi sodobni kapital nacije-države ustvarjalno varo-
vala pred propadom oziroma ga – v nasprotnem primeru – razkrojila in 
prepustila samouničenju na robu zgodovine.

Vojne v dobi konca zgodovine so po svoji formi predvsem etnič-
ne vojne. Njihovega temelja ne tvori kultura. Kultura je samo njihovo 
sveto ime – nova univerzalna ideologija.105 Za mračno realnostjo vojn 
za ozemlje in nadzor nad nafto, plinom, vodo ni ničesar, razen totalne 
transparentnosti politične moči. Ideologija, ki to – denimo v primeru 
ameriške intervencije v Iraku – prikriva s kazanjem na imaginarno-
-realno grožnjo z jedrskim orožjem v rokah »kriminalnih držav« (ro-
gue states), učinkuje kot spektakularno vizualno zastraševanje.106 To 
pomeni bistveno preobrazbo tistega, kar se je v tradicionalni dialek-
tiki imenovalo vsebina oziroma substanca kake stvari. Zdaj je forma 
substancialna, substanca pa je brez subjekta. Vse je gola vizualizacija 
realnosti, tako kot v instalacijah sodobnega umetnika Damiena Hirsta 
ali pa slikah Francisa Bacona. Za tem ni več ničesar. Zaradi te čiste 
imanentnosti dogodkov je realnost neznosno okrutna in zaradi tega 
dolgočasna.107 

105 Žarko Paić, Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, Zagreb 2005.
106 Noam Chomsky, A New Generation Draws the Line: Kosovo, East Timor and the 
Standards of the West, London-New York 2000.
107 O tem glej: Gilles Delleuze, Logika občutja, prev. S. Koncut, Koper 2008.



91

3. Politike identitete

Boj za nacionalno/kulturno identiteto je boj za priznanje novega 
političnega subjekta v Evropi, ki se realno prične prav leta 1989. Doba 
obnove demokracije v starih-novih državah Evrope je obenem obdobje 
simbolične konstrukcije nacionalne države. Izjeme, ki smo jih omeni-
li, vseeno potrjujejo to splošno tendenco postkomunističnega stanja.108 
Lahko jo opišemo z naslednjimi besedami: Nacija nadomesti prazno 
sredico moči. Namesto totalitarnega Vodje, Partije in birokratske drža-
ve, ki upravlja z gospodarstvom, politiko in kulturo, si znamenja veko-
vitega varuha lastne praznine z ideološko kačjo levitvijo prisvoji nacija 
kot država. Ta varuh je religija oziroma, v evropskem kulturnem prosto-
ru, krščanstvo – katolicizem in pravoslavje. Demokracija, ki je nastala 
na razbitinah komunističnega cesarstva, postane nacionaldemokracija, 
vrnitev religije v sredico politike pa resno ogroža posvetno naravo mo-
derne zahodne demokracije. Vrnitev religije se dogaja v znamenju la-
tentnega fundamentalizma vere.109 V tem pogledu med idejo krščanske 
Evrope in islamskim fundamentalizmom ni bistvene razlike. Seveda to 
v družbah »prave Evrope« ne dominira, prav tako to ne bi bilo mogo-
če v tistih dveh nacijah-državah, ki se imata za zgodovinski voditeljici 
evropskega združevanja – v Franciji in Nemčiji.

Ne bi bilo mogoče ravno zaradi tega, ker je ikonoklastično kladi-
vo, ki je razbilo osovraženi Zid, pomenilo simbolično sojenje ideo-

108 To je pojmovno sovisje, ki ga na sledi poststrukturalistične kritike jezika subtil-
no obravnava nemški filozof in teoretik sodobne umetnosti Boris Groys v svojem 
delu Das kommunistische Postskriptum, Frankfurt na Majni 2006. Navezujoč se na 
njegove analize simbolične konstrukcije komunizma kot ideološkega sovisja oz. 
sklopa, Peter Sloterdijk zapiše, da »komunizem ni ustvaril postkapitalistične, tem-
več postmonetarno družbo, ki je – kot je to pokazal Boris Groys – opustila denar kot 
poglavitni medij in ga nadomestila z jezikom čistega ukazovanja, v čemer nikakor 
ni brez podobnosti z orientalnimi despotizmi (oziroma z nekakšno pohabljeno vla-
davino filozofov).«  – Prim. slov. prev.: Peter Sloterdijk: Srd in čas: politično-psihološ-
ki poskus, prev. S. Šerc, Ljubljana 2009, str. 54.
109 Martin Rieserbrodt, Die Rückkehr der Religionen: Fundamentalismus und der 
»Kampf der Kulturen«, München 2001, 3. izdaja.



92

logiji, ki je vse od leta 1945 svojo legitimnost gradila na nenehnem 
»kulturnem spopadu« z dvema himeričnima sovražnikoma. Če naj si 
pomagam z znano Lacanovo shemo življenja in smrti subjekta zaves-
ti,110 je eden izmed njiju je bil simbolen, drugi pa realen. Simbolni 
sovražnik je bil poraženi fašizem. Vsi spomeniki v državah realnega 
socializma so bili spomeniki narodnim herojem in totalitarnim vod-
jem (Stalin, Tito). Drugi, realni sovražnik pa je bil obenem tisti, brez 
katerega realna eksistenca tovrstnega reda politične vladavine sploh 
ne bi bila mogoča. Ni naključje, da vsi leninistično-stalinistični spisi 
kapitalizem in liberalno demokracijo orisujejo s povednim pojmom 
buržoazne dekadence, ki ga je v dobi neoliberalne globalitarne uredi-
tve v militantno-religioznem apokaliptičnem tonu obnovila retorika 
islamskega fundamentalizma.

V odsotnosti realnega sveta ekonomske blaginje in političnih svo-
boščin je realni socializem svojo utopijo, paradoksno, legitimiral s skli-
cevanjem na univerzalni pojem kulture. Vendar to ni bila kultura v ož-
jem pomenu humanistike in umetniškega delovanja, temveč v tistem 
pomenu, ki prevladuje  prav danes: kultura kot totaliteta sveta življenja 
oziroma kot neoavantgardni konstruktivizem življenja iz imaginarne 
konstrukcije sveta. Komunizem in zgodovinska avantgarda prve polo-
vice 20. stoletja si prizadevata za isto v razlikah. Premena sveta kot hori-
zonta pomenjanja izhaja iz radikalnega socialističnega revolucioniranja 
družbe. Ta sistem prevzame državo kot buržoazni aparat nasilja in jo 
potem ukine tako, da prav država vstopi v vse sfere življenjskega sveta. 
Umetnost vstopa v življenje in ga konstruira, izhajajoč iz ideje o radikal-
ni preobrazbi družbe. Zato pa je demokratizacija kulture in umetnosti 
v neoavantgardnih umetniških gibanjih iz 60. let 20. stoletja obenem 
kritika kapitalistične družbe spektakla (Debord) ter kritika institucio-
nalne smrti kulture in umetnosti v totalitarnih komunističnih sistemih. 
Na prvi pogled se zdi paradoksalno, da je bila najbolj radikalna neo-
avantgardna umetnost v drugi polovici 20. stoletja prav tista, ki je živela 
v podtalju vzhodnoevropskih držav. Tovrstno, edino resnično notranje 

110 O ideološko-političnih in kulturnih implikacijah Lacanove psihoanalize glej 
zbornik Slavoja Žižka (ur.) LACAN: The Silent Partners, London-New York 2006.



93

disidentstvo v odnosu do vladajočega ideološkega reda s kultom Vod-
je in partijsko organizirane družbe je vsebovano v najpomembnejših 
dosežkih vizualnih neoavantgardnih umetnosti v vzhodni Evropi in na 
Balkanu pred padcem Berlinskega zidu.111

Filmi Miklósa Jancse, Andrzeja Wajde, Andreja Tarkovskega, Du-
šana Makavejeva, performansi Tomislava Gotovca in konceptualna 
umetnost Olega Kulika so kazalec kritičnega subvertiranja sistema. Ta 
se je sicer legitimiral s kulturo, obenem pa je bil po svoji notranji nara-
vi antikulturni projekt mobilizacije »delovnega ljudstva« zoper prikrita 
in neprikrita sporočila takšne umetnosti. Nikakor ni naključje, da po-
membne razprave o zgodovini umetnosti 20. stoletja prav leto 1989 do-
jemajo kot leto preobrata, namreč konca avantgardne in postmoderne 
umetnosti, in kot leto vstopa v globalno dobo sinkretičnosti različnih 
gibanj in tendenc brez slogov in brez enotnega označevalca.112

To, za čimer se nereflektirano žaluje, ko se govori o tem, kako lepa 
je bila republika v dobi cesarstva, se predvsem nanaša na socialno kon-
strukcijo kulture (na zanesljivo delovno mesto, družbeno stanovanje, 
brezplačno zdravstvo, šolstvo in visokošolsko izobraževanje). Mesto te 
utopične projekcije sveta kot univerzalne kulture je po letu 1989 zasedla 
ultimativna zahteva po priznavanju identitete človeka kot pripadnika 
svoje nacije-države. Tako kot je v komunističnem stanju komandna 
ekonomija (realno) bila podrejena avtoritarni politiki (simbolno), tako 
je mesto kulture kot projekta »novega sveta« (imaginarno) zasedla kul-
tura kot nova ideologija kolektivne identitete. Glavni problem postko-
munističnega stanja zato ni pomanjkanje demokratične politike, temveč 
presežek postmoderne kulture identitete. Kjer je manko realnega, se ta 
vedno nadomešča s presežkom fantazmatskega. Problem je torej v tem, 
da je postkomunistično stanje po padcu Berlinskega zidu načeloma ne-
nehno insceniranje izrednega stanja. Zaradi tega ni boljšega opija – kot 

111 Boris Groys, Art Power, Cambridge Massachusetts, London 2008.
112 Hans Belting, Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach zehn Jahren, 
München 2002. V kontekstu problema periodiziranja sodobne umetnosti po letu 
1989 prim. še: Žarko Paić, »Teorija danas«, v: Krešimir Purgar (ur.), K 15 – Pojmov-
nik suvremene hrvatske umjetnosti, Zagreb 2007, str. 150–165. 



94

je to vedel že mladi Marx v svoji radikalni kritiki religije, ki si prizadeva 
politično učinkovati kot himerični derivat logike kapitalistične domina-
cije nad svetom življenja –, od kulture kot nove ideologije.

4. Tiananmen in biopolitika postzgodovine

Ali je zrušenje Berlinskega zidu sploh odločilni trenutek začetka 
mračnega razpada v prostoru nekdanje Jugoslavije? Da bi odgovorili 
na to vprašanje, moramo najprej odgovoriti na neko drugo, prelimi-
narno. Kje se je pravzaprav zrušil Berlinski zid? To vprašanje ni ab-
surdno. Ironija zgodovine je, da je do prve artikulirane zahteve po 
temeljnih idejah demokracije prišlo prav tam, kjer tega nihče ni priča-
koval, v samem središču cesarstva maoističnega komunizma. V imenu 
človekovih pravic, politične svobode in tolerance do drugačnih sve-
tovnih nazorov se je leta 1989 na Trgu nebeškega miru v Pekingu pričel 
resnični konec zgodovine. Ta medijsko-zgodovinski dogodek dovršit-
ve moderne v globalni ureditvi sveta je bil protest študentov zoper ri-
gidno komunistično ideologijo in totalitarno vladavino na Kitajskem. 
Nadaljevanje francoske in ameriške revolucije s konca 18. stoletja, s 
katerima se je vzpostavila ureditev republikanstva in politične demo-
kracije na Zahodu, se je torej pripetilo 200 let pozneje. Zanimivo je, da 
najpomembnejše študije o smislu in pomenu padca Berlinskega zidu 
kot naznanila triumfa Zahoda, kapitalizma in liberalne demokracije, 
ki so jih napisali vodilni liberalni teoretiki, ta dogodek omenjajo le 
mimogrede.113 

113 Ralf Dahrendorf je v svojem delu o letu 1989 (glej: Razmatranja o revoluciji u 
Europi, Zagreb 1996, prevedel Ivan Prpić) v skladu s teorijo o drugi moderni do-
godke po zrušitvi Zidu v Evropi poimenoval politična revolucija meščanskega sveta, 
ki naj bi dovršila idejo francoske revolucije. Vendar je zelo pomenljivo, da je v svo-
jem delu o intelektualcih in ideologijah 20. stoletja za vrsto liberalnih mislecev, ki so 
v mračnih časih ideologij in totalitarizmov edini primerno zastopali zadevo mišlje-
nja (Hannah Arendt, Raymond Aron, Isaiah Berlin, Norberto Bobbio), skoval izraz 
erazmovci (prim. Ralf Dahrendorf, Versuchungen der Unfreiheit: Die Intellektuellen 
in Zeiten der Prüfung, C. H. Beck, München 2006). – Kot sem že pokazal na nekem 



95

Okruten odziv kitajskih oblasti na zahteve študentov je sicer bil pri-
čakovan, vendar ne v meri tako strahotnih zločinov nad njimi. Glede 
na to, da je do omenjenega dogodka lahko prišlo šele v razmerah tihe 
demokratizacije kitajske politike konec 80. let, ki je bila odgovor na 
perestrojko sovjetske družbe v času Gorbačova, se je pred tem pojavilo 
naivno prepričanje, da revolucionarnih idej o enotnem svetu človeške 
pravičnosti, svobode in pravice do zasebne lastnine v tržno usmerjenem 
gospodarstvu ni več mogoče zaustaviti. Pri tem pa je treba reči, da se 
ta naivnost ne nanaša na odsotnost smisla za realno. Nasprotno, gre za 
moralno prepričanje, da se pred očmi svetovne javnosti ni več mogoče 
povrniti v mračni čas mučenj, množičnih eksekucij disidentov na stadi-
onih in oživljanja idej Maove kulturne revolucije v najhujši obliki. CNN 
je svetovno zgodovino spremenil v dogodek absolutne hiperrealnosti. 
Razlika med tem dogodkom in dogodki iz 60. let v Ameriki in Evropi 
(študentsko gibanje, vietnamska vojna, intervencija Sovjetske zveze, ko 
je šlo za zadušitev »praške pomladi«) je razlika med dvema paradigma-
ma medijskega samoreprezentiranja realnega:

(1) ideološko-politične, ki temelji na tradicionalnem liberal-
nem ločevanju države, civilne družbe in posameznika in ki kot 
takšna ustreza moderni ureditvi nacije-države;

(2) kulturno-politične, ki temelji na decentralizirani in dehie-
rarhizirani ureditvi struktur moči in kot takšna ustreza post-
modernemu redu transnacionalne korporativne ekonomije, 
politike in kulture.

drugem mestu (glej moje delo Moć nepokornosti: intelektualac i biopolitika, Zagreb 
2006), je težava v tem, da je Dahrendorf predstavnik tradicionalnega liberalizma, 
ki v teoriji nikoli ni razvil tistega, kar očita predvsem marksističnim teoretikom, 
namreč kritičnega pojma ideologije. Še več, Dahrendorf uporablja prav sociologizi-
rani Marxov pojem ideologije.



96

Ni treba posebej poudarjati, da je ta razlika v tehnično-tehnološkem 
smislu rezultat splošnega razvoja informacijsko-kominukacijskih teh-
nologij.114 Dogodki leta 1989 obenem naznanjajo prehod v komple-
ksnost digitalne dobe, v kateri resnice ne določa t. i. realna razprtost 
dogodka v opazovalčevi zavesti, temveč slikovno-diskurzivna pro-
cedura medijskega proizvajanja resnice, realnega in sveta.115 Izjema 
glede povezovanja dogodkov »krvave revolucije« v Pekingu s padcem 
Berlinskega zidu in z meščanskimi revolucijami v družbah vzhodne in 
jugovzhodne Evrope, ki idejno pripadajo tistemu, kar bi Stefan Zwe-
ig poimenoval »včerajšnji svet«, namreč ideologiji liberalizma s tra-
dicionalnim korpusom človekovih pravic, svobode zasebne lastnine, 
svobode medijev, političnega in svetovnonazorskega pluralizma, je 
italijanski filozof Giorgio Agamben s svojim kratkim esejem, ki ga je 
preprosto naslovil kar kot Tiananmen. Agamben je celotno dogajanje 
protestov in brutalnega odziva kitajskega totalitarnega reda na ta izraz 
svobode mišljenja v Pekingu umestil v horizont svoje osnovne teze o 
globalni dobi kot stanju biopolitike. To je stanje, v katerem imperial-
ni red neoliberalne globalizacije razveljavi idejo univerzalne svobode 
državljanstva/civilnosti vsem tistim, ki temu redu ne pripadajo kot 
njegovi priznani subjekti, ampak le kot nepriznano človeško gradivo s 
svojim golim fizičnim življenjem (zoe).116

114 O tem prim.: Geert Lovink, Dark Fiber: Tracking Critical Internet Culture, Cambrid-
ge Massachusetts, London 2003; Douglas Kellner, Media Culture, London-New York 
2003; Žarko Paić, Vizualne komunikacije: uvod, Centar za vizualne studije, Zagreb 2008.
115 Zanimivo je, da je bila prva postmoderna vojna, kot so jo poimenovali teoretiki 
kulture, namreč ameriška intervencija, imenovana »Puščavska nevihta«, v Kuvajtu, 
potem ko je iraški totalitarni vodja Sadam Husein na začetku leta 1990 to državo 
zavzel in jo spremenil v iraško provinco, obenem tudi poskusni poligon za to, kako 
kritično spodbijati postavko Jeana Baudrillarda o simulaciji realnega dogodka in tr-
ditev iz njegovega članka v Libérationu, da se ta vojna sploh ni dogodila. Glede tega 
glej teoretsko kritiko postmodernizma v angažiranem delu Christopherja Norrisa 
Uncritical Theory: Postmodernism, Intellectuals and the Gulf War, Amherst 1992.
116 Giorgio Agamben, »Tiananmen«, v: Die kommende Gemeinschaft, Berlin 2003, 
str. 78–80. O Agambenovih filozofsko-političnih tezah glej tudi mojo interpretacijo 



97

To ozračje triumfa konca zgodovine z idejo liberalne demokracije 
in Nietzschejevega poslednjega človeka bo osrednji predmet pričujo-
čega razpravljanja. Najprej je treba reči, da gre za idejo, ki jo je razvil 
že Hegel v letu 1807. V njegovih zadnjih predavanjih o filozofiji prava, 
v katerih ima angleško ustavno monarhijo za vrh politične moder-
nosti kot sprave med idejo in dejanskostjo svobode, pa se jasno kaže, 
da pomen tega konca zgodovine ni niti mesijanski niti apokaliptičen. 
To je med drugim pri svojem dialektičnem obratu teh misli z glave 
na noge dobro vedel tudi Marx. Zgodovino je opredelil kot dramo 
nasprotnih si sil v časovnosti, katere iztek so meščanska politična dr-
žava, svetovni kapitalizem in znanost absolutnega duha, ki filozofijo, 
religijo in umetnost zbere v krog izčrpanih možnosti. Konec te vul-
garne časovnosti in odtujene zavesti razrednih bojev v dobi moder-
ne bo katarzični trenutek nastopa resnične nove zgodovine v znaku 
udejanjene ideje človeka v kraljestvu svobode. Za Marxa je to smisel 
komunizma. Obstajata torej dve različici konca zgodovine – Heglova 
in Marxova. Obnovo prve označuje liberalni kapitalizem, druge pa ra-
dikalni neomarksizem.117

Toda kje se pravzaprav godi ta druga, v sebi dopolnjena revoluci-
ja moderne? V realnem, v hiperrealnem ali pa v svetu, ki se sploh ne 
nanaša več na realno, saj realno sam ideološko-politično konstruira, 
in to ne kot iluzijo in fikcijo, temveč kot realno iluzijo in fikcijo? 
Nikoli ne bomo trdili, da se Tiananmen in padec Berlinskega zidu 
nista realno pripetila. Kljub temu pa moramo poudariti, da se ta dva 
dogodka ulegata v tisti model kulture, ki ga naddoloča vladavina 
medijske logike spektakla, pri kateri se, kot v semiotični teoriji ko-
munikacije, znaki ne nanašajo na realni subjekt dogajanja, ampak na 
simbolne objekte označenega. To je ta nova situacija naše postmo-
derne kulture. V njej živimo, kot da ne bi vedeli, da se nas snema v 
gledališču sveta (speculum mundi), kot pravi Lacan.118 Skrivnost de-

v delu Politika identiteta: kultura kao nova ideologija, str. 177–188.
117 Prim. Vanja Sutlić, Praksa rada kao znanstvena povijest: Kritika kriptofilozofij-
skog »ustrojstva« Marxove misli, Globus, Zagreb 1987, 2. izd.
118 Jacques Lacan, Štirje temeljni koncepti psihoanalize, prev. R. Močnik, Z. Skušek, 



98

lovanja postmoderne kulture kot nove ideologije je prav v tem »kot 
da ne vemo«, kaj se je zgodilo, in v tem, da »kot da to ne vedoč« de-
lujemo na način nezavednega artikuliranja svojih življenjskih zahtev 
po samopotrditvi.

Kot da torej ne vemo, da je zgodovina jugoslovanskega socializma 
obenem kriptoliberalni projekt realnega federalizma nacij-držav in 
njihove omejene suverenosti, vzporednega obstoja Brionov in Golega 
otoka, antiimperialističnega gibanja neuvrščenosti in stalinistično-
-titoistične represije nad svobodo državljanov, odprave sleherne ob-
like nacionalizma in šovinizma v javni sferi in sistemske hegemonije 
srbskega unitarizma in nacionalizma nad vsemi drugimi narodi pred 
razpadom SFRJ. Zdi se, da ta dvojna narava nadnacionalne skupnosti, 
ki je na Zahodu veljala za svetilnik liberalnega multikulturalizma pod 
Titovo diktaturo s človeškim obrazom, vendarle ne dovoljuje, da bi jo 
uvrstili pod skupni imenovalec ene izmed postkomunističnih zgodb, 
predvsem zaradi njenega mračnega razpada. Toda njena differentia 
specifica je prav v tem, da je predstavljala idealnotipski model tota-
litarizma 20. stoletja. In prav zato je tako strahotno razpadla v krvi 
in pepelu. Vendar tudi vemo, da je to nujno, da bi lahko ideologija še 
naprej gladko funkcionirala v vseh možnih preobrazbah podob, besed 
in teksta. Nasilno dogajanje na Tiananmenu in zrušenje Berlinskega 
zidu tvorita epohalni dogodek vstopa v postzgodovinsko dobo. Njuna 
singularnost je enost v razlikah. 

Če gre za dogodek te vrste, potem je vprašanje, o čem sploh go-
vorimo, ko imamo vse, kar se je dogodilo z vstopom nekdanjih ko-
munističnih držav vzhodne Evrope in nekaterih balkanskih držav 
v EU, tj. razpad ZSSR in SFRJ, etnične vojne in verski fundamen-
talizem kot posledico globalizacije, za učinke, ki izhajajo iz svetov-
nozgodovinske drame novega začetka. Mar se te spoznavnokritične 
dileme ne da razrešiti tako, da izstopimo iz začaranega kroga miš-
ljenja, ki mu vlada zakon kavzalnosti? Vzrokov in posledic nečesa, 
kar imenujemo epohalni dogodek, očitno ne moremo obravnavati, 

S. Žižek, Ljubljana 1980, str. 103.



99

ne da bi dekonstruirali samo idejo narave in zakonov. Oboje, nara-
vo in t. i. »naravne zakone«, sta dekonstrukciji podvrgla že Marx in 
Darwin. Marxova kritika Malthusove demografske teorije, po kateri 
izvori hrane naraščajo po aritmetičnem, prebivalstvo pa po geome-
trijskem zaporedju, je pokazala, da se za takšno fatalistično zgodbo 
o naravnem determinizmu skriva ideološka maska kapitalizma kot 
sprevrženega sistema potreb. Z drugimi besedami, razvoj je vedno 
tendenčen, nikoli ni zakonit in neizbežen. Zato ni dialektike narave, 
kakršno je zastopal Engels, ampak samo dialektika človeške zgodo-
vine, ki spreminja naravo.

5. Permanentne krize

Nihče ni predvidel konca komunizma v vzhodni Evropi. Nihče 
si ni mogel misliti, da bo zrušenje Berlinskega zidu nekaj povsem 
drugačnega od Tiananmena in zločinskega posega kitajske vojske v 
študentske demonstracije. Seveda, sama nepredvidljivost sesutja sta-
bilnega sistema političnega vladanja nad ljudmi kot nad stvarmi brez 
osebnosti je bila predvidljiva, saj je totalitarni red, podobno kot nekdaj 
orientalska despotstva, samega sebe – venomer v nasprotju s temeljno 
»zakonitostjo« naravne distribucije moči na trgu – ohranjal s pomoč-
jo permanentnih kriz. Po leninističnih teorijah o imperializmu naj 
bi prav krize odlikovale ekspanzijo svetovnega kapitalizma. Names-
to permanentnih kriz je v socializmu vladalo permanentno izredno 
stanje proizvajanja notranjih in zunanjih sovražnikov v razmerah, ko 
so sam sistem v resnici ogrožale ekonomske napake in družbeno raz-
slojevanje.119 Mar ni za vse to edino mogoče pojasnilo tisto, ki prihaja 
iz teorije kompleksnosti (complexity turn)? Po tej teoriji se dogodki v 
naravi, družbi, gospodarstvu, politiki in kulturi odvijajo spiralno in 
fraktalno, brez naddoločujočega vzroka. Nikakršne železne zakoni-
tosti zgodovine ni. Konec zgodovine ima obliko indeterminističnega 

119 Slavoj Žižek, Did Somebody Say Totalitarianism? Five Interventions in the (Mis)
Use of a Notion, London-New York 2000.



100

kaosa. V njem ni več enega samega sistema moči in njenega regulira-
nja.120

Iz tega pa izhaja, da padec komunizma leta 1989 ne pomeni trium-
fa liberalne demokracije.121 Nasprotno, ta zakasnela, poslednja revo-
lucija znotraj moderne je transparentnost, presevnost materialistične 
narave neoliberalnega kapitalizma zgolj prignala do skrajnih kon-
sekvenc. Le-ta sam proizvaja svoje »duhovne« (ne)bližnjike – krščan-
stvo, islam in new age –, s tem ko vse, kar je, preobraža v informacijo/
blago, v objekt, ki je pripravljen za nadaljnjo uporabo. Ti (ne)bližnji-
ki so, podobno kot subverzivno kritični intelektualci kapitalizma in 
liberalne demokracije, sami integrirani v ta sistem celo tedaj, ko ga 
negirajo ali pa se, kot to velja, denimo, za ameriške ali pa ruske funda-
mentaliste, zatečejo v zapuščene pejsaže narave oziroma celo v podze-
mlje, v pokrajine, podobne onim iz filmov Tarkovskega, kjer čakajo na 
apokalipso. Ready-made globalnega gospodarstva, ki se hiperrealno 
odvija v virtualnem prostoru liberalne demokracije kot univerzalne 
družbe spektakla, je vso vzvišenost plapolanja novih zastav zreduciral 
na pragmatičnost žrtvovanja za svobodo. Seveda, žrtve so za napredek 
nekaj nujnega. Vendar gre v resnici za vprašanje: Žrtve za kaj? Za več 
človekovih pravic, demokracije, svobode medijev, gmotne blaginje 
potrošništva?

Zaradi tega dogodki leta 1989 nikakor niso bili radikalna revoluci-
ja obstoječega sveta. Šlo je za politično revolucijo zakasnele moderne 
na njenem obrobju. Zato naivni globetrotterski teoretiki, oboroženi z 
različnimi sociološkimi teorijami o prvi (trdi) in drugi (refleksivni) 
moderni, le stežka razumejo, zakaj je bilo neizbežno, da je bila tako re-
koč vsem postkomunističnim vladam po letu 1989 liberalna retorika 
tuja in da je bolj ali manj šlo za združbo propadlih nacionalistično-po-
pulističnih lažnih prerokov in mesijanskih žrtev komunizma. Pravo 

120 O tem glej: Žarko Paić, »Nakon kulture: teorije zaokreta i zaokret teorije u glo-
balno doba«, v: Zaokret, Zagreb 2009, str. 7–67.
121 Alain Badiou, »The Communist Hypothesis«, New Left Review, št. 49, januar-fe-
bruar 2009.



101

intelektualno paradigmo tega preobrata iz radikalnega disidentstva v 
času komunizma v državotvorno velikorusko hujskaštvo, obsedeno 
s pravoslavnim fundamentalizmom, predstavlja življenjska pot Ale-
ksandra Solženicina. Tisti, ki bi rad govoril o strahotah komunizma 
v 20. stoletju, mora prebrati Arhipelag Gulag. Kdor pa želi govoriti o 
moralno-politični bedi intelektualca po koncu komunizma in Berlin-
skega zidu, mu Solženicina ni treba brati. Solženicin je zgolj klasičen 
primer bede mesijansko-apokaliptične misije kulture po letu 1989 in 
njene preobrazbe v ideologijo.122 Ta zaobrat znane trditve, da je glo-
balna doba rezultat prehoda ideologije v vprašanje kulturnih identitet, 
je pravo branje realnega zaobrata zadev samih. Kultura je zdaj samo 
nova oblika neusmiljenega boja za identiteto v njegovih nenehnih 
preobrazbah.123

Realni trk kladiva ob Zid, kladiva kot enega izmed simbolov indu-
strijskega imaginarija komunizma, kot orodja delavskega razreda, ob 
srpu kot orodju kmetov, je resnični smisel tega dogodka. Vendar je bila 
ta osvojitev svobode zgolj pretveza za to, da si je eksistenca prisvojila 
gmotne dobrine, za katere je bila v realnem socializmu prikrajšana. 
Svoboda tako postane predpostavka padca v prostovoljno suženjstvo 
materialnemu delu, da bi se tako zagotovilo užitek v trošenju. Tedaj 
pa ta svoboda postane ničevna, tako kot utopija komunizma o kra-
ljestvu sreče in duhovne blaženosti brez egiptovskih loncev mesa. Tako 
so Mojzesovi sledilci na svoji poti v Kanaan namesto sanj o obljubljeni 
deželi začeli tu in zdaj ultimativno terjati presežek realnega, s tem pa 
tudi manko imaginarnega in simbolnega. Kar bo sledilo dvajset let 
pozneje, bo totalna transparentnost konca zgodovine – vrnitev k mu-
čnemu delu kot temelju etično-politične legitimnosti liberalnega kapi-
talizma v njegovi zgodnji fazi, po tistem, ko je za to padlo nekaj kolate-
ralnih žrtev aktualne svetovne finančne krize. Po repolitizaciji kulture 
kot kritike ideologije liberalne demokracije z njenima »preventivnima 
vojnama« za človekove pravice in demokracijo v Afganistanu in Iraku 

122 Žarko Paić, Moć nepokornosti: intelektualac i biopolitika. Izdanja Antibarbarus, 
Zagreb 2006.
123 Ivan Čolović, Balkan – Teror kulture, Beograd 2008.



102

vrnitev k temu monstruozno, prikazensko realnemu vse bolj postaja 
logična vrnitev v puščavo globalne ekonomije.124 Ta, ki vlada zgodovi-
ni, vlada ekonomiji in politiki nadzora nad svetom s pomočjo kulture 
(umetnosti, religije, znanosti). Tistemu, ki je iz zgodovine izključen, 
pa preostane kultura kot znamenje boja za golo identiteto (za jezik). 
Tertium non datur.             

Po Agambenu nespodbitno velja, da je Tiananmen dogodek, v ka-
terem se svet politično razpre kot spektakel. Za ta svet ne veljajo več 
stare liberalne in marksistične teorije o ločenosti politične države in 
civilne družbe. V omenjenem eseju Agamben pravzaprav prevzema 
Badioujeve postulate o državi. Badiou trdi, da se država danes legiti-
mira z drugačno vrsto artikulacije zmožnosti upravljanja s skupnostjo, 
kot je bila tista, ki je temeljila na oskrbovanju njenih prebivalcev in na 
reprezentaciji razredno socialnih interesov njenih državljanov/članov 
civilne družbe. Ne gre za to, da bi Agamben sprejemal postmoderne 
ideje o nihilizmu družbe spektakla (Debord v Baudrillardovi preoble-
ki), temveč za to, da po Heideggrovih sledeh izpelje radikalno trditev, 
da je sodobni kapitalizem v svoji kulturni podobi popolno udejanjenje 
postvarelosti in estetizacije človeka kot stroja želje. To pa je biopolitič-
no stanje onstran kulta humanistične kulture. Antropološki stroj v sta-
nju mirovanja postane enotnost stroja, človeka in živali. To postavlja 
pod vprašaj vse doslejšnje etične zahteve po revolucioniranju obstoje-
čega sveta.125 Seveda drži, da vladajoča politika po letu 1989 ni več boj 
za nadzor nad mehanizmom države, temveč boj med državo in ne-dr-
žavo (človeštvom), oziroma boj med »vključenimi« in »izključenimi«. 
Tako se je singularnost razpadle celote sveta premestila tja, kjer je že 
vedno bila – v realno politično ekonomijo neoliberalnega kapitalizma.

Vse to je bilo treba teoretsko osvetliti zato, ker je ta retrospektivni 
pogled na dogajanje padca Berlinskega zidu leta 1989 pogoj možnosti 

124 Slavoj Žižek, Paralaksa: za politični suspenz etičnega, Ljubljana 2004.
125 Giorgio Agamben, Das Offene: Der Mensch und das Tier, Frankfurt na Majni 
2002. [Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben, Odprto: človek in žival, prev. Vera 
Troha, Ljubljana 2011. Op. prev. ]



103

tega, da se približamo mračnemu razpadu Jugoslavije. To pomeni, da 
nikakor ne moremo sprejeti razširjenega zdravorazumskega stališča, 
da je novo rojstvo nacionalnih držav v vzhodni Evropi in na Balkanu 
samo posledica zloma realnega socializma. Prav tako tudi ni mogoče 
kar brez kritične distance obsojati nacionalizma vzhodnoevropskih in 
balkanskih postkomunističnih kulturnih elit. Te so samo uspešno in 
ideološko sistematično dvigovale hrup okrog nacionalne suverenosti 
držav, obenem pa so bile osrednji akterji pri tem, ko so se temeljne 
institucije nacionalnega gospodarstva po smešno nizkih cenah raz-
prodajale transnacionalnim korporacijam Evrope. Vzvišenost prvih 
trenutkov svobode v liberalnih demokracijah vzhodne Evrope so pri-
čakali z besedami o državljanih nove Evrope in z nacionalnim pato-
som brez nacionalizma. Ni naključje, da nosi Sloterdijkov esej o padcu 
Berlinskega zidu in združitvi Nemčije v letu 1989 patetičen naslov – 
Obljuba po nemško: Govor o lastni državi.126

6. Civilna religija – ponorelost patriotizma 

Nacionalne države so bile nujen okvir liberalne demokracije v 
Evropi v obdobju meščanskih revolucij konec 18. in v sredini 19. sto-
letja. Česar pa v resnici ne moremo poimenovati s pojmom revolu-
cije – na to je opozoril Ralf Dahrendorf –, so dogodki zaokreta v že 
zdavnaj dogodeno zgodovino. Demokracije ni brez ukoreninjenosti 
v tla, v domovino, v suvereno določen teritorij. Nacija-država je mo-
derni okvir eksistiranja demokracije. Zato je kozmopolitska demokra-
cija zgolj moralni postulat zoper morbidne oblike umazanosti v od-
nosu do državljanov »neavtohtonega« etičnega porekla, v odnosu do 
religiozne in kulturne identitete Drugih.127 Toda brez civilne religije 
svobode, ki se jo pogosto zmotno enači s ponorelim patriotizmom in 

126 Peter Sloterdijk: Versprechen auf Deutsch: Rede über das eigene Land, Frankfurt 
na Majni 1990.
127 Martha C. Nussbaum/Joshua Cohen (ur.), Za ljubav domovine: Rasprava o gra-
nicama patriotizma, prevedli Drinka Gojković in Slavica Miletić, Beograd 1999. 



104

šovinizmom, demokratične republike ostajajo brez delujočega subjek-
ta demokratičnih vrlin. Manjkajo jim »navade srca« in duša, ideali 
republikanskega izročila svobode, ki jih danes ponovno oživljajo celo 
neomarksistični kritiki neoimperialnega globalizacijskega reda, s tem 
ko se vračajo k izvorom ameriškega ustavnega republikanizma.128 V 
čem je potem temeljna težava z nelagodjem in nezadovoljstvom drža-
vljanov novih nacionalnih držav, potem ko so se te vključile v evropski 
red liberalne demokracije in tržnega gospodarstva? Ta težava sicer ni 
bila izražena, zato pa je bila že od samega začetka, kot temna senca 
prihajajoče »svetle prihodnosti«, nenehno navzoča v zavesti vseh pre-
bivalcev območja za Zidom od leta 1945 do leta 1989.

Kljub temu ali pa prav zato je prišlo do usodnega, nikakor ne zgolj 
komunikacijskega kratkega stika med dvema Evropama, zahodno in 
vzhodno, v katero s svojimi psihološko-političnimi narcizmi malih 
razlik (Freud) spadajo vse države z območja srednje Evrope in Balka-
na, ne glede na to, ali so že članice Evropske unije (tako kot Slovenija, 
Bolgarija in Romunija) ali pa so tik pred vstopom vanjo (tako kot Hr-
vaška). Zakaj je ta očitni narcizem malih razlik na Balkanu psiholo-
ško-političen? Zato ker se veže na zgodovinsko in politično-kulturno 
organsko povezanost narodov na skupnem območju, zaradi česar ni 
mogoče – tako kot je to mogoče v nekaterih drugih, etnično homoge-
nih državah – zgolj salonsko stresati besed o multikulturnosti, saj ta 
ne zgolj v Bosni in Hercegovini, temveč tudi v Črni gori, na Hrvaškem 
in v Srbiji tvori sámo socialno konstrukcijo identitete.129 Vse naciona-
listične politične elite v 90. letih so tudi po formalnem koncu vojne 
v nekdanji Jugoslaviji leta 1995, ko je prišlo do podpisa Daytonskega 
sporazuma, še naprej legitimno demokratično predstavljale oblast.

Kot psihološko-političen lahko poimenujemo tisti način artikuli-
ranja simbolne moči, v katerem se frustracije, paranoičnost, travme in 

128 Michael Hardt/Antonio Negri, Empire, Harvard 2000. [Prim. slov. prevod: 
Michael Hardt/Antonio Negri, Imperij, prev. B. Beznec, Ljubljana 2003. Op. prev.].
129 Prim. Vjeran Katunarić, »Od ‘bratskih naroda’ do ‘multikulturnog tržišta’: iza-
zovi europskoj matici na periferiji«, v: Lica kulture, Zagreb 2007, str. 73–86.



105

zgodovinsko nerazrešene fiksacije o lažni zgodovinski veličini lastne 
identitete prenašajo v sodobno politiko. Madžarski politolog István 
Bibó je to imenoval beda malih vzhodnoevropskih držav.130  Real-
na izvora moči v stanju postkomunizma sta seveda samo vojaška in 
kulturna elita, glede na to, da kultura kot ideologija določa funkci-
jo religije v postmodernem svetu fragmentirane identitete.131 V vseh 
socioloških anketah, ki so jih izvedli na Hrvaškem od 90. let pa do 
danes – verjetno pa enako, z morebitno izjemo Slovenije, velja tudi 
za druge nekdanje jugoslovanske republike –, so državljani na vpra-
šanje, komu najbolj verjamejo, odgovorili – cerkvi in vojski. Vera v 
tradicionalno-konservativne in avtoritativne strukture moči na edino 
nujen in logičen način povezuje balkanske kulturne elite in tamkajšnje 
post-war lords.132

»Nesporazum« je torej v tem, da so vse družbe in države onstran 
nekdanjega Zidu ekonomsko nerazvite, politično nestabilne in kultur-
no obsedene z mitom o sebi kot o žrtvi zgodovine ter o lastni veličini 
v izkrivljenem ogledalu. Od Velike Evrope se je nerealno pričakovalo, 
da jih bo rešila destrukcije kulturnega kapitala, ki so jo zakrivile same. 
Konec 80. let je kulturni kapital, še posebno v nekdanji Jugoslaviji, za-
znamovala dvojnost: z ene strani integrativni projekti liberalnih kul-
turnih in političnih elit znotraj pluralne komunistične nomenklature, 
z druge strani pa zaključna faza projektov nacionalističnih kulturnih 
elit, ki so merile na osvojitev politične oblasti na prvih demokratič-
nih volitvah leta 1989. Pri tem velja poudariti, da je bila prav kultura 
tista, v kateri so se artikulirali novi politični projekti demokratičnih 
pluralnih interesov, denimo v primeru slovenskega nacionalnega 
programa, objavljenega v Novi reviji, ali pa radikalne nacionalistič-
ne obnovitve ideje o Veliki Srbiji v Spomenici SANU, ki je naznanja-
la etnične vojne v nekdanji Jugoslaviji. V obeh primerih gre za vlogo 

130 István Bibó, Huszar Tibor, Szücs Jenó, Regije evropske povijesti, prev. Eva Grlić, 
Igor Karaman, Arpad Vicko, Zagreb 1995.
131 Prim. Zygmunt Bauman, Tekoča moderna,  prev. B. Cajnko, Ljubljana 2002.
132 O tem glej: Vjeran Katunarić, »Sirene i muze: kultura u sukobima i mirotvornim 
procesima u bivšoj Jugoslaviji«, v: Lica kulture, Izdanja Antibarbarus, Zagreb 2007.



106

intelektualcev oziroma kulturne elite kot predhodnikov vzpostavitve 
nacionalne države, le da z nasprotnim predznakom. V prvem prime-
ru gre za predznak nacionalne rekonstrukcije Evrope, v drugem pa 
za predznak geopolitične osvojitve vseh tistih priznanih nacionalnih 
držav/republik znotraj federalne zgradbe SFRJ, v katerih so živeli Srbi 
zunaj Srbije. Vlogi intelektualcev v srednjeevropskem in balkanskem 
stanju postkomunizma je prav zaradi mračnega razpada Jugoslavije 
posvečeno posebno mesto v analizi ene od najhujših sodobnih moral-
no-političnih »izdaj intelektualcev«.133

133 »Do najbolj spektakularne spotike intelektualcev pa je prišlo na Balkanu. Pisa-
telji in profesorji so igrali odločilno vlogo pri sprožanju vojne v Jugoslaviji. Posebno 
vodilni predstavniki srbskih in hrvaških intelektualcev so sistematično pripravljali 
hajko zoper mirno sožitje različnih etničnih skupin in se pri tem opirali na naci-
onalistične mite. Tistega, ki se je tem kampanjam upiral, so utišali ali pa pregnali. 
Le malo jih je vztrajalo. Več kot to k temu depresivnemu izvidu konca 20. stoletja 
nimamo dodati. V bogatih zahodnih državah je položaj drugačen. Kot je rekel neki 
ameriški filozof, imajo intelektualci v njihovih prestolnicah moral luck: doslej niso 
bili postavljeni na preskus. Ne samo zato, ker je bila tem državam vojna prihranjena. 
Pluralistične družbe od svojih pesnikov in mislecev enostavno ne pričakujejo več 
odrešilnih sporočil. Pisec, ki bi svoje občinstvo naslovil s Kleistovimi gestami ali s 
patosom Majakovskega, bi se zazdel smešen. Absurdno bi bilo predpostavljati, da bi 
Francoze, Nemce ali Švede lahko mobilizirali s pomočjo poezije. Tu pa tam se sicer 
pojavi kak veteran ali sektaš, ki bi želel prevzeti takšno vlogo. Vsem drugim pa je 
jasno, da ta umazani posel danes opravljajo drugi strokovnjaki. Besu, frustracijam 
in srdu publike danes oblike ne dajejo filozofi in pisatelji, temveč voditelji televi-
zijskih in radijskih oddaj, guruji, glavni uredniki, tiskovni predstavniki in drugi 
strokovnjaki za ‘odnose z javnostmi’. Literati in akademiki tako sploh ne prihajajo 
več v skušnjavo, da bi igrali pooblaščene govornike naroda, razreda ali pa katerega 
drugega velikega kolektiva in upravljali z vnetljivo tvarino, ki bi lahko pripeljala 
do naslednjega masakra. Vsaj v tem pogledu je to, da je zapisana beseda izgubila 
avtoriteto, pravi blagoslov. Z globalnega stališča pa je to slaba uteha. V nekaterih 
regijah so vzgibovalci sovraštva iskani tako kot še nikoli doslej. Na vseh celinah so 
plemena in verske skupnosti, ki menijo, da so tlačene in ponižane. Ogorčene in pri-
krajšane skupnosti so hvaležne slehernemu, ki lahko v javnosti artikulira njihov bes 
in sovraštvo. Kandidatov za to pa bo vedno nekaj. Bodisi na Balkanu, na Bližnjem 
vzhodu, v Magrebu ali na Kavkazu, v Afriki ali pa na indijski podcelini – nikoli 
doslej še ni bilo tako dobrih obetov za to, da intelektualci postanejo vzgibovalci 



107

7. Za mračnim razpadom

Mračni razpad Jugoslavije in etnične vojne na Balkanu so najprej 
stvar tistega, kar se še vedno privzdignjeno imenuje ideja Evrope. 
Ne pozabimo, da so se te vojne končale zaradi Amerike, in ne zaradi 
Evrope. To dejstvo je nekaj samoumevnega in obenem škandaloznega. 
Samo po sebi se namreč umeva, da ima Amerika v obdobju globalne-
ga nereda v svetu po koncu hladne vojne vlogo hegemona in absolu-
tnega vladarja. Škandalozno pa je to, da Evropa še naprej ostaja ujeta 
v svoj melanholični projekt razsvetljenstva, ki se na novo utemeljuje v 
kulturi. Politično nemoč Evrope kompenzira njen delež v gospodar-
skem zasužnjevanju sveta s pomočjo t. i. mehke neoliberalne ekono-
mije. Vodilna evropska filozofa, Jürgen Habermas in Jacques Derrida, 
sta leta 2003 napisala manifest v obrambo ideje Evrope pred ameriško 
politično hegemonijo in pred imperialnimi zahtevami transnacional-
nih korporacij po tem, da je treba ves svet zvesti na profit. Terjala sta 
udejanjenje novega razsvetljenstva in se zoperstavila protirazsvetljenj-
skim tendencam v aktualni politiki in kulturi Evrope:

(1) obnovi ideje o enotnosti države in cerkve v novi krščanski 
Evropi, (2) preobrazbi politike v postpolitiko, ki bo nevtralno 
tehnično početje menedžerjev in populističnih tehnokratov, (3) 
nujnosti privatizacije javnega sektorja, zaradi katere naj bi bilo 
tržno gospodarstvo učinkovitejše, (4) obnovitvi evropocentriz-
ma v politiki in kulturi.

Edina brezpogojna stvar pri obrambi Evrope tako pred padcem 
Berlinskega zidu kot tudi po njem je radikalno novo razsvetljenstvo. 
Toda to bi moralo prežeti obe Evropi, zahodno in drugo, nerazvito, 

sovraštva. Lahkomiselno bi bilo, če bi to nevarnost podcenjevali.«  – Hans Magnus 
Enzensberger, »Hassproduzenten. Eine Erinnerung«, v: Zickzack: Aufsätze. Frank-
furt na Majni 1999, str. 104–105.     



108

koruptivno, ki stavi velika pričakovanja v izdatno finančno pomoč 
razdejanim nekdanjim socialističnim nacionalno-državnim gospo-
darstvom in vse vlaga v življenjski slog potrošniškega hedonizma, 
ki postane edina etična maksima nove dobe: »Delo užitka na  sebi!« 
Prav zato pride do tega zgodovinsko nerazrešenega nelagodja v neza-
vednem kot simbolnem druge oziroma »nedoletne« Evrope, ki se ni-
kakor ne zmore osvoboditi Očeta/Zakona. Tega je že od vedno iskala. 
Tako je bilo tudi tedaj, ko je bila še v stanju komunističnega suženjstva 
in po drugi strani podložniškega malikovanja krščanstva, ki je sicer 
sodelovalo v boju za demokracijo, a samo z mislijo na sesutje komu-
nizma, ne pa tudi na izpolnjenje idej liberalnega demokratičnega Za-
hoda. Zato ni nič nenavadnega, da sta Habermas in Derrida kot samo 
iztočnico prihodnje evropske ustave predvidela prazno mesto božjega 
v dobi postmoderne politike nezvedljivih razlik in svetovnonazorske-
ga pluralizma.

Kjer je religija le eden izmed členov civilne družbe, je ideologija 
postala postpolitični boj za vrednote. V postkomunističnih državah in 
družbah pa je stanje povsem drugačno. Tu je religija državno-politič-
no vprašanje ideološke legitimnosti politike, ki bo množice do skrajnih 
meja znosnosti strašila s povojnimi komunističnimi zločini in z odstra-
nitvijo križa iz okrožja javnosti. In to zato, da bi nacionalizem imel svojo 
večno zgodbo mita in izročila kot obrambo pred dolgočasjem in odča-
ranostjo modernosti.134 Alternativa politični vladavini Amerike v glo-
balnem redu moči se zopet nahaja v tistem, kar je najbolj krhko – v kul-
turi. Nemoč Evrope oziroma njena politična institucionalna odvisnost 
od ameriške politike zdaj kompenzira melanholično vračanje k stanju 

134 Jürgen Habermas/Jacques Derrida, »After the War: The Rebirth of Europe«, 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. junija 2003. Glej tudi: Jürgen Habermas/Josef 
Ratzinger, Dialektik der Sekularisierung: Über Vernunft und Religion, Freiburg-Ba-
sel-Dunaj 2005, in Jacques Derrida/Gianni Vattimo, Die Religion, Frankfurt na 
Majni 2001. – [Prim. slov. prevod: Jürgen Habermas/Jacques Derrida, »Povojni 
preporod Evrope«, v: Nova revija, št. 259-260, november-december 2003; Jürgen 
Habermas, »Prispevek k razpravi s kardinalom Ratzingerjem«, v: Nova revija, št. 
273-274, januar-februar 2005. Op. prev.]



109

»velike evropske kulture«. Pomenljivo pa je, da Francoz in Nemec, oba 
velika misleca 20. stoletja, govorita samo to, kar aktualna francoska in 
nemška politika v EU tudi realno počne. Pod masko heglovske ideje o 
zgodovinskih narodih kot »lokomotivah razvoja« ponavljata stare im-
perialne fraze o velikih in malih narodih, o »pravi« Evropi in o oni dru-
gi, »nedoletni«, ki jo je treba šele prosvetliti.

Na vprašanje, zakaj se je dogodil tako strahoten, mračen razpad 
komunizma v nekdanji Jugoslaviji, z najhujšimi oblikami genocida, 
etničnega čiščenja in rušenja mest (Vukovar, Sarajevo, Srebrenica), 
ni mogoče sovisno odgovoriti. Zdi se, da je ob racionalnem uvidu v 
objektivna ideološko-politična sovisja vzrokov, ki so pripeljali do tega, 
na eni in iracionalno, skorajda ezoterično zgodbo o neki mračni skriv-
nosti balkanskega geopolitičnega prostora kot nekakšne zaklete ladje 
norcev, ki se je nikoli ne bo dalo pacificirati, na drugi strani, odgovor 
le v radikalnem zavračanju kulturnega determinizma. Kot je to v svo-
jih esejih lepo opisal Enzensberger: to vojno so pripravile kulturne 
elite, predvsem tiste tradicionalistično-nacionalistične. 

Ob tem pa se nam venomer zastavlja vprašanje: so bile te elite de-
jansko tako močne ali pa so bile gole izvrševalke neke politične de-
strukcije, tistega, kar bi bilo navsezadnje mogoče storiti tudi brez to-
likšnih nepotrebnih žrtev za nacijo-državo, ki v globalni ureditvi nima 
nikakršne realne moči? Naša temeljna trditev je naslednja: padec Ber-
linskega zidu je bil za dogajanje na ozemlju nekdanje Jugoslavije zgolj 
signal za začetek ambivalentnega razgrajevanja/vzpostavljanja za-
kasnelih nacij-držav, ne pa tudi signal razprtosti svobode za radikalne 
demokratične projekte političnega emancipiranja od ideologije kolek-
tivizma. Danes, dvajset let pozneje, je to povsem razvidno. Tako tisti, 
ki so najbolj krivi za vse strahote »potovanja na konec noči« (za Srbijo 
z njenim nacionalistično-komunističnim projektom hegemonizma 
pod vodstvom Slobodana Miloševića), kot tudi tisti, ki nosijo manj-
šo mero krivde (Hrvaška z »operetno diktaturo« Franja Tuđmana v 
90. letih), imeli pa so podoben projekt lastne politike identitete, se ne 
morejo izogniti sporočilu, ki v svoji patetični privzdignjenosti zveni 
boleče streznitveno in hkrati osvobajajoče, četudi je bilo zapisano kot 



110

credo dokončnega odstopa od kakršne koli prenove kakšnega poseb-
nega poslanstva Nemcev v novi globalni ureditvi sveta. Na Nemce ga 
je naslovil Peter Sloterdijk:

»Za nas ni večjega zla od teh nacij-maternic, od teh vase sr-
kajočih domovin, od teh velikih, bolehnih materinskih boginj s 
svojim alegoričnim oprsjem, zastavami in solzami in s svojimi 
junaškimi sinovi, ki jih najprej nekam pošljejo, da bi storili kaj 
velikega, potem pa jih vsrkajo nazaj vase, v vlažen grob, poln 
obljub, ki je seveda maternica za porojevanje novih junakov do-
movine – saj poznamo to zgodbo. Dosti nam je te polreligiozne 
nacionalne pornografije, polne žrtev.«135

         
8. Vrnitev k novi iluziji?

Tisti, ki govori o balkanizmu kot iracionalizmu in barbarstvu, namreč 
nenehno zgolj modernizira stare teoretske zgodbe o dveh Evropah – o 
Evropi racionalnega razsvetljenstva in o drugi Evropi, v kateri živijo »ple-
meniti divjaki«. Prav to je rojstno mesto tiste politike, za katero je kultura 
osrednja točka, s pomočjo katere je mogoče pojasnjevati različne konflik-
te. Na ta način interpretacijo svetovnozgodovinskega dogajanja moderne 
zavestno premesti v sarkofag mračnih in primordialnih sil.136 

Sintagmo francoskega neomarksističnega filozofa Alaina Badiou-
ja o mračnem razpadu, ki jo nenehno omenjamo, je treba razumeti 
kot metaforo, ki zadene prav ta razcep na dva pola. Svetlega razpada 
očitno ni ali pa se ga zgolj predpostavlja kot nekaj, kar izhaja iz odsot-
nosti prelivanja krvi. Po navadi mirni razpad Češkoslovaške na Češko 
in Slovaško jemljejo kot dober zgled tega, vendar ta zgled ne more 
veljati kot pravilo, saj Čehi nad Slovaki nikoli niso dominirali s poli-

135 Peter Sloterdijk, Versprechen auf  Deutsch: Rede über das eigene Land, str. 76.
136 Prim. Samuel P. Huntington, Spopad civilizacij, prev. Barbara Simoniti, Ljublja-
na 2005.



111

tičnim hegemonizmom, nasploh pa je omenjena situacija že v temelju 
različna od konteksta vzpostavljanja nacij-držav na Balkanu. Že v tej 
sintagmi sami je nekaj vznemirljivega – mračni razpad. Vendar ni te-
žava v tem, da je razpadlo nekaj takega, kot je bila Jugoslavija, temveč 
v tem, kako je to razpadlo in kakšne bodo posledice tega za prihodnje 
družbene odnose, za politične igre moči in za kulturno sodelovanje 
med narodi, državami in posamezniki v prostoru, ki je nesporno ne-
kaj integriranega, prežetega s sorodnimi in obenem različnimi zgodo-
vinskimi, družbenimi in kulturnimi odnosi.

Če je stanje postkomunizma stanje, ki kulturo kot edino še preos-
talo zatočišče in tolažbo pred brezobzirno logiko neoliberalne globa-
lizacije postavlja v prazno središče moči, potem to stanje ni nekakšno 
prehodno obdobje postpolitike konca zgodovine, za katero sta zna-
čilna vse-enost in nevtralnost, temveč gre prav za praznino, ki zazeva 
med tistim, kar je bilo pred padcem Berlinskega zidu, in onim, kar 
je po njem. Ni mračen samo razpad, še bolj mračne so njegove po-
sledice: razdejana gospodarstva novih nacionalnih držav na Balka-
nu, omejena suverenost teh držav, ki v globalni ureditvi spominjajo 
na morbidne Arkadije in na eksotična karavanska počivališča, valo-
vi emigrantov, ki se zgrinjajo v obljubljene dežele Zahoda, kulturni 
kapital v razbitinah, elite družbene moči v objemu Cerkve, vojske in 
lokalno razmreženih mafij in – navsezadnje in do skrajnosti iluzorno 
– privid blaginje znotraj medijskega proizvajanja življenjskih slogov 
slavnih in bogatih zvezd iz podzemlja nove hibridne kulture, ki v sebi 
spaja nezdružljivo – primitivizem in dekadenco, arogantnost in pa-
triotizem. Stanje postkomunizma, v katerem se kultura pojavlja kot 
nova ideologija, lahko imenitno opišemo z znanim reklom ameriških 
marincev: situation normal, all fucked up! 

Zdi se, da obeti za preokrett takšnega stanja tudi na daljši rok niso 
realni. Razlogi za to pa so strukturni. Spremenimo lahko zgolj simbol-
ne izvore moči, tako da na demokratičnih volitvah zamenjujemo tiste, 
ki v državah in družbah jugovzhodne Evrope vladajo politično. Mo-
dela neoliberalnega gospodarstva, ki sleherno obliko socialnega inter-
vencionizma prenese le, dokler je to v interesu prihodnje akumulaci-



112

je profita, pa ni mogoče spremeniti brez radikalne spremembe same 
smeri globalizacije. Tisto najbolj monstruozno v celotni zgodbi, tisto, 
kar se imenuje moč identitete, ta prikazenska, fantomska kultura kot 
hologram načina življenja etničnih skupin v dobi nacionalizma brez 
naroda in naroda brez nacionalizma, pa se najbolj upira vsem doslejš-
njim izzivom od zunaj. To je tudi razlog, zakaj so skorajda vse kritične 
analize mračnega razpada po padcu Berlinskega zidu predvsem kul-
turološke, tudi tedaj, ko skušajo svojo kritiko podložiti z brezobzirno 
logiko ekonomskih dejstev. Zaradi tega melanholija ni le samoumevni 
način iluzornega vračanja v dobo, ko je želeti si še pomagalo, kot se gla-
si naslov ene izmed poem Petra Handkeja, temveč tudi samoumevno 
poskušanje, da bi vzpostavili spoznavni most med različnimi bregovi, 
na katerih so še naprej izobešene zastave kulture kot nove ideologije. 
Te zastave se zgolj zamenjujejo, v skladu s spreminjanjem vladajočih 
simbolov moči. Kar pa se, nasprotno, upira in nenehno traja, je to, da 
ob trku s pošastno resnico realnega stanja stvari vedno obstaja mož-
nost, da se v odprtosti novega dogodevanja resnice zaobrne smer kon-
ca zgodovine in da se na novo krene proti znamenjem duha časa.

To pošastno bajnost odprtosti onega prihajajočega v svoji refleksiv-
ni pesnitvi Ahimsagita izreka slovenski neoavantgardni pesnik Franci 
Zagoričnik. Pesniški izjavi ni več kaj dodati, ker je v njej že tako vse 
odtegnjeno, če je že kdaj obstajala vsaj iluzija, da obvladujemo same 
sebe in svojo (ne)gotovo usodo.

Zid se drobi med prsti.

Pobegli so nevarni kuščarji.

Vse je izsušeno in snažno. 137

137 Navedeno po: Franci Zagoričnik, To je stvar, ki se imenuje pesem, Maribor 1972, 
str. 93. Op. prev.



113

PESSOA? 

Metafizična norost epohe

                                
Nalivnemu peresu, naočnikom in vonju poslikanega traku.

                                                            Iz dela Eros e Psique

Uvod 

Če k mišljenju kot stroju somnambulnega pisanja v delu Fernan-
da Pessoe pristopimo naravnost, to ne pomeni, da bomo zajeli celoto. 
Brez nujnih paradoksov in aporij samega dejanja diskurzivne pusto-
lovščine ne bomo prispeli nikamor. Že vnaprej se velja sprijazniti s 
tem, da ta nemožnost heremenevtičnega ali pa semiotičnega pristo-
panja k njegovemu delu hkrati predstavlja odprto področje preklaplja-
nja med stili in formami drame izpisovanja singularnosti. Nikakršne 
apriorno dane osebnosti ni, nobenega vrhovnega transcedentalnega 
»jaza«, ki bi nam bil zanesljiva začetna opora pri tem, kar bo sledilo 
– pri razstavljanju in razklepanju skrivnosti Pessoevega mišljenja, v 
katerem se filozofija in umetnost, v tem ko se preklapljata ena v drugo, 
na isti poti zbirata in se obenem razdvajata. Če pri poskusu preniknje-
nja v labirint njegovega pisanja ostanemo brez tistega, kar Judith Balso 
že v naslovu svoje inspirativne knjige poimenuje »metafizično tihota-
pljenje«138, kaj nam potem še preostane? Mogoče bi lahko napotilo za 
vstop v ta labirint našli v nekem fragmentu Knjige nespokoja Bernarda 
Soaresa (Livro do Desassossego por Bernardo Soares). V njem se verje-
tno na najbolj luciden način prikaže temeljni problem odnosa mišlje-
nja in pisanja iz duha metafizičnega razumevanja stvari nasploh.

138 Judith Balso, Pessoa, The Metaphysical Courier, New York-Dresden 2006.



114

»Metafizika se mi je vedno zdela podaljšana oblika pritajene 
norosti. Če bi poznali resnico, bi jo videli; vse drugo je sistem in 
okolica. Če o tem razmišljamo, je zadosti ugotovitev, da je veso-
lje nedoumljivo; skušati razumeti ga pomeni biti manj kot člo-
vek, saj biti človek pomeni vedeti, da vesolja ne doumemo.«139

 
Pessoa besedo metafizika v pridevniški obliki pogosto uporablja za 

različne fenomene. Enako velja tudi za besedo misterij. V tem je tre-
ba zagledati prav tisto, kar v navedenem fragmentu takoj pade v oči. 
Metafizika je namreč slepilo in privid v estetskem pomenu te besede. 
Obenem pa gre tudi za način človekovega mišljenja, ki se temu podarja 
iz nujnosti njegove dvosmiselne eksistence: kot bitja, ki občuti in trpi, 
in kot bitja, ki prestaja tesnobne trenutke soočenosti z dramo prebiva-
nja. Če je tu metafizika norost, potem ta diagnoza pove nekaj povsem 
drugega kot nauk psihoanalize. Za Freuda se glavna maksima glasi ta-
kole: Kjer je bilo ono, mora postati jaz. (Wo Es war, soll Ich werden.) Ta 
razsvetljenski »racionalizem« le z drugačnimi sredstvi – z odkritjem 
nezavednega kot jezika – izhaja iz ideje, da je jastvo oz. sebstvo tisto 
»ono«, ki vlada našemu arhipelagu želja in z njim upravlja. Tega sicer 
res ne počne več iz središča uma, temveč iz razpolege [razmještenosti] 
žive telesnosti. Toda metafizike se ne prevlada z njeno sprevrnitvijo. 
Tako se jo le postavlja z glave na noge. Pessoa torej norosti ne razume 
kot bolezen mišljenja in uma. Gre le za neki drugačen način mišlje-
nja. In to mišljenje iz razlike identiteto konstituira kot tokovanje sanj 
in kot kontingenco pomnoženih »jazov«. Poreklo teh »jazov« pa je 
onstran vsakršne replikacije nekakšnega praizvirnika (arché). V tem 
se Pessoev zastavek povezuje z odstrtjem neobstoja prvega vzroka in 
poslednjega smotra (télos) dogajanja. Če je tako, potem metafizika ni 
samo norost. Je tudi nujno slepilo, ustvarjeno zato, da bi človeku po-
delilo nekakšno nadomestno uteho, da Bog morebiti obstaja in da je 
svet mogoče smiseln. Zato ima Christel Baumgart prav, ko trdi, da 

139 Navedeno po: Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, prev. Barbara Juršič Terse-
glav, Ljubljana 2001, str. 96. Op. prev.



115

so za Pessoo metafore in figure književnosti kot paradigme umetno-
sti nasploh, saj je zanjo jezik pogoj možnosti svetovnosti sveta, isto 
kot to, kar Nietzsche pripisuje jeziku filozofije: da je nadomestilo za 
resnični videz stvari v njihovem sijaju. Zato se umetnost odvija po 
dvojnem kodu: je hkrati »avantgardna dekadenca« in »dekadentna 
avantgarda«.140

V Pessoevem primeru to daljnosežno vpliva na razumevanje »nje-
govega« pesniškega mišljenja oziroma logike, ki sloni na modelu apo-
rije in paradoksa. To, kar je za klasično metafiziko enotnost kraja in 
časa, kar je tudi nekakšen Aristotelov temeljni zakon estetske oprede-
litve sveta, upovedane v Poetiki, kot ujemanja substance stvari in reda 
pomenjanja v okrožju sklada sveta, se pri njem povsem preobrne in 
negira. Namesto logike ali – ali je pri Pessoi hkrati vse pozitivno in ne-
gativno, možno in resnično – v znamenju logike in – in. Zato moramo 
imeti pred očmi dve metafiziki in glede na to dva aspekta »metafizične 
norosti«:

(1) aristotelovsko s temeljnimi načeli, ki jih novoveška filozofija 
in znanosti prevzamejo pod geslom načela zadostnega razloga (prin-
cipium rationis), razvija pa se v misli Descartesa, Kanta in Leibniza;

(2) nearistotelovsko, ki predstavlja poskus, da bi se snu, sanjari-
jam, izmišljijam,  fantazmagorijam, domišljiji v produktivnem pome-
nu novega, estetskega spoznanja priznalo prvenstvo pred racionalnim 
modelom spoznanja in praktičnega osmišljanja sveta.

Fernando Pessoa je s heteronimom Álvara de Camposa to najbolj 
plodno izrazil v manifestnem besedilu z naslovom »Zapisi o nearisto-
telovski estetiki« iz leta 1924. Sploh ni nenavadno, da se ta filozofski 
tekst o »novi estetiki« ogrinja v jezik zastopnika evropske zgodovinske 
avantgarde. Izreka ga kar celotna osebnost radikalnega pesnika, po-
morskega inženirja in pisca avantgardnih manifestov, kakršen je bil 
Campos. V tem tekstu z vulkansko močjo vre na plan vodilna misel, 

140 Christel Baumgart, »Das Perspektivische bei Friedrich Nietzsche und Fernando 
Pessoa«, dostopno na http://www.textfinding.de/Pessoa.htm 



116

da moramo ideji lepega, katere vrhunec je Aristotelova estetika, iz ka-
tere izhaja prvenstvo uma nad občutenjem, zoperstaviti idejo moči, ki 
se rojeva iz izvornega občutenja. Zakaj? Camposov odgovor je eno-
značen.

»Vsakršna umetnost izhaja iz občutenja in na njem tudi 
temelji. Medtem ko aristotelovski umetnik svoje občutenje 
podreja pameti, zato da bi ga lahko naredil za človeškega in 
vseobčega, tj. da bi iz njega naredil nekaj dostopnega in prijet-
nega ter tako z njim zasužnjil druge ljudi, nearistotelovski ume-
tnik vse podreja svojemu občutenju, vse preobraža v njegovo 
substanco, zato da bi ta postala – četudi svoje občutenje naredi 
za nekaj tako abstraktnega, kot je pamet (a pri tem to nikakor 
ne neha biti občutenje), emitivnega kot volja (a vendarle ni vo-
lja) – emitivno abstraktni občutenjski plamen, ki je zmožen dru-
ge, naj to želijo ali ne, prisiliti, da občutijo, kar je občutil sam, ki 
lahko druge obvladuje s pomočjo nerazložljive moči … […] Ko 
je ‘ideja’ lepote ‘ideja’ občutenjskosti, ko je emocija, ne pa ideja, 
občutenjsko razpoloženje nekega temperamenta, ta ‘ideja’ lepo-
te postane moč […]«141

Z metafiziko se v zgodovini zaznamuje dvojnost svetov, tistega »re-
alnega« in onega, ki se zoperstavlja zvajanju življenja na računanje, 
načrtovanje in konstruiranje. Zato je ta usodnostna beseda iz globin 
izročila za Pessoo, tako kot je bila tudi za Heideggra in Wittgensteina, 
tudi sama svojevrsten misterij. Razlog za to je v jeziku, s katerim upo-
vedujemo svet kot tak in svet človeške eksistence. Zato misterij ni tisto 
»misteriozno« v nerealnem, temveč sama realnost, ki se kaže v modal-
nih kategorijah nujnosti, resničnosti in možnosti.142 Zakaj je tako? Iz 

141 Alvaro de Campos, »Bilješke za jednu nearistotelovsku estetiku«, v: Fernando 
Pessoa, Izabrane pjesme, prev. Mirko Tomasović, Zagreb 1997, str. 252–253.
142 Glede tega prim. Simon Critchley, »Surfaciality: Some Poems by Fernando 
Pessoa and by Wallace Stevens, and the Brief Sketch of a Poetic Ontology«, dosto-



117

enostavnega razloga, ker se odločitev o poti mišljenja kot kontingen-
tnosti vzpostavlja kot faktičnost brez alternative. Kar je bilo in kar se je 
dogodilo, je bilo oz. se je dogodilo le tako-in-tako. Četudi so mogoče 
obstajale še druge možnosti, pa se te niso izpolnile. Ko se s Platonom 
prične spopad med idejami in resničnostjo, je že na delu razdvajanje 
tistega, kar pripada filozofiji, in tistega, kar pripada umetnosti. Pri tem 
se vedno izhaja iz kraljestva večne in obstojne biti, potem pa se sestopa 
k ravnem premenljive pojavnosti. Pessoevi filozofski teksti to dvojnost 
razdelujejo veliko bolj natančno in strožje. To se odvija v okviru sinte-
ze izkustva racionalizma in perspektivizma. Ta tako rekoč nemogoča 
sinteza Kanta in Nietzscheja se v njih razreši v poskus, da bi se mislilo 
ekstatično. Pravo življenje privira iz onirične zagonetke čutenjskosti 
telesa. Vendar gre pri Pessoi, v nasprotju z Artaudom,143 ki je telo do-
jemal metafizično, v njegovem odklanjanju od nečistosti seksualnega 
porojevanja, za poetično kozmogonijo občutenja. To je opazno v vseh 
»utelešenjih« njegove pisateljske eksistence. Biti za Pessoo pomeni pi-
sati. Človek kot homo scribens iz življenja dela Knjigo druge narave 
oziroma, bolje, naravo knjige kot resničnega življenja Drugega.

Če se človeka ne da opredeliti drugače kot iz izkušnje te »metafizič-
ne norosti«, potem je njegova usoda – poskusiti prebolevati to bolezen 
z njenimi lastnimi sredstvi. To pa so predvsem sen, sanjarije, fantaz-
magorije, beg v izmišljijske pokrajine pomnogoterjenega sebstva, vse 
do skrajnih meja, ki ločujejo bit in nič. Težava, kako pristopiti k Pessoi, 
se kaže že v tem, da je njegov veličastni opus v formalnem smislu raz-
noterih del (poezije, proze, teozofije, ezoterike, filozofije, političnih 
tekstov, dram, dnevnikov, pisem) tako rekoč nemogoče urediti v kak 
sistem. Niti najmanj se ne zdi primerno, da bi mu podelili avro »dela« 
(oeuvre), vsaj ne na način, ki predpostavlja linearnost časa in zaokro-

pno na http://www.enl.auth.gr/gramma/grama06/critchley.pdf 
143 Prim. Žarko Paić, »Dođi, o kraljestvo nerođenoga: Antonin Artaud in postme-
tafizičko insceniranje umjetnosti kao života«. V: Posthumano stanje: Kraj čovjeka i 
mogućnosti druge povijesti,  Zagreb 2011, str. 273–313.



118

ženost tistega, kar Maurice Blanchot imenuje »literarni prostor«.144 
Prostor Pessoevega pisanja tudi ni istoznačen s prostorom mišlje-
nja, kakor ga v 20. stoletju na Zahodu vzpostavlja »kanon« moderne 
umetnosti. Njegove intervencije so dosti bližje sodobni izkušnji, ki 
poteka po robovih in vozliščih mreže tekstualnosti. Tu ni več odločil-
no priznavanje avtorstva in podpisa s fiksno identiteto. Namesto tega 
se soočamo s sledenjem fluidnemu in nestalnemu »subjektu«. Derri-
da in Lacan ga imenujeta decentrirani subjekt, Deleuze pa mu dodeli 
pravico do izgube slehernega obstojnega središča enostavno zato, ker 
je vprašanje subjekta postalo vprašanje metamorfoze njegovega posta-
janja v ménah stanj. Subjekt se, paradoksalno in aporetično, konstrui-
ra s svojo desubjektivacijo. Bolj daleč kot gre raztemeljenje njegovega 
»bistva«, toliko bolj se bližamo tisti vrsti estetskega objekta, za katero 
velja pravilo, ki ga je v svojih dnevniških zapisih formuliral Paul Klee v 
naslednjem uvidu: »Zdaj so objekti tisti, ki opažajo mene.« Kdo potem 
koga misli – Pessoa svoje heteronime ali pa so ti avtonomni objekti 
samolastne literarne volje do moči iz duha razlike in drugosti?

1. Mišljenje kot pisanje  

Zaradi mišljenja kot pisanja Pessoa predstavlja izjemen in enkra-
ten primer transgresije vseh dotlej vzpostavljenih pravil o identiteti 
in obstojnosti figur, kakršni sta filozof in pisatelj. Obe se sicer vežeta 
na »geometrijo brezdna« samega jezika. Okovi, ki ju držijo, da ne bi 
poniknila v brezkončne črne luknje tega brezdna, pa so rezultat zgo-
dovinske dediščine metafizike. Filozof misli v pojmih, pesnik se kot li-
terat ukvarja z občutenji. To nas ponovno vrača k simultanemu branju 
Nietzscheja in Pessoe. Spomnimo se, da je Nietzsche v svojem »estet-
skem obratu« zahteval, da se mora filozofija prežemati z umetnostjo. 
V tem je bil predhodnik vseh mislecev-pisateljev, ki so težili k temu, 

144 Prim. Maurice Blanchot, Književni prostor, prev. Vladimir Šeput, Zagreb 2015. 
– [Prim. slov. prevod: Maurice Blanchot, Literarni prostor, prev. Jaroslav Skrušny, 
Ljubljana 2012. Op. prev.]



119

da bi drugačno pot samolastne odločitve, da bodo pisali prav zunaj 
toka modernizma in njegovih silnih novih teženj ter celo zoper njega, 
prebíli na filozofski način. Nekatere od teh poti so, kot to velja za Fran-
za Kafko, postale »novi kanon«, recimo s kinematičnim slogom pisa-
nja, s časovno umreženostjo dogajanja v smislu pretekanja nenehnega 
zdaja in s prostorsko reorganizacijo, ki terja razposedenost, disemini-
ranost subjekta in heterogenost jezika v njegovem praktičnem udeja-
njenju.145 O samolastnosti Pessoevega projekta prežemanja filozofije 
in umetnosti, v katerem izhaja iz singularnosti občutenja, iz tistega, 
kar so v srednjeveški teologiji imenovali nominalizem, predpostav-
lja pa prvenstvo gibanja enkratnosti in neponovljivosti posamezne-
ga bitja pred univerzalno bitjo, priča predvsem avantgardno gibanje, 
imenovano senzacionizem. S tem ko Pessoa vzpostavlja »pluralni li-
terarni prostor« in sloge onkraj hegemonije Enega in Edinstvenega, 
si prizadeva vse sloge umrežiti v mrežo soobstajanja146 To bi lahko 
poimenovali projekt singularnosti »absolutne razlike«. Avtonomnost 
vsakega od načinov pisave, v skladu s katero se uobličujejo njegovi 
najpomembnejši heteronimi in polheteronimi, namreč izhaja iz pra-
kse nenadne (emergentne) izjeme. Prav ta ustvarja pravilo. Senzacio-
nizem s svojo zahtevo po zavračanju klasicizma torej ni le portugalska 
različica futurizma in njegovega oholega določanja avantgardne poti v 
bodočnost. Namesto tega Pessoa sledi možnosti, da bi bila kozmopo-
litska občutenjskost nekakšna predpostavka lokalno-nacionalne kom-
ponente tistega, kar je lastno epohi z njenim kultom destrukcije, ino-
vacije in eksperimenta. 

O Pessoevem poetičnem modernizmu in njegovih samolastnih iz-
mišljijah Drugega, ki jih je poimenoval heteronimi in polheteronimi 
in o čemer bomo v pričujočem razmisleku še podrobneje razpravlja-

145 O tem glej: Gilles Deleuze in Felix Guattari, »Kafka: U prilog manjinskoj knji-
ževnosti«, prev. Ugo Vlaisavljević, Europski glasnik, št. 18/2013, str. 589–687. [Prim. 
Deleuze/Guattari, Kafka. Za manjšinsko književnost, prev. Vera Troha, Ljubljana 
1995. Op. prev.]
146 O tem prim: Nuno Felipe Ribeiro, »Pessoa – the plural writing and the sensati-
onist movement«, v: Hyperion, št. 2/2010 (november), str. 79 (74–95).



120

li, je bilo že veliko povedanega. Naj zadostuje, če omenimo, da ima 
Harold Bloom v svojem delu Zahodni kanon (The Western Canon) 
iz l. 1944 Fernanda Antónia Pessoo (1888–1935) za enega od najbolj 
reprezentativnih pesnikov 20. stoletja. V njegovem delu se zahodna 
literatura vzpostavlja kot paradigma novega načina mišljenja in pisave 
nasploh.147 K temu moramo dodati še to, kar je nedvomno izjemno 
sugestivno upovedal Gabriel Josipovici v svojem delu Lekcije iz mo-
dernizma in drugi eseji iz l. 1977, ko je Pessoo, ob Kavafisu, Kafki, 
Eliotu in Borgesu, označil kot »utelešenega duha modernizma«, skla-
dno z lokalno/nacionalnim in hkrati kozmopolitskim krajem sreče-
vanja mesta in sveta, saj so vsi imenovani literati močno vezani na 
svoja mesta (Lizbono, Aleksandrijo, Prago, London in Buenos Aires). 
V različnih svetovih govorice so čuvarji zgodovinskega pomnjenja in 
hkrati prinašalci univerzalnega sporočila epohe radikalnega prodira-
nja v novo.148 In kaj je to »novo«, če ne tisto, kar Pessoa ustvarja iz 
Niča, in ne iz že obstoječih literarnih »kanonov«. Čeprav je na tem 
mestu, resnici v prid, treba reči, da sta glede ideje Drugega kot na sanj-
ski način stvorjenega stroja različnih »avtorjev« oz. heteronimov v 19. 
stoletju na neki poseben način njegova predhodnika filozof Søren Ki-
erkegaard in pesnik Arthur Rimbaud. Prvi, ker je psevdonime upora-
bljal za to, da bi sledilce svojega lastnega avtorstva speljal na napačno 
sled, drugi pa zato, ker se z njim začenja projekt odprave absolutnega 
»Jaza«, ki temelji na novoveški metafiziki subjekta kot predstavljanju. 
Novost novega je v postajanju znotraj procesa ustvarjalnega tvorje-
nja. »Novo« ni le premena forme biti in njeno ponavljanje v drugačni 
pojavnosti. Tisto resnično novo v epohi estetskega modernizma prve 
polovice 20. stoletja je zbrano v dvojni naravi napredka in razvijanja. 
Po eni strani gre za brezpogojno vero v razrušenje tradicije, kar pred-
stavlja temelj za porojevanje tehničnega sveta objektov, po drugi stra-

147 Prim. Harold Bloom, The Western Canon: The Books and School of the Ages, New 
York 1995. – [Prim. slov. prevod: Harold Bloom, Zahodni kanon. Knjige in šola vseh 
dob, prev. Nada Grošelj in Janko Lozar. Ljubljana 2003. Op. prev.]
148 Prim. Gabriel Josipovici, The Lessons of Modernism & Other Essays, New York 
1987, str. 26.



121

ni pa za zaobrat k arhaičnemu času z njegovimi poganskimi izviri 
brezrefleksivne neposrednosti. O tem pričata heteronima že omenje-
nega de Camposa z njegovimi futurističnimi odami (npr. »Pomorska 
oda« in »Oda bojevnika«) ter pesnika združitve romantike in simbo-
lizma, ki ga Campos imenuje »moj resnični Učitelj« – Alberta Caeira. 
Ko kdo govori o inovativnih vidikih Pessoeve književnosti, torej ne 
sme vztrajati pri le eni sami plati te zgodbe. Sicer pa: resnica ni celota. 
Tako se je izrazil Adorno v svojem zoperstavljanju Heglovi teodiceji 
absolutnega duha. A resnica prav tako ni nič drugega kot perspekti-
vična videznost biti v preobrazbah. Nobene stvari ni, ki bi imela ob-
stojnost. Tako kot tudi nobena od osebnosti s svojim delom ne kaže 
nič drugega kot nezaključenost slehernega celovitega projekta.

Kako pristopiti k delu, ki se upira sleherni možni skušnjavi estet-
skega vrednotenja? Četudi Pessoevo delo danes ni več na milost ali 
nemilost prepuščeno interpretativnemu molku, četudi je – kot smo 
videli že pri Haroldu Bloomu, enako pa velja tudi za vrhunskega 
mehiškega pesnika in esejista Octavia Paza149 – takoj po prvih pre-
vodih v francoščino in španščino po 2. svetovni vojni postalo razlog 
za prevrednotenje celotne tradicije modernizma v Evropi 20. stoletja, 
pa nedvomno velja, da se ga je začelo zelo pozno filozofsko obrav-
navati. Sicer pa, bilo je le vprašanje časa, kdaj si bo treba bližino s 
Pessoo izboriti tako, kot je to v zagotovo najbolje zastavljeni razla-
gi sploh storil filozof Alain Badiou v delu Mali priročnik o inestetiki 
(Petit manuel d’inesthétique) iz leta 1998. V razmišljanju z naslovom 
»Filozofska naloga: biti Pessoev sodobnik«, Badiou zatrdi, da je tisto, 
kar v mišljenju spregovarja s Pessoo, še posebno skozi heteronim Ál-
vara de Camposa, združljivo »z nekaterimi Deleuzovimi filozofskimi 
postavkami«.150 Naj je ta trditev v zvezi z razumevanjem Pessoevega 
premišljevanja fragmentirane poetologike sveta še tako izjemno plod-

149 O tem glej: Daiane Walker Araujo, »Octavio Paz, leitor de Fernando Pessoa: 
crítica, tradução e poesia«, dostopno na: http://www.brown.edu/Departments/Por-
tugese_Brazilian_Studies/ejph/pessoaplural/Issue10/PDF/I10A22.pdf 
150 Alain Badiou, »A Philosophical Task: To Be Contemporaries of Pessoa«, v: Han-
dbook of Inaesthetics, Stanford-California 2005, str. 36. – [Prim. slov. prevod: Alain 



122

na, pa se zdi veliko pomembnejše tisto, kar je spet prav Badiou poime-
noval »pesniška subverzija načela neprotislovnosti« kot pot »onstran 
platonizma in antiplatonizma«.151 Če hočemo misliti tako, da bomo 
»Pessoevi sodobniki«, potem to očitno terja, da zapustimo nekaj, kar 
je na tem mestu naš temeljni problem. Gre, seveda, za »metafizično 
norost epohe«. To nikakor ni podobno Wittgensteinovi terapiji, katere 
cilj je filozofa rešiti iz mišnice, v katero ga vodi um, ujet v metafizični 
jezik, saj Pessoi ni mar za t. i. vsakdanji jezik z njegovimi pravili. Prav 
nasprotno, jezik, s katerim se razpira novo v nenehni preobrazbi form 
in likov zavedanja o aktu pisanja, ni, če naj spregovorimo fenomeno-
loško, v funkciji kakšnega razsvetljevanja in tega, da bi nas privedel do 
dokončne resnice absolutne dejanskosti. Pessoa ustvarja tako, da misli 
onstran igre transcendence in imanence, onstran vladavine platoniz-
ma in aristotelovske estetike, za katero je ključen pojem samozaveda-
nja in njegovih meja. 

V nadaljevanju bom poskušal razložiti misterij mišljenja, ki se je 
razprlo s Pessoo in začelo naznanjati možnost izhoda iz vekovite ma-
trice, imenovane metafizika, in njenih različnih likov. Skozi fragmente 
bistvene nezaključenosti njegovega dela se to kaže kot znamenje neče-
sa, kar napotuje naproti ideji, da mišljenje v epohi modernosti z njeno 
tehnično svetovnostjo ni nič drugega kot dispozitiv eksperimentalne 
igre forme življenja, ki ji značilni pečat vtiskuje dejanje pisanja. Nič se 
ne dogodi brez pisanja. To tudi ni nič tako zelo nenavadnega. Zamisli-
mo si svet brez pisave in filozofijo, ki bi bila zvedena le na filozofiranje, 
kakršnega je izvajal Sokrat po atenskih trgih. Le kaj drugega bi po-
tem preostalo naslednjim generacijam, kot le množica legend in mi-
tov. Nobene možnosti ni, da bi vsa ta grmada Pessoevih heteronimov 
(menda jih je bilo za njegovega življenja 75) kadar koli dospela do 
tega, da bi imela pravico do »lastne« avtonomne eksistence, obenem 
pa bi se še medsebojno nanašala v mreži tekstov. Brez prostora pisave 

Badiou, Mali priročnik o inestetiki, prev. Suzana Koncut, KUD Apokalipsa, Ljubljana 
2004, str. 61. Op. prev.] 
151 Prim. Badiou, prav tam, str. 38. – Prim. Mali priročnik o inestetiki, str. 61. Op. 
prev.



123

za Pessoo ni drugega življenja. Nihče ni na tako absoluten način živel 
lastne usode pisatelja v 20. stoletju. Zato pri njem življenje v fiktiv-
ni formi pogojuje možnost realnega življenja, in ne nasprotno. To je 
treba razumeti kot ontološko konstrukcijo, ne pa kot goli zaobrat t. i. 
realizma. Četudi je Pessoa, tako kot tudi drugi vodilni modernisti 20. 
stoletja (Kavafis, Kafka, Eliot in Borges) čez dan živel uradniško živ-
ljenje in s tem dokazoval, da je edini kraj svobode v sanjah in v času 
sproščenosti od monotonije in banalnosti vsakdanjika, prežetega z 
logiko korporacijskega kapitalizma, je njegovo t. i. resnično življenje – 
kot to lahko izvemo iz psihobiografije njegovega polheteronima Ber-
narda Soaresa, lizbonskega pomožnega knjigovodje in avtorja Knjige 
nespokoja – potekalo samo kot vaja v prestajanju življenja za tisto, kar 
se je dogajalo ponoči. Tedaj je intenzivno utripalo srce Mesta, pisanje 
pa je ustvarjalo nove svetove, stkane iz besed in sanj, tesnobe in užitka 
pri branju tistega, kar se je izpisovalo na škatlicah cigaret, razmetanih 
papirčkih, na robovih knjigovodskih listin, na vsem tistem, kar tvori 
imaginarij modernega človeka v vrvenju njegove hitro preminevajoče 
tehnične eksistence. 

Videli bomo, kako se skozi nekaj medsebojno povezanih fragmen-
tov, v njihovem medsebojnem preklapljanju in hkrati samostojnosti, 
odvija pustolovščina mišljenja, za katero ne le, da je vse obenem mo-
goče, resnično in nujno, temveč predvsem odprto za preobrazbo v ne-
kaj nestalnega in neobstoječega, v tek časa, ki se izgublja v naletavanju 
drugih misli in v tem izničuje. Problem, s katerim se je treba soočiti v 
približevanju Pessoi, nikakor ni nekakšen poseben filozofski ali literar-
ni problem, kakršni se pojavljajo v epohi moderne začaranosti sveta iz 
duha znanosti in tehnologije. Nasprotno, problem je v tem, ker se tudi 
samega Pessoe ne da razkleniti iz samorazumljivosti njegovega dela in 
življenja, saj se njegov ortonim ob treh najpomembnejših heteronimih 
(Alberto Caeiro, Ricardo Reis, Álvaro de Campos) tudi sam pojavlja 
kot vprašanje: Kaj se dogaja, ko Pessoa zapisuje znamenja in besede, ki 
pripadajo Drugemu? Za Wittgensteina iz Tractatusa Logico-Philosophi-
cusa je bilo jasno, da »filozofsko sebstvo ni človeško bitje, niti človeško 
telo ali človeška duša, s katero se ukvarja psihologija – niti ni del vsega 



124

tega«152. Mar ni mogoče v primeru Pessoe, po analogiji z omenjeno Wi-
ttgensteinovo trditvijo, iti še dlje in reči, da onstran metafizično oprede-
ljenega sebstva ali »Jaza« vlada vseskozišnji kaos fragmentov mnoštva 
osebnosti, ki vse skupaj ne tvorijo celote, ampak se ob njih celovitost 
v svoji nezaključenosti izkazuje za znamenje »metafizične norosti 
epohe«? Nenazadnje, ali sploh še obstaja kak jasen kriterij, s katerim bi 
lahko opredelili tisto, kar je samo po sebi Eno in Edino, v svoji »usodi« 
avtentično in neponovljivo, singularno in kontingentno?

2. Skrivnost heteronima  

Pisanje kot mišljenje se mora vendarle razlikovati od mišljenja kot 
govorjenja. Razlika je v tem, da je oboje mogoče šele iz neke globlje 
perspektive. Kot je pokazal Heidegger, mišljenje izhaja iz resnice biti 
kot upovedovanje (aletheia in poiesis).153 Kdor misli bit, to vedno že 
upoveduje v njeni razprtosti in čistini. Mitsko opomenjanje oz. zna-
menovanje narave, religiozno upovedovanje skrivnosti boštva boga, 
umetniško prikazovanje lepote sveta in filozofsko mišljenje biti omo-
goča govorica kot upovedovanje. Odtod je vsak način upovedovanja v 
zgodovini zahodne metafizike ujet v matrico metafizike od trenutka, 
ko sta se razdvojila govor in pisanje, izrečeno in zapisano. Govor iz-
reka nezvedljivo singularnost dogodka. Zato je zamejen z mejami biti 
kot prisotnosti (ousia). S pisanjem pa se meje, ki jih zadajata prostor 
(»tu«) in čas (»zdaj«), prehajajo. V obeh primerih med govorom in 
pisanjem obstaja tisto neprekoračljivo, čista faktičnost. Med glasom in 
črko, vrezano ali vtisnjeno v materialno podlago (kamen, les, papir), 

152 Ludwig Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, London-New York 1974, 
str. 58. – [Prim. slov. prevod: Ludwig Wittgenstein, Logično-filozofski traktat, prev. 
Frane Jerman, Ljubljana 1976, str. 135 (»Filozofski Jaz ni človek, ni človeško telo ali 
človeška duša, s katero se ukvarja psihologija, ampak je metafizični subjekt, je meja 
– ne del sveta.«). Op. prev.]
153 Prim. Martin Heidegger, Was heisst Denken?, GA, 8. zv., Frankfurt na Majni 
2002. [Prim. slov. prevod: Martin Heidegger, Kaj se pravi misliti?, prev. Aleš Košar, 
Ljubljana 2017. Op. prev.] 



125

se jasno očituje razlika. Znotraj fizičnega prostora glas ostaja odjek 
trenutka. Zapisani znak pa se ovekovečuje v mediju Knjige. Iz nje-
ga izhaja sled neke druge prisotnosti. To je prisotnost, za katero velja 
pravilo pomnjenja, in ne spominjanja. Pomnjenje se namreč zasnavlja 
v dejanju ponavljanja biti v umetnem načinu zaustavitve časa. Spomi-
njanje za kaj takega nima zmožnosti, saj se odvija v linearnosti časa 
kot trajanje trenutka. Od tod negacija spominjanja v pozabljanju po-
sameznika in afirmacija pomnjenja v dispozitivu teksta kot pričevanja 
kolektivnega spominjanja. Prvo se veže na proces desubjektiviranja 
prostora, drugo pa na proces objektiviranja časa, ki ni nikoli pretekel. 
Ljudje se spominjajo, in zato je vse, kar se je dogodilo, nekaj varljivega 
in nezanesljivega. Knjige in knjižnice pa pomnijo, in zato je vse, kar 
je vtisnjeno in natisnjeno, samo vprašanje različne razlage tistega, kar 
je zapisano v času. Spominjanje predstavlja intencionalni akt zavesti 
o nekem predmetu v času. Kar zadeva pomnjenje, pa to prehaja okvir 
intencionalnosti. Razlog je v tem, da različna »umetna spominjanja« 
postavljajo pod vprašaj samoumevnost predmeta zavesti. Vse kar, na 
primer, lahko rečemo o Kristusovi zgodovinski eksistenci, izhaja samo 
iz pomnjenja Knjige (evangelijev). Nič drugega ni, kar bi posedovalo 
dokaz avtentičnosti. Seveda je očitno, da gre za zgodovinsko izpeljano 
mišljenje prostora in časa, substance in subjekta, identitete in razli-
ke. Iz tega tako rekoč neizbežno nastane tisto, kar Pessoa poimenuje 
»metafizična ‘norost’«. Kako naj to razumemo? Oziroma, bolje reče-
no, kdo je tu »nor« – filozofi od Platona in Aristotela do Nietzscheja 
in … Pessoe?

Vrnimo se k razlagi, s katero je Alain Badiou postavil standarde 
za vsako nadaljnje branje Pessoevega filozofsko-literarnega projekta. 
Zakaj je Pessoa za filozofijo še vedno več kot skrivnost? Medtem ko 
se je namreč, po Heideggrovi zaslugi, Hölderlinovo pesništvo posta-
vilo na najvišjo raven tistega, kar se imenuje prevladanje nihilizma 
kot metafizike, ob bok Nietzscheja, pa se zdi, da po tej analogiji še 
nismo prišli na Pessoevo sled. Tudi sam Badiou malodušno priznava, 
da glede Mallarméja ima ključ do interpretacije njegovega »pesniške-
ga delovanja«, francoski heideggerjanci, kot je npr. Lacoue-Labarthe, 
so že odprli prostor za filozofsko branje pesnika, kakršen je bil Paul 



126

Celan.154 V primeru Pessoe pa vsa zadeva pade v vodo, spekulativ-
ni, hermenevtični, fenomenološki, poststrukturalistični, semiotični 
in še marsikateri poskus približanja njegovemu delu se je ponesrečil. 
Odgovor, ki ga na to podaja Badiou, je zares izjemno sugestiven. Kot 
pravi, se Pessoeve metafizike ne da odkleniti s filozofskim ključem, 
oziroma, da še ni take »filozofije«, ki bi lahko njegovo mišljenje jemala 
v ozir kot »predmet« svoje analize. Natančneje, filozofija na svoji zgo-
dovinski poti do sodobnosti še ni dospela do praga Pessoeve topono-
mije. Strategija, ki jo izvaja Badiou, v resnici niti malo ne odstopa od 
tistega, kar je počel Heidegger v svojih prispevkih k prevladanju/pre-
bolevanju metafizike. Če vzamemo v ozir pesnike, kot so Hölderlin, 
Rilke in Trakl, potem jih je »heideggeriziral«. Z drugimi besedami, z 
načinom, kako jih je so-mislil in bral, jih je prežel s svojo specifično 
pojmovnostjo in kategorijami (dogodje, četverje, drugi začetek, resnica 
biti). Badiou v svoji razlagi toponomije Pessoevega mišljenja trdi, da 
se, izhajajoč iz pesništva, ne more razkleniti tega, kar Pessoa misli, 
tudi ko ta to izreka v jeziku poezije. Zato do danes verjetno najboljši 
pristop v tej smeri, tisti v delih Judith Balso, obstane znotraj metafi-
zične sheme poetičnega govora kot takega.155 To stališče je obenem 
očitek in pohvala. Če se iz bistva pesništva pri Pessoi ne da dospeti 
do tistega, za kar je temu šlo, to pa je očitno odnos do metafizike kot 
norosti – Badiou te izjave iz Knjige nespokoja ne razloži in ji niti ne 
posveča pozornosti, zato pa odločilno določa moj pristop –, potem 
lahko rečemo, da Pessoa ni niti pesnik niti filozof, temveč – kot je 
opredelil samega sebe – »pesnik, navdihnjen s filozofijo, ne pa filozof 
s pesniškimi zmožnostmi«.156

154 Prim. Alain Badiou, prav tam, str. 36. – Prim. slov. prevod, str. 56. Op. prev.
155 Prim. Alain Badiou, prav tam, str. 36. – Prim. slov. prevod, str. 56. Op. prev. – 
Glej tudi Judith Balso, navedeno delo, predvsem 9. poglavje, posvečeno metafiziki, 
ontologiji, filozofiji in poeziji (str. 247–266).
156 »I was a poet animated by philosophy, not a philosopher with poetic faculties.« 
– Fernando Pessoa, Paginas Intimos e de Auto-Interpreçâo (ur. Rudolf Lind in Jacin-
to do Prado Coelho), Lizbona 1966, str. 14. 



127

Pretanjenost razlage, ki jo ponuja Badiou, je – na kratko – v nasled-
njem. Iz tega, da Pessoevo mišljenje, ki je po formi sicer pesniško, ven-
dar ne tako do konca inficirano z Nietzschejem, da bi ga lahko imeli 
le za njegovega dvojnika v podobi nekakšnega epigona ali eklektika, 
postavlja v zvezo z Deleuzovim mišljenjem postajanja in ontologijo 
procesualnosti, izhaja glavna trditev, da gre za preokret platonistične 
metafizike. Ob tem je znano, da se Pessoa ni opredeljeval za vernega, 
niti ni izpovedoval krščanske vere. Ta preokret metafizike platoniz-
ma za Badiouja predpostavlja nekaj izjemnega. Ne gre namreč za pre-
okret, ki bi pripadal kakšnemu antiplatonizmu kot platonizmu z dru-
gimi sredstvi. Namesto tovrstne prazne geste Pessoa napotuje onstran 
kakršne koli vodilne transcendentalne strukture subjekta-substance, 
ki pesništvo razumeva kot služenje živim bogovom ali pa mrtvemu 
bogu krščanskega izročila. Čeprav se v heteronimu »Velikega Učitelja« 
Alberta Caeira vrača k poganstvu, k tistemu, kar je poskušal Hölderlin 
in celotna evropska romantika (še posebno nemška), da bi se z vrnit-
vijo k naravi dospelo do samega porekla pesništva pri Grkih, njegova 
vloga ni toliko mesijansko-apokaliptična, temveč bolj propedevtična. 
Tisto arhaično in nikoli ubito, tj. mrtvo, tisto izvorno se pri njem ved-
no pojavlja v znamenju simbolične projekcije metafizičnega izročila 
Zahoda. Brez tega projekt preokreta platonizma in antiplatonizma ne 
bi bil mogoč. Z drugimi besedami, po Badiouju gre za vzpostavlja-
nje drugačne vrste razlike: med bitjo kot temeljem in bivajočim kot 
»postajati Drugi« (heteronimi). Pessoa to operacijo raztemeljevanja 
metafizike izvaja, izhajajoč iz metafizične predpostavke dogodkov-
nosti dogodka, tako da naredi »predsokratski korak nazaj«, tako kot 
je to storil Heidegger s svojim mišljenjem okreta (die Kehre).157 Tako 
pri Caeiru kot tudi pri Camposu, tako pri programu romantike kot 
tudi avantgarde se srečamo s kritiko metafizike subjektivnosti, kakor 
jo je na svoji poti mišljenja zasnul Heidegger. Zakaj torej, se končno 
vprašajmo, Badiouju pride na misel, da kot pravi ključ za razvozlanje 
Pessoevega mišljenja v radikalnem zaokretu platonizma predlaga De-
leuzovo filozofijo dogodka kot postajanja v večni premeni? Ali imamo 

157 Prim. Alain Badiou, navedeno delo, str. 40. – Prim. slov. prevod, str. 63. Op. prev.



128

pri poskusu razumevanja tega, kam se namenja Pessoa, pravzaprav 
opraviti z Deleuzom?

Če ni več ničesar, kar bi imelo obstojno vrednost, niti pomenjanje 
ne, potem se tudi filozofija kot ontologija ne more več vzpostavljati 
kot prvi in poslednji razsodnik »večnih resnic«. Namesto Enega kot 
biti je na delu Mnoštvo singularnosti (bivajočega). To pa pomeni, da 
je Pessoa obenem mislec-pesnik destrukcije metafizike, ki s Platonom 
svet deli na ideje in pojave, da je torej tisti, ki terja novo metafiziko 
hkratne afirmacije in negacije. Vsakdo, ki površno nekaj ve o odnosu 
med štirimi glavnimi heteronimi, od katerih je Pessoa ortonim, Caei-
ro, Campos in Reis pa so tri različne utelesitve tistega, kar se odpira z 
idejo mišljenja kot poetskega načina eksistence, bo takoj dojel, da med 
temi ustvarjenimi liki obstaja močna medsebojna odvisnost. Caeiro se 
v drugem oblikuje kot njegov »učitelj«. Vendar tako, da se ta Drugi (tj. 
Campos) od Prvega oddaljuje s tem, ko usvaja avantgardne poetike in 
zanika bistvo tradicije, dokler na koncu ne potrdi tega, da je nagnjenje 
do premen samo privid in da je sleherni napredek zgolj hoja na mes-
tu. Tretji ima funkcijo refleksivne kritike Prvega in Drugega. Vendar 
tako, da v njem začutimo logiko in – in, tj. potrjevanja in zanikanja, 
razdvajanja in sinteze. Toliko singularno mnoštvo za Pessoo označuje 
alternativo celotni zgodovini metafizike. Zakaj? Zato ker se življenja 
ne da prestajati brez muke osebnosti in tesnobne želje po samolastni 
svobodi, ki postaja usoda modernega človeka. In kaj je, navsezadnje, 
ta korak od univerzalnosti in aritmetike biti k singularnemu mnoštvu 
drugega kot bistvo Badioujeve ontologije dogodka?158 Da, Pessoa je – 
preko Deleuza – zdaj badioujevsko umrežen v nize dogodkov, v kon-
tingentne singularnosti, brez katerih nobeno podvajanja/pomnoštve-
nje bivajočega ne more prispeti do smiselne stabilnosti.

158 Prim. Alain Badiou, L’ être et le événement, Paris 2010.



129

»Heteronimija sama, zasnovana kot dispozitiv mišljenja, in 
ne le kot subjektivna drama, usmerja gradnjo, kompozicijo ne-
kakšnega idealnega kraja vrst, v kateri korelacije in disjunkcije 
med figurami v nas priklicujejo odnose med ‘najvišjimi rodovi’ 
(ali vrstami) v Platonovem Sofistu […] Če figuro Istega istove-
timo s Caeirom, brž opazimo, da je Campos dojet kot figura 
Drugega […] … zato lahko rečemo, da je heteronimija možna 
podoba inteligibilnega kraja, te gradnje, kompozicije mišljenja v 
neki drugi igri njegovih lastnih kategorij.«159 

Dispozitiv mišljenja – zelo uporaben koncept! S to trditvijo se stri-
njam toliko bolj zato, ker se, kot se je izrazila Judith Balso v svojem 
delu, t. i. Pessoova osebna kriza, ki se je odvijala leta 1914, pokriva 
z vznikom pojma heteronimije v dejanski dogodkovnosti njegovega 
mišljenja. To, kar ta dispozitiv obsega, se – če to povemo na tradici-
onalen način – nanaša na pojme in kategorije filozofije, na uporabo 
le-teh v diskurzu in na odnose med aktom pisanja in dramo lastne 
eksistence, ki jo je prestajal avtor. A ker Pessoa pri svojem obračunu 
s tradicijo in modernostjo zahodne metafizike uporabi vsa razpolo-
žljiva sredstva pisanja kot mišljenja, se njegova figuralno-skriptoralna 
praksa strogo izteka v nemožnost, da bi se singularni posamičnik v 
heteronimiji v Drugega lahko preobrazil brez usodnih posledic. Vsak-
do nosi svojo rožo v križu zgodovine. Nikogar ni, ki mu ne bi bilo tre-
ba odigrati vloge v kozmični drami prebivanja, ki mu jo je namenila 
usoda. Sartre je to definiral kot človekovo obsojenost na lastno svobo-
do. Kako pa to poteka, s kakšnimi poetičnimi sredstvi pride do učinka 
prepletanja tistega, kar vzvišeno občutje spokojnosti v kontempliranju 
sveta spaja z destrukcijo slehernega vnaprej določenega pomena? Če 
ni metafizičnega okvirja prvega vzroka in poslednjega smotra v upo-
vedovanju dogodkov, ki so vedno izmišljeni in prav zato stvarni, ki so 
rezultat sanjskih utvar in objekti fantazmagorij, potem se srečujemo 

159 Badiou, prav tam, str. 43. – Prim. Alain Badiou, Mali priročnik o inestetiki, str. 
65–66. Op. prev.



130

z nadomestnimi strategijami osmišljanja. Prav zato se vzpostavljajo 
povsem nepričakovani odnosi med poezijo, navdahnjeno s filozofijo, 
in različnimi smermi filozofije, prozo brez intencionalno naperjenega 
dogajanja, dnevniki brez časovnih izsečkov refleksije. Vse to heteroni-
mno vesolje »elementarnih delcev«, silno v svojem delovanju, prehaja 
meje tistega, kar je portugalščina v 20. stoletju zares bila – obrobni 
postkolonialni medij, ki je posredoval med matico, Brazilijo, Ango-
lo in še kakšnim otokom blizu Afrike. Čeprav je Pessoa pisal tudi v 
angleščini, včasih tudi francoščini, njegova trijezičnost vedno prihaja 
iz upovedovanja, ki pripada prostoru literature in teksta kot zakladni-
ce univerzalnega pomnjenja. Ta strategija prevzemanja in prilastnje-
nja nečesa od Drugega in podarjanja lastne duše Drugemu v procesu 
preobrazb mišljenja bo konstanta Pessoevega pisanja. Badiou je to de-
finiral na naslednji način:

»[…] Pessoa je iznajditelj kvazi-labirintske uporabe negaci-
je, ki se vzdolž verza razmešča tako, da nismo nikoli prepričani, 
ali bomo lahko še kdaj opredelili, tj. fiksirali, zanikani pojem. 
Zato lahko rečemo, da gre tu, v popolnem nasprotju s strogo 
dialektično uporabo negacije pri Mallarméju, za kolebajočo ne-
gacijo v gibanju, katere namen je pesem prepojiti s stalno dvou-
mnostjo med afirmacijo in negacijo […] Pessoa tako proizvaja 
pesniško subverzijo načela neprotislovnosti.«160 

Do kakšne meje lahko vse gre ta »subverzija«, verjetno najbolj iz-
razito priča neki fragment iz Knjige nespokoja. Pessoa se v njem skozi 
besede polheteronima Bernarda Soaresa dotakne nemožnosti prista-
janja na eno politično opcijo.

160 Alain Badiou, prav tam, str. 39. – Prim. slov. prevod, Alain Badiou, Mali priroč-
nik o inestetiki, str. 61. 



131

»V sebi ustvariti državo z eno politiko, strankami in revo-
lucijami, in obenem vse to biti jaz, biti Bog v tem dejanskem 
panteizmu tega naroda-jaza, bistvo in delovanje teh teles, duš, 
zemlje, po kateri gazijo, in del, ki jih počenjajo. Biti vse, biti oni 
in ne biti oni. Joj, ubogi jaz!«161

Še nekaj idej je, ki jih je sprožil Pessoa in ki si zaslužijo natančnej-
šo obravnavo. Četudi si vsak od treh heteronimov zasluži posebno 
pozornost, saj se tako rekoč medsebojno proizvajajo in izstavljajo, a 
tako, da so si v nerecipročnih odnosih, se bomo na tem mestu zadržali 
ob tistem, kar spada k furiozni poetiki destrukcije starega metafizič-
nega sveta v delu Álvara de Camposa. Kot smo videli, se prav nje-
mu pripisuje program nearistotelovske poetike. Iz vsega, kar o njem 
vemo, lahko razberemo, da gre za paradigmatskega pesnika-misleca 
avantgarde. Prevzetost z duhom nove tehnologije, lepoto modernega 
velemesta, logiko ustvarjanja estetskih objektov, ki nastajajo v repro-
duktivni verigi industrijske proizvodnje, vse to se zrcali v njegovih 
tekstih. Še več, v njih lahko najdemo tudi nekaj, kar izhaja iz načina 
funkcioniranja moderne družbe in kulture. Gre za nasprotje med me-
hansko reprodukcijo in ustvarjalnim elanom življenja. Po 1. svetovni 
vojni in še posebno v 20. letih, ko se je celotna struktura moderne pro-
izvodnje usmerila v inovacije, ki so jih sprožila znanstvena odkritja, je 
ta spor med logiko stroja in življenjske sile samopotrjevanja najbolj 
tematiziralo mišljenje Henrija Bergsona. Pričakovali bi, da se bo tudi 
Pessoa, tako kot tako rekoč vsi misleci španskega vitalističnega kroga, 
kot sta Miguel de Unamuno in Ortega y Gasset, priključil smeri, ki 
nezvedljivost duše postavlja nad brezdušnost tehničnega napredka. A 
na sledi »ontološke subverzije« v poeziji, filozofiji in drugih Campo-
sovih tekstih skuša priti do zmiritve pošastnega besnenja futurizma 
in metafizičnih globin zgodovinskega izročila. V njej je kulturo roba 
Evrope in Zahoda soočil z racionalizmom in spekulativnim izročilom 
novoveške in moderne filozofije.

161 Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, str. 144. Op. prev.



132

Ko Campos poje, da »želi biti stroj«, ali ko kot »inženir ladjedelni-
štva« upa, da bo prišlo do »panteističnega srda«, kot to izreka v pesnit-
vi Prehajanje ur162 (22. 5. 1915), se zdi, da v tem njegovo upovedovanje 
postaja pohvala duhu nove dobe in obenem izbruh občutenja tesno-
be. Zapuščenost od sveta je nenehna spremljevalka furije modernos-
ti. Zato ima Judith Balso prav, kot trdi, da je Campos »razglaševalec 
skrivnosti heteronomije«163 Razlog za to velja iskati v tistem, kar pri-
pada samemu bistvu avantgarde v modernistični umetnosti. V svojih 
najpomembnejših dosežkih, Malevičevem suprematizmu, Marinetti-
jevem futurizmu, Tzarovem dadaizmu, je skušala sliko, besedo in zvok 
združiti v ideji nove umetnosti. Njena temeljna beseda/pojem za to 
je – dogodek. V nasprotju z estetiko umetniškega dela se v njej vse 
usmerja h gibu telesnosti v prostoru življenjskega sveta. Tu so vse me-
tafizične meje odpravljene. Telo kot stroj postane medij udejanjenja 
filozofije, ki je prej temeljila na razdvajanju idej in resničnosti. Prav 
Álvaro de Campos od l. 1914 naprej triumfalno slavi prihod »nove 
dobe«.  V odah, posvečenih plovbi po morju in vojni, v Ultimatumu, 
ki izraža futuristični bes v odnosu do institucij meščanskega življenja, 
se zrcali metafizični vzgib želje po ustvarjanju novega sveta. Avant-
garda torej ni le oboževanje strojev in moderne tehnike. Predvsem je 
izraz želje po sintezi praizvornega krika svobode in prihajajoče tehno-
topije življenja. Alain Badiou svojo obravnavo Camposa in Pomorske 
ode sklene takole:

»Ekstatična in amalgamirajoča vizija pristopa k Ideji, pri-
stopa do odnosa ‘jaz/mi’, ki je za stoletje ključen, ne pomeni 
kakšnega utemeljevanja dobe in se razblinja, razsipava v svojem 
pričenjanju. Sleherno vztrajanje je že žalovanje. Za Camposa je 
ideja dejanje, ne pa konstrukcija dobe.«164

162 Prim. Fernando Pessoa, Psihotipija, prev. Miklavž Komelj, Mojca Medvedšek in 
Ciril Bergles,  Ljubljana 2007, str. 75–98. Op. prev.
163 Judith Balso, nav. delo, str. 19.
164 Prim. slov. prev.: Alain Badiou, 20. stoletje, prev. A. Žerjav, Ljubljana 2005, str. 
158.



133

Ideja kot dejanje označuje prvenstvo dogodka pred naknadno re-
fleksivnostjo dela. In zares, v tej formalni razločitvi dogodka in dela, 
dejanja in refleksije se odvija izkustvo novega načina pisanja, ki sicer 
ima svoje bližnje in daljnejše predhodnike, od Kanta in Rousseauja do 
Rimbauda in Kierkegaarda. Vendar je v svoji usmerjenosti v prevlada-
nje platonistične metafizike v vseh svojih aspektih nekaj nezvedljive-
ga in enkratnega. To, kar Deleuze v svoji razpravi o Proustu imenuje 
»stroj antilogosa«165, bi lahko uporabili tudi kot oznako Pessoevega 
načina mišljenja-pisanja. Gre namreč za odločitev, da se pisanja ne 
bo več dojemalo kot navdahnjenost oz. služenje vnanjim smotrom 
(Bogu, lepoti, sublimnemu). Samo dejanje pisanja je literarni stroj v 
smislu vzgibnostne sile in mišljenja, ki nima vnaprej znanega cilja. 
Pisanje je prav tista ekstatična dejavnost, ki mišljenju iz antilogosa po-
nuja možnosti neslutenih dimenzij resničnosti. V tem smislu se člo-
vek s pisanjem ne osvobaja svojih notranjih travm. Ravno nasprotno, 
pisanje predpostavlja avtonomno polje »ontološke vrtoglavice« (to je 
izraz Judith Balso) besed in stvari. A če se pri Proustu svet konstruira 
iz sinestetske narave jezika kot čutnega izkustva časa v njegovem pre-
tekanju, Pessoa čas zbere v imploziji literarnega prostora. Iz tega je tre-
ba razumevati to, zakaj Alberto Caeiro v pesnitvi Čuvar  čred odločno 
zanikuje obstoj ideje narave, od tod pa tudi čas kot transcendentalno 
izkustvo. Namesto tega to pesniško mišljenje v svojem odnosu do me-
tafizičnega dojemanja sveta ne predstavlja le ontološke, temveč tudi 
epistemološko subverzijo. Če »narava« ne obstaja, če ne obstaja niti 
»čas«, kaj potem sploh še obstaja? Za Caeira obstajajo samo rastline 
in reke, cvetovi in trate, ne pa tudi celota biti.166 Bivajočost bivajočega 

165 Gilles Deleuze, Proust et le signes, Pariz 2014. [Prim. slov. prevod: Gilles Deleu-
ze, Proust in znaki, prev. J. Pavlič, Ljubljana 2012, op. prev.] 
166 Alberto Caeiro, »The Keeper of Ship: XLVII«, v: Poems of Fernando Pessoa, 
San Francisco 1986, str. 26. Prim. Judith Balso, nav. delo, str. 73–75. Balso v svoji 
razlagi heteronima Alberta Caeira in njegove pesnitve Čuvar čred poudarja, da gre 
za antimetafizično pot pesnjenja, na kateri se vzpostavlja »akozmična figura biti«. 
Iz verzov o neobstoju ideje narave v njeni univerzalnosti ni težko razbrati, da gre 
za skoraj isto, kar velja za Wittgensteinovo kritiko metafizike: da je namreč skriv-
nost metafizike v tem, da ni nobene skrivnosti, ki bi bila zunaj faktičnosti biti kot 



134

je njegova singularnost v nenehnem prehajanju v drugačno in Dru-
go. Za Camposa pa se čas v tem kontekstu razprostira kot potovanje 
in plovba, kot dinamizem in pospeševanje gibanja, ki iz človeka dela 
zobnik stroja, sredstvo neke nove in zato univerzalne kozmično-zgo-
dovinske pustolovščine, glede katere ni mogoče priti do uvida, ali je 
v njenem kontekstu zgodovina še vedno nekaj smiselnega in odrešil-
nega ali pa je vse skupaj gola blodnja/himera. Vse se v sebi pomno-
goterja in postaja drugačno; vse je samo proces in nastajanje novih 
odnosov med objekti v mreži dogodkov. Nazadnje pa je razlika v tem, 
da se pri Camposu in vulkanski naravi njegove destrukcije tradicije 
pojavlja želja po ustvaritvi novega jezika kot sublimacije tistega, kar 
pripada izvorni sledi poezije in njenega avantgardističnega reducira-
nja na telesno performativnost. 

V Pomorski odi se to čuti, sliši in doživlja na mnogotere načine:

Ladje, ki prihajajo zjutraj v pristan,

nosijo mojim očem

veselo in žalostno skrivnost prihajanja in odhajanja.

Prinašajo spomine na daljne obale in druge čase,

na druge oblike istega človeštva na drugih točkah.

singularnosti bivajočega. Jezik ne razkriva skrivnosti metafizike, temveč le kaže in 
napoteva na odnose med stvarjo in mislijo v besedah. Vendar to še ni dokaz v prid 
tega, da bi morali Pessoevo pesništvo razlagati po wittgensteinovskem ključu, nav-
kljub ujemanju pesniških izjav prvega in postavk v filozofskem diskurzu drugega, ki 
ga ni mogoče zanikati. Pri tem gre za notranjo bližino v upovedovanju govorice, ne 
pa tudi za istost v mišljenju.  



135

Vsako pristajanje, vsako odhajanje ladje

je – to čutim v sebi, kot čutim svojo kri –

nezavedno pomenjujoče, strašno

grozeče z metafizičnimi znamenji,

k v meni vznemirjajo tisto, kar sem bil …167 

Očitno je, da skrivnosti heteronimne »usode« pomnoževanja gla-
sov pesniškega govora ne moremo zvesti zgolj na idejo »decentrira-
nega subjekta«, glede na tisto, kar v svojih premislekih o njem izjav-
ljata zgodnji Derrida in Lacan. Vprašanje, ki smo si ga zastavili že na 
začetku, namreč vprašanje o tem, kdo piše tisto, kar v upovedovanju 
pomnogoterjenih bitij prihaja na plan v njihovih življenjepisih in na-
činu singularnega narekanja [kazivanja] osebnosti (Caeiro-Campos-
-Reis-Pessoa kot ortonim), lahko preformuliramo. Le kdo zares vodi 
to navigacijo po literarnem prostoru kot »anti-logosu«, če to ni Pessoa 
kot stvaritelj in metafizični rokohitrc v svojih različnih »utelesitvah«? 
Zdi se, da je to vprašanje v različnih merodajnih razlagah (Badiou, 
Balso, Simon Critchley, Richard Zenith, Nuno Felipe Ribeiro in drugi) 
odločilno za presojo o Pessoi kot pesniku, »navdahnjenem s filozofi-
jo«. Če brž opustimo kakršne koli iluzije transcendence, kot to med 
drugim, na sicer različen način, počenjata Caeiro in Campos, lahko 
zatrdimo, da piše tisti, ki misli iz samega bistva jezika kot upovedo-
vanja /narekanja. To torej ni Fernando Pessoa kot subjekt, ki je temelj 
pesniškega govora v različnih »bitjih«, temveč jezik sam, ki pa ga ne 
moremo preprosto razumeti tako, kot sta to v sodobni filozofiji izpe-
ljala pozni Heidegger in pozni Wittgenstein. Za prvega govori govo-
rica, ne pa subjekt govora, za drugega so jezikovne igre (Sprachspiele) 

167 Álvaro de Campos, »Pomorska pjesan«, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, prev. 
Mirko Tomasović, Zagreb 1997, str. 146–147. – [Prim. slov. prevod: Fernando Pessoa, 
Pomorska oda/Oda maritima, prev. Ciril Bergles, Ljubljana 2002, str. 7. Op. prev.]  



136

posebna »forma življenja«.168 U obeh primerih smo priča temu, kako 
se jezik v svojem zaokretu od metafizičnega temelja zgodovine kot 
smisla in smotra upovedovanja biti vzpostavlja onstran samoumeva-
nja in logike delovanja človeka v svetu. Jezik poje, govoreč neskrite 
matrice ustvarjanja novih svetov, pesniško in filozofsko mišljenje, ki 
izhaja iz tega, da stvarem pušča, da so take, kakršne vedno že so, pa 
oznamenuje tisto, o čemer Campos poje v svoji Pomorski odi. Metafi-
zična znamenja se skrivajo v prihajanju-odhajanju ladij v pristan. In 
zato Lizbona in Portugalska zadobivata dvojno naravo razsejanosti 
metafizike nasploh. Na robu Evrope in Zahoda, (od)vrženi v tesnob-
ni svobodi iskanja novih svetov daleč na prostranstvih oceana, način 
mišljenja, ki ustreza tej usodi naroda in države, pa je kot nekakšna 
vase zaprta struktura tega nemogočega poslanstva. Biti Pessoev so-
dobnik pomeni, opustiti, prekiniti s kakršno koli iluzijo velikega ali pa 
malega sebstva, središčnega ali pa razsredinjenega. Če ni ne narave ne 
časa in če ob tem tudi Pesnjenje ni več univerzalna ideja umetnosti, 
ki upoveduje resnico biti, kot je to trdil Heidegger, kaj potem sploh še 
ostaja? Mogoče samo še jezik v okruških in dvoznačnost biti kot pri-
sotnosti-odsotnosti (anousia-parousia) neke čisto druge in drugačne 
forme mišljenja, ki predhaja delitvi na ideje in resničnost.

V Pessoevem odprtem in po samem bistvu nedovršenem opusu 
(pismih, življenjepisih heteronimov in polheteronimov, razpravah, 
beležkah) je mnogo mest, iz katerih skušajo pojasniti njegovo podva-
janje in pomnogoterjanje bitij. Nanja se sklicuje mnogo razlagalcev, 
tudi Giorgio Agamben v spisu Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in priča 
(Quel che resta di Auschwitz. L’Archivio e il tetsimone) iz leta 1998 po-
daja zanimivo presojo tega dogajanja:

»V poeziji dvajsetega stoletja je nemara najpresunljivejši 
dokument desubjektivacije – pesnikove preobrazbe v golo ‘eks-

168 Glede Heideggra in Wittgensteina v zvezi z vprašanjem jezika v luči konca me-
tafizike v epohi tehnosfere prim.: Žarko Paić, »Crna kutija« metafizike: Kibernetika 
i absolutno vreme stroja, TEHNOSFERA, 2. zv., Zagreb 2018. 



137

perimentalno polje‘ Jaza – in njenih možnih etičnih implikacij 
Pessoevo pismo o heteronimih.«169

Kljub temu pa se mi zdi, da se najbolj natančno pojasnilo te skriv-
nosti mišljenja razprostira po Pessoevih filozofskih tekstih. Kot vemo, 
se ti jasno umeščajo v okvir razprav o metafiziki in vprašanj filozofi-
je od Heraklita do Descartesa, Kanta, Schopenhauerja in Nietzsche-
ja, skupaj s celotnim nizom britanskih empiristov, pa tudi sodobnih 
predstavnikov vitalizma, kakršen je bil Bergson. V različnih zapiskih, 
ki so v Zbranih delih uvrščeni pod naslov Filozofski teksti, naletimo na 
analizo metafizičnega porekla mišljenja o subjektu in problemu tega, 
kako ta tvori identiteto. Tako se na primer Pessoa v besedilu, ki je bilo 
verjetno napisano leta 1911, označeno pa je s številko 32, ukvarja s 
Heraklitom in njegovo postavko, da je bit ména/postajanje, v taistem 
fragmentu pa se dotakne tudi Descartesovega stališča o sebstvu, ki se 
izraža v osebnem zaimku »jaz«. 

»Vse stvari se spreminjajo, pravi Heraklit, zato o tem ni mo-
goče nič vedeti. Moj odgovor je, da če so vse stvari v méni, po-
tem sem z njimi v méni tudi jaz sam in se torej zato nahajam 
v relativni stanovitnosti. Subjekt in objekt sta večno v premeni 
na ta način, da sta obstojna v odnosu drug do drugega. Svet 
lahko, izhajajoč iz večne premene, razumemo le, če ga posta-
vimo ob nekaj nepremenljivega. Katera je ta stvar, ki se ne pre-
menjuje? Descartes je upal, da je našel odgovor: ‘To sem jaz 
kot misleči subjekt.’ Verjamem, da je imel Descartes glede tega 
skorajda prav. Vendar pa sem tudi prepričan, da nima prav, ko 
načelo obstojnosti v ‘egu’ postavlja kot nekaj premenljivega in 
občutenjskega. Zdi se mi, da načelo nespremenljivosti ne velja 
zame kot za misleči subjekt, pa tudi ne za moje mišljenje, zato 

169 Prim. Giorgio Agamben, Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in priča, prev. Mojca 
Mihelič, Ljubljana 2005, str. 84. Op. prev.



138

pa za tisto mišljenje, ki postavlja čisti um, brezpogojen in abso-
luten.«170

Tu je vse kristalno jasno. »Jaz« ne more biti absolutna priča pre-
men, ki jih motri »v-svetu«. Enostavno zato, ker je nemogoče, da bi 
bilo sebstvo kot mišljenje izenačeno z idejo božanske substance, ki 
se zrcali v metafizičnih idejah o svetu. Če to kritiko Descartesa, ki 
izhaja iz Heraklita, njen pravi vir pa je Nietzsche, še strožje vzame-
mo v precep z ontološkega vidika, potem je Pessoa naredil še korak 
dlje pri obravnavi tega, kaj nasploh pomeni beseda »premena« v vseh 
svojih modifikacijah. To, kar je v méni, ni nič obstojnega, temveč gre 
za premeno kot bistvo biti sploh. To pa pomeni, da je edino obstojno 
v vsakršni neobstojnosti tisto, kar omogoča nastanek preobražanja. 
Obstojnost je nujna iluzija gibanja. Zato se ta problem v resnici kaže 
kot najpomembnejši problem sodobne fizike in metafizike. Motrenje 
objekta predpostavlja dvojno gibanje – tako objekta kot opazovalca. V 
zgodovini metafizike ni bilo nič težjega kot priznanje, da ta, ki motri, 
ni paslika ideje Boga. Kot da bi v teh Pessoevih besedah 32.  fragmenta 
iz leta 1911 odzvanjale postavke kvantne fizike in Heisenbergove ne-
določenosti ter tisto, kar bo Gilles Deleuze leta 1968 v svojem pogla-
vitnem delu, Razliki in ponavljanju (Différence et répétition), skušal 
razrešiti z mislijo o mnoštvu in dogodku, in ne več o obstojni biti in 
bivajočem kot celoti vsega.171 Po Pessoi se mišljenja ne da preprosto 
kar subjektivirati. In to ne zato, ker bi bil »jaz« nekdo drug, kot je 
to mislil Arthur Rimbaud, temveč zato, ker mišljenje prehaja struk-
turo osebnosti in subjekta. Misliti drugače pomeni, misliti vstran od 
novoveške iluzije subjekta kot večnega, obstojnega, brezpogojnega, 
absolutnega »Jaza« z vrhom v Fichtejevi filozofiji. Gre namreč za to: 
mišljenje misli, in jezik govori. Človek je samo nameščenec mišlje-

170 Fernando Pessoa, Textos Philosophicos, I. zv., v: Obras Completas de Fernando 
Pessoa, izbral in predgovor napisal António de Pina Coelho, Lizbona 2006, str. 113.
171 Prim. Gilles Deleuze, Différence et répétition, P.U.F, Paris 2000. – [Prim. slov. 
prevod: Gilles Deleuze, Razlika in ponavljanje, Ljubljana 2011. Op. prev.]



139

nja kot jezika. Zato največji trenutek njegovega duha postane pisanje, 
ne pa govorjenje. Pisati namreč pomeni, iti skozi labirint sanj v iska-
nju smisla. Pri tem ni nič vnaprej določeno, prav tako ni nujno, da se 
bo na koncu razkril kak skrivni načrt ustvarjanja. Kar je v sodobni 
umetnosti performativni dogodek naključja in nedoločenosti, kar je 
aleatoričnost zvoka v Cageovih skladbah raziskovanja prostora niča 
in tišine, to je pri Pessoi besneča strast izpisovanja tekstov, ki so si 
med seboj v nelinearnih odnosih. Ta življenjska drama, v kateri svet 
postaja tekst, se odvija od leta 1914, ko se pojavijo glavni heteronimi, 
pa do Pessoeve smrti leta 1935. V ekstatičnem tvorjenju mnoštva in 
necele celote se poraja prikazenska kozmogonija multiverzuma. Mor-
da jo najbolje oriše lizbonski pomožni knjigovodja Bernardo Soares v 
Knjigi nespokoja:

» Postaral sem se od občutij … Iztrošil sem se s snovanjem 
misli … In moje življenje je postalo metafizična vročica, v stva-
reh je neprenehoma odkrivalo skrite pomene, se igralo z og-
njem skrivnostnih analogij in večno prelagalo integralno bis-
trovidnost, pravo sintezo, da bi se očrnil (?). […] O življenju 
ne delam teorij. Ne vem, ali je dobro ali slabo, o tem ne razmiš-
ljam. Po mojem mnenju je kruto in žalostno, prepleteno z dra-
gocenimi sanjami. Kaj mi mar, kaj pomeni drugim? Življenje 
drugih mi služi le, da ga živim namesto njih, tako da vsakemu 
namenim takšno življenje, kot se mi zdi v sanjah najprimernej-
še zanj.«172

Pessoa misli tako, da logično koherentnost upovedovanja /nareka-
nja jezika izvaja iz njegove nenehne paradoksnosti in aporetičnosti. V 
soočenosti z dogodkom, ki se ga ne da zajeti s sistematičnim in zaklju-
čenim, dovršenim znanjem, naj bo to metafizika naj bo znanost, ni nič 

172 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 221. – [Prim. slov. prevod, Fernando Pe-
ssoa, Knjiga nespokoja, str. 252–253.] 



140

samo eno ali pa samo drugo.173 S tem ko se je obenem ukvarjal s filo-
zofijo, literaturo, ezoteriko, mistiko, kabalistiko, politiko in družbo, je 
bila njegova usoda v tem, da je bil podanik Besed in njihov sel. Besede 
niso goli znaki človeške komunikacije ali težnje, da bi se doseglo omego 
smisla človekove eksistence v kozmični praznini biti. Imeti prave bese-
de, pomeni, čuječno se usmeriti proti izvoru njihovega nastanjanja in 
izginjanja v reki časa. Kot je za slikarja Paula Kleeeja barva pomenila 
to, kar za filozofa pomeni pojem ali ideja, je za pesnika, »navdahnje-
nega s filozofijo«, ukvarjanje z besedami svojevrstna magična arhitek-
tonika svetov domišljije in sanj. Literature, ki predhaja dejanskosti, se 
po Pessoi ne da zvesti na naravno sosledje časovnih epoh. Prav tako 
pa tudi ne na avantgardno pretrganje vezi s tradicijo. Zato je tisto, kar 
odlikuje mišljenje pisanja/pisave Álvara de Camposa, resnični (zli) duh 
nove dobe, ki izhaja iz želje za tehničnim napredkom. Ne gre samo za 
to, da evropska zgodovinska avantgarda s futurizmom, dadaizmom in 
konstruktivizmom vhaja v banalnost in trivialnost vsakdanjika indu-
strijske proizvodnje v moderni družbi. Veliko pomembnejše je tisto, 
kar se dogaja z jezikom. V silni želji po preoblikovanju duha s pomočjo 
tehnične narave življenja se jezik tehnologizira. S tem ko izgubi vez z 
bitjo izvorne narave in človeško ukoreninjenostjo vanjo, jezik preide v 
slikovno informacijo. Ko se to zgodi, je seveda jasno, da bo avantgarda 
pri razglašanju kulta hitrosti končala v praznini človekove eksistence. 
Izhajajoč iz tega, se Campos razdvoji na »zgodnjega«, katerega odlikuje 
futurizem, in »poznega«, ki se v senzacionizmu uklanja pluralnosti slo-
gov in melanhonični razpoloženosti sveta.174 

Mar se to ne obelodanja tudi v stihih najradikalnejšega avantgardis-
ta, kakršen je bil Tristan Tzara? Spomnimo se, da je v drugi fazi svojega 

173 »So obdobja reda, kjer je vse malovredno, in obdobja nereda, kjer je vse vzviše-
no. Dekadence so rodovitne v duševni moči; dobe moči pa v duhovni šibkosti. Vse 
se meša in križa, in ni resnice, razen v predpostavljanju.« (Pessoa, Knjiga nemira, 
frag. 273, str. 239. – Prim. slov. prevod, str. 274.)
174 O tem prim. Richard Zenith, »Introduction: The Birth of Nation«, v: Fernando 
Pessoa, A Little Larger than the Entire Universe: Selected Poems, prev. in ur. Richard 
Zenith, London 2006, str. XIII–XL.



141

ustvarjanja besede skladal tako rekoč na sublimen način in s tem fran-
coskemu nadrealizmu podaril povsem svojsko potezo pesniške trans-
ference telesnosti in zvoka. Kot da bi se prekletstvo nedovršenosti na 
usoden način poigravalo z mišljenjem in pisanjem tistih, ki so pripadali 
ambivalentni dobi avantgarde in dekadence. V tem je 20. stoletje pred-
stavljalo zgledni primer razklanosti in razdvojenosti. Poganjanje za no-
vim je imelo svojo ceno, ki jo je vsak veliki modernist moral poravnati 
na svoj osebni način. Mogoče je Pessoa to prestajal najbolj izrazito med 
vsemi, saj se je pomnogoterjal v Drugih. V Drugem je živel in trpel, 
užival in drhtel v tesnobi vse do zadnjega diha. Ali potem lahko sploh 
še imamo kak razlog, da bi govorili o delu kot tistem, kar se kaže kot 
linearna pot od začetka do konca, ko pa so vsa »njegova« utelešenja 
že vedno projektivni fragmenti absolutne nemogočosti dela kot takega? 
Vsekakor se njegova nedovršena stvaritev dogaja na poti ustvarjanja en-
kratne »metafizike brez metafizike« v tistem, kar je še ostalo od jezika. 
Zopet paradoks in aporija. Ustvariti nedovršeno, kako je to mogoče? 
Odgovor je enoznačen: tako da se nedovršenost dovršeno odvija v dra-
mi singularnosti mišljenja kot pisanja. Brezpogojno pisati v vsem in iz 
vsega, to pomeni, lebdeti nad tančico stvari.

3. Nedovršenost dela 
V pesmi Stari so priklicevali muze z dne 3. januarja 1935 Campos 

poje:

Stari  so priklicevali muze.

Mi priklicujemo sami sebe.

Ne vem, ali so se muze pojavile –

najbrž odvisno od priklicevanja in priklicanega – 

vem pa, da se mi ne pojavljamo.175

175 Frenando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 228. [V hrvaškem prevodu: »Stari zazi-
vahu muze./ Mi zazivamo sami sebe. / Ne znam da li se muze pojavljivahu – / To je, 



142

Pojavljanje, prikazanje, napotuje na resnično dogajanje. Ne gre 
za fantazmagorijo. To, kar določa resničnost, ni nikoli kaj vnanjega 
mišljenju kot upovedovanju. Campos jasno izreka stanje stvari. Svet 
se pojavlja, kaže samo kot imanenca resničnosti, brez tistega, kar je 
za klasično metafiziko bil prvi vzrok ali substanca, božanski temelj, 
brez katerega se zdi, kot da bi vse lebdelo v kaosu in kontingenci. 
Ko se moderni človek obrne k samemu sebi, se obrne naproti izvo-
ru svoje svobode. Ta sloni na tesnobi eksistencialnega odnosa med 
mišljenjem in bitjo. Zato je pisanje obsojeno na to, da je nenehno 
iskanje pojavne resničnosti in hkrati beg stran od nje. Moderna li-
teratura je nujno nedovršena in necelovita. Pojasnilo za to najdemo 
v Adornovi Estetski teoriji. Že na začetku tega posthumno izdanega 
dela naletimo na trditev, da je v moderni umetnosti samoumevno 
edino to, da ni nič več samoumevno. Ko se ideja umetnosti kot reli-
giozno-kultnega dogodka razkroji, preostane le še to, da alternativo 
za proces izgube umetniškosti v delu (Entkunstung) skušamo najti v  
prizadevanju, da se vladavini lažne celote zoperstavimo s fragmen-
tom.176 Za Adorna umetnost nazadnje pade pod jarmom utopije 
»nove družbe« kapitalsko organizirane kulture. Vendar preostane 
to, kar se na ravni estetske pojave izkaže za bistveno karakteristiko 
forme dela: fragment. V tem je Pessoa zagotovo dosegel najvišji vrh, 
saj je v svojem življenjskem projektu, Knjigi nespokoja, v izvirniku 
objavljeni šele leta 1982, pokazal, da je nedovršenost edina mogoča 
dovršenost človeške eksistence kot svobode brez temelja in razloga 
biti kot take. Če se v dobi, v kateri so bogovi mrtvi, v kateri narava 
izgineva v tehničnem načinu svojega obstoja, jezik pa je postal znak 
brez označevalca, naslonimo na sebstvo, ki si mora samo ustvariti 
nadomestni temelj življenja, to pomeni, pasti v »ontološki vrtinec 
in vrtoglavost« večznačja in mnogoterja vsepovsod na novo nasta-

valjda, zavisilo o zazivanju i zazivanom – / ali znadem da se mi ne pojavljujemo.« 
Op. prev.]
176 Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie, GA, 7. zv., Frankfurt na Majni 1970, 
str. 9. O tem glej: Žarko Paić, »Zašto je umjetnost zagonetka? Theodor W. Ador-
no i ‘prestabilirana disharmonija’ svijeta«, v: Književna republika, št. 5–8/2017, str. 
129–155.



143

jajočih oseb. Med skrivnostjo heteronima in nedovršenostjo dela je 
tesna zveza.

Poglejmo, kako se to kaže v pesmi Álvara de Camposa z naslovom 
Nedovršenosti (15. maja 1929) in v Knjigi nespokoja Bernarda Soaresa.

„Urediti življenje z voljo in delovanjem,

to bom storil takoj, tako kot sem si to že od vedno želel, z istim

izidom;

lepo je imeti v posesti jasno odločitev, trdno v sami jasnosti,

nekaj storiti!

Pripravil si bom prtljago za Končnost!

Postrójil Álvara de Camposa,

zjutraj pa ostal pri istem, kjer sem bil predvčeraj – predvčeraj,

ki traja večno …“177

177 Álvaro de Campos, »Nedovršenosti«, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 
211. [Prim. hrvaški prevod: »Srediti život u volji i djelatnosti,/ to ću smjesta učiniti, 
kao što vazda žuđah,/ s istim ishodom;/ lijepo je imati jasnu odluku, čvrstu samo 
u jasnoći,/ napraviti nešto!// Spremit ću kovčege za Konačnost!/ Ustrojiti Alvara de 
Campos,/ a sutra ostati na istom gdje bijah prekjučer – prekjučer/ što večito traje 
…« Op. prev.]



144

»Dobro vemo, da je lahko vsako delo le nedovršeno in da 
se bo naše najmanj gotovo estetsko opazovanje najbrž nana-
šalo na tisto, o čemer pišemo. Vendar pa je vse nedovršeno, 
ni tako lepega sončnega zahoda, da ne bi mogel biti še lepši, 
ali blagega vetrca, ki nas uspava, da nam ne bi mogel dati še 
bolj mirnega spanca. […] Mislim, da je življenje gostišče, kjer 
moram ostati, dokler ne pride kočija, ki pelje v brezdanjost. 
Ne vem, kam me bo odpeljala, saj ne vem ničesar.«178 

Kaj je to – nedovršenost? Dovršeno je tisto, kar ima smisel kot za-
četek in konec. Klasična metafizika je bila v tem neprekosljiva. Sle-
herni pojem in sleherna beseda sama po sebi, brez prvega vzroka in 
poslednjega smotra, nista nič. Zato je metafizika po nujnosti mišljenje 
o prvem začetku (arché) in poslednjem koncu (eshaton). Vendar se 
njena moč zrcali v dveh temu komplementarnih idejah. To sta več-
nost in neskončnost. Prva je pogoj možnosti spoznanja časa, druga 
prostora. V Descartesovi Razpravi o metafiziki oz. Meditacijah (Mé-
ditations métaphysiques) iz leta 1647 so te misli osnova za sleherno 
nadaljnje ukvarjanje s filozofijo v novem veku. Iz njih izhajata ideji o 
nesmrtnosti duše in svobodni volji osebe. V svojih fragmentih o vpra-
šanjih metafizike mladi Pessoa že nekje okrog leta 1909 pride do stali-
šča, da je ves ta mišljenjski sestav »dovršen« in »logičen«, obenem pa 
tudi pot v vseskozišnjo iluzijo, prav zato ker je to, kar omogoča »moje« 
mišljenje, onstran razdvojitve na idejo in pojav, večnost in časnost, 
neskončnost in končnost. Zato se je treba problemu nedovršenosti kot 
nedopolnjenosti približati z druge plati. V obeh pravkar navedenih 
tekstih, katerih avtorja sta heteronim in polheteronim, ki je najbližji 
»pravemu« Pessoi, naletimo na vprašanje o umetniškem delu in ne-
udejanjenju zamišljenega. Vendar se moramo na tem mestu ustaviti. 
Kot da bi se delo kot tako upiralo temu, da bi bilo nedovršeno, saj tedaj 
ne bi moglo biti delo. To se ne nanaša le na umetniško delo, temveč na 

178 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 18–19. – Prim. slovenski prevod, Fernando 
Pessoa, Knjiga nespokoja, str. 15.



145

vse rezultate človeškega delovanja in proizvodnje, ki imajo samolas-
tno formo materializiranja (ergon). A zdi se, da je pravi model pojma 
dela prav umetnost. Samo z umetniškim dejanjem ustvarjanja se delo 
„udelovi“ [odjelovljuje] v svoji odprtosti in zaokroženosti. Nekateri 
umetniki-izvajalci sicer ostajajo brez del, recimo znameniti italijanski 
futuristični arhitekt Antonio Sant’Elia, čigar risbe za njegovega življe-
nja niso prešle v praktično izvedbo.

Pessoevo »delo« pripada singularnemu dogodku »metafizične 
norosti epohe«. V tem ni nič osamljenega, saj so tudi fragmenti dela 
Paula Valéryja, njegove metafizične razprave in poezija, drugi, temu 
vzporedni primer, v katerem prav filozofija v svoji souglašenosti s 
poezijo, diskurzom politike in sociologije, dnevniki in pismi pred-
stavlja poskus življenja v fluidnem, prelivajočem se tekstu nedovrše-
nosti. Delo se „udelovi“ v svojem lastnem življenju, potem ko se je 
avtorstvo dopolnilo v knjigi, sliki, kipu, pesmi, arhitekturni gradnji. 
Skrivna pomenjanja še naprej pošilja tudi tedaj, ko avtor v formi 
individualnega podpisa, ki od renesanse naprej postane subjektiv-
ni moment označenosti teksta, ni več njegov »lastnik«. Paradoks je 
torej v tem, da se avtorstvo kaže le v procesu ustvarjanja, ne pa tudi 
v zgotovljenem dejanju tega ustvarjanja. Toliko je delo samo vedno 
tudi dogodek ustvarjanja. Branje, poslušanje, gledanje, cel niz dis-
kurzivnih potekov sinestetske reprodukcije mu šele podarja resnični 
smisel. V tem ni ničesar, kar bi skrepenelo v čas gole aktualnosti. 
Zato Badioujevo vprašanje, kako si zaslužiti naziv Pessoevega so-
dobnika brez filozofsko utrjenega, zakoličenega pristopa k njego-
vemu »delu«, lahko še radikaliziramo. Ne gre toliko za umanjkanje 
tiste filozofije, ki bi omogočila uvid v njegovo »metafiziko brez meta-
fizike«. Veliko težje je razumeti to, da se s Pessoo postavlja pod vpra-
šaj enoznačnost koncepta dela že s tem, ker se heteronimnosti ne da 
zvesti na proizvodnjo Drugih kot nekakšnih njegovih subjektivnih 
stanj in preobrazb, torej kot nekakšne »literarne shizofrenosti«. Na-
mesto tega moramo pozornost usmeriti na zaobrat perspektive oz. 
na tisto, kar se od Nietzscheja naprej imenuje zaobrat metafizike, ki 
je že od vsega začetka bistveno platonistična. Ne gre torej za idejo 
dela, ki bi bila druga oziroma drugačna različica romantične vizije 



146

stapljanja filozofije in znanosti v pesniški svet sinkretičnega teksta, 
kot je to bil namen Novalisa, Hölderlina ali Nervala.

Nedovršenost kot resnična forma dela izhaja iz estetike dogodka. 
To preprosto pomeni, da tisto, kar predmet izkustva in motrilca zdru-
žuje v času in prostoru, lahko razumemo šele iz njunega položaja, ki 
predpostavlja sintezo motrenega in motrečega. Dogodki v svetu niso 
nič vnanjega, temveč so dogodki-v-svetu, tako kot Bernardo Soares 
Knjige nespokoja ne piše nič drugače kot na način »avtobiografije brez 
dejstev«.179 To pa zato, ker mora biti oseba, ki piše knjigo kot delo brez 
referenc na t. i. stvarnost, obenem »jaz« in brezosebna pustolovščina 
samega življenja, ki šele omogoča vznik tistega, kar imenujemo av-
torstvo. Toliko se nedovršenost dela kaže le kot druga in drugačna 
forma vsega tistega, kar je že bistveno dovršeno in dopolnjeno v ne-
nehnem gibanju. Pri tem ne gre za negativno formo dovršenega in 
dopolnjenega dela. V nasprotju s hotenjem klasike je že Nietzsche v 
dekadentnem slogu videl protipojem celote kot sinteze uma in obču-
tenja. Književnost ni preslikava stvarnosti v fikcijski ali pa nefikcijski 
diskurz. Ob Pessoi smo neizbežno soočeni s procesom premene biti. 
O singularnem dogodku gibanja teksta s polno intenzivnostjo v vse 
smeri pričajo Camposove pesmi in filozofske razprave. V tej mreži 
odprtih pomenov so teksti fragmentirano polje subverzije same ideje 
Knjige. V nasprotju s tistim, kar je hotel Mallarmé, gre tu za logiko 
singularne dvojnosti brez dialektične negacije. Vse je hkrati resnično 
in imaginarno, fluidno in metamorfno: od idej, pojmov, figur do lite-
rarnih podob. Kafka je iz svojega racionalno-mističnega stroja teksta 
izključil metafore. Brez sleherne reference na transcendentno, razen 
v metafizični preobleki parabole. Pri Pessoi pa gre za igro z meta-
fizičnim pomenom, ki po svoji formi spada k tistemu, kar Deleuze 
imenuje imanenca, vendar je obenem kontrapunkt in sorodnost med 
heteronimoma Caeira in Camposa to, da klasičnega/romantičnega in 
avantgardnega/modernega ne deli želja po ovekovečenju avtorstva. 
Namesto tega se imanenca kot življenje tke v mrežo z vsem tistim, kar 

179 O tem glej Žarko Paić, »San i preobrazbe: Ispovijesti Drugoga u Knjizi nemira 
Fernanda Pessoe/Bernarda Soaresa«, v: Fernando Pessoa, Knjiga nemira, str. 415–428.



147

je bilo nadomestna religija avantgarde: ezoteriko, okultizmom, teozo-
fijo, mistiko, kabalizmom.180 

V knjigi z naslovom Filozofski eseji, kritična izdaja (Philosophical 
Essays: A Critical Edition) Nuno Ribeiro v uvodnem zapisu k Pesso-
evim tekstom uporabi izraz »filozofski provokator«181 Ko izčrpno 
predstavi vse vrline Pessoevega pisanja v tem diskurzivnem žanru, 
Ribeira »potoži«, da vsaka izdaja njegovih del za urednika že vnaprej 
pomeni, da se zaplete, saj mora iz njegovega Arhiva »sistematizirati« 
tisto, kar je v svoji izvorni izvedbi razpršeno in fragmentarno. Nav-
sezadnje je Pessoa za življenja objavil eno samo delo, zbirko pesmi 
Sporočilo (Mensagem) iz leta 1935, ki jo sestavlja 44 kratkih pesmi.182 
Nasprotno pa datacija njegovih filozofskih tekstov sega od zgodnje 
mladosti, leta 1919, in se razpenja vse do njegove smrti v letu 1935. 
Še večja težava je seveda v tem, da je heteronim de Campos izpisal 
filozofsko intonirani tekst o nearistotelovski estetiki, o čemer smo 
že govorili. Na tem mestu nas posebej zanima, kakšen je odnos med 
dojemanjem dela kot nedovršenostjo in heteronimi. Videli smo, da 
heteronimičnost ne spada v okrožje mimetičnega izraza preobražanja 
sebstva. Ničesar ni, kar bi imelo zgled ali matrico v resničnem svetu. 
Vse je le simulaker in nekaj povsem drugega od izvorne slike-pojma. 
Zato se beseda pri Pessoi ne nanaša na resnične predmete, kot njihova 
druga narava. Nasprotno, beseda je imenovanje sveta kot blodnjaka 
znamenj. V njem se človek giblje od rojstva do trenutka, ko ga kočija 
povede v brezdanjost, o kateri ničesar ne vemo. Resnični začetek tis-
tega, kar je bistvo nedovršenosti dela, najdemo pri zgodnjem Pesso-
evem angleškem heteronimu Alexandru Searchu: gre za pravi hudo-
urnik novih misli, pojmov, razdelave idej o občutjih, volji, svobodi, 
nesmrtnosti duše, življenju in eksistenci.  

180 O tem prim. Jerome Boyd Maunsell, »The Hauntings of Fernando Pessoa«, v: 
Modernism/modernity, št. 19, 1/2012 (januar), str. 115–137, dostopno na http://
muse.jhu.edu/journals/mod/summary/vO19/19.1, in Nikica Talan, Fernando 
Pessoa: djelo, Zagreb 2013, str. 247–268. 
181 Fernando Pessoa, Philosophical Essays: A Critical Edition, New York 2012, str. VI.
182 Poesia de Fernando Pessoa, ur. Adolfo Casais Monteiro, Lizbona 2006, str. 94–117.



148

Pessoa je tudi filozofske eseje pisal v ubranosti s heteronimijo 
kot načinom nekonceptualnega mišljenja. In prav zato teh tekstov 
ne moremo imeti za filozofijo, ki bi odpirala nove spoznavnoteo-
retske poti. Če je po Deleuzu in Guattariju filozof tisti, ki proizva-
ja konceptualna orodja, ne ukvarja pa se – tako kot umetnik – z 
občutji (afekti in percepti)183, potem moramo Pessoevo metafizič-
no strast do filozofije premotriti na drugačen način. Ni vprašanje, 
kdo nekaj misli, saj smo s tem že v horizontu vnaprej postavljene 
intencionalnosti subjekta (Husserl in fenomenologija). Namesto 
tega se je treba vprašati, kako misli nastajajo in kaj velja misliti, 
ko se namesto nasprotij/oprečij um – telo, pojmi – občutja, filo-
zofija – umetnost tisto »nekaj« ne kaže več kot Isto, ki je Nič, kot 
to, med drugim, izpelje Hegel na začetku Enciklopedije filozofskih 
znanosti (Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften) iz leta 
1817. Isto ni »isto«. Kar tu imenujemo razlika in drugost, konsti-
tutivno izhaja iz dogodka različne drugosti mišljenja kot občute-
nja življenja samega v njegovem ustvarjanju/proizvajanju. Zato tu 
konec intencionalnosti obeležuje Pessoev poskus, napotiti se pro-
ti drugačnim obalam od tradicionalne metafizike. Pri tem mu je 
najbližja, najsorodnejša priča Friedrich W. Nietzsche. Vendar ta ni 
edini, s katerim Pessoa so-misli. Zato ima Nuno Ribeiro prav, ko 
pravi, da v Pessoevih mislih ne smemo videti filozofije v smislu 
zgodovinskega sosledja šol in usmeritev. Gre za filozofije oziroma 
mnoštvo idej, ki se med seboj celo pobijajo, vendar se ukvarjajo z 
istimi vprašanji in mučijo jih isti problemi.184 Zato Pessoa uporab-
lja in potrebuje izraznost metafizike v klasičnem pomenu ontolo-
gije in epistemologije ter v pomenu zaokreta izvornega življenja, 
v znamenju katerega je mišljenje kot logos pri Heraklitu začelo 
ustvarjati zgodovino Zahoda.

183 Gilles Deleuze in Felix Guattari, Što je filozofija?, prev. Marko Gregorić, Zagreb 
2017. – [Prim. slov. prevod: Gilles Deleuze in Felix Guattari, Kaj je filozofija?, prev. 
Stojan Pelko, Ljubljana 1999. Op. prev.] 
184 Nuno Ribeiro, prav tam, str. XXIX.



149

Obstaja pa nekaj, kar bi lahko imenovali konstanta v teku časa, 
navezuje pa se na vprašanje o avtorstvu in subjektu. V Pessoe-
vih esejih namreč posebno mesto pripada kritiki metafizike t. i. 
svobodne volje. Potem ko prevzame Schopenhauerjeve postavke 
in njegov način argumentiranja zoper kantovsko določen pojem 
svobodne volje, Pessoa dospe do spoznanja, da je tovrstna dolo-
čitev s sredstvi transcendentalnega idealizma iluzija. Svoboda je 
samoomejitev. Vendar nezavedno polje izražanja življenjske sile še 
ne pomeni, da je volja kot način udejanjenja človekove svobode 
nekaj brez smisla. Toda tisto, kar tej volji jemlje pravico do vlada-
vine kraljestvu subjekta, je odgovornost. Zato je za Pessoo »ideja 
svobode čista metafizična ideja«. Bolj ko se človek zaveda tega, da 
je omejen s tistim, kar pripada fizičnemu svetu narave in nezaved-
nim procesom življenjske moči/sile, bolj si želi prevladati sleherno 
omejitev. A tisto, kar mu v tej iluziji absolutne svobode (volje) še 
preostane, je zvedeno na kraljestvo sanj in domišljije. Kot vidimo, 
so Pessoev način razlage lastnih postavk, tok njegovega razpravlja-
nja, aforistični slog, vitalistični moment prodora v samo sredico 
nedoločenosti materije in energije mišljenja tako rekoč povsem 
sorodni Nietzschejevi metafiziki volje do moči. O tem pričuje tudi 
dejstvo, da Alexander Search v zapisu iz leta 1906 navaja dve knji-
gi, ki ju pozneje tudi komentira: Fouilléjevo Nietzsche et l’immo-
ralisme in Lichtenbergovo Philosophie de Nietzsche. Zdi se, da iz 
vsega tega lahko razberemo, kako izza mreže različnih na filozofski 
način potekajočih razprav, tekstov, aforizmov in manifestov priha-
ja na plan želja po zaokretu metafizike od znotraj. Pessoa prav ni-
česar ni želel za vedno vreči v brezno zgodovine, niti eno bistveno 
napotenost mišljenja, niti ene same odločilne orientacije, celo ne 
za ceno tega, da njegovo lastno stališče ostaja povsem drugačno od 
tistega, ki ga pobija. Kakor koli, ta prikazensko pošastna strategi-
ja soobstoja različnosti in mnoštva, ki je razvidna že v njegovem 
avantgardističnem gibanju senzacionizma, nima prav nič skupnega 
z vodilno moderno šolo dialektične odprave/prevlade zgodovine 
(Aufhebung) ter Heglom in Marxom kot njenima glavnima pred-
stavnikoma. Namesto načela ustvarjanjske afirmacije, negacije in 



150

sinteze nasprotja v obliki njune »odprave« njegova misel sloni na 
paradoksu in aporijah Drugega in razlike, mnoštva in naključja, 
nedoločenosti in kompleksnosti. Delo mora zato ostati nedovrše-
no, enako kot mišljenja nikoli ne smemo zvesti na tisto »isto« in 
homogeno. Preprosto, tako je, in ne more biti drugače. Poslednja 
skrivnost pomnogoterjanja bivajočega prehaja skozi srce biti in 
tako to srce postane za vedno neprekoračljiva meja med dogod-
kom in mišljenjem. 

         

Epilog 

Kdo je torej – Fernando Pessoa? Ortonim oziroma stvaritelj heteroni-
mov, v katere se je pomnožil, da bi dosegel meje molka? Na to vpraša-
nje ne pričakujmo dokončnega odgovora. Če se v portugalščini oseba 
izreka v besedi »pessoa«, potem je njegovo nedovršeno delo najbolje 
obeležiti z vprašanjem: Pessoa? Mar to ne pomeni, da sumimo v obstoj 
osebe? Nikakor, brez osebe tudi ni možnosti vprašanja! A to vprašanje 
se obenem razveže v hvalo biti kot mnoštva in razlike. V vseh stvarnih 
in nestvarnih osebah do poslednjega diha živi oni pomnogoterjeni 
človek iz Lizbone. Prav tako, kot to izreka Álvaro de Campos v Prete-
kanju ur z datacijo 22. maja 1915.

„V svoji glavi čutim hitrost kroženja zemlje

in vse dežele in vse osebe krožijo v meni,

centrifugalni vzgib, bes, da bi šel po zraku do zvezd,

tolče v notranjosti moje lobanje,

zabada slepeče bucike v vsakršno zavest mojega telesa.“185

185 Álvaro de Campos, »Protok sati«,v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 191. 
– [Prim. slov. prevod Miklavža Komelja v: Fernando Pessoa, Psihotipija, Ljubljana 
2007, »Pretekanje ur«, str. 88. Op. prev.]



151

Prikazensko »poslanstvo« pesnika, navdahnjenega s filozofijo, za-
res terja izkušnjo »metafizične norosti epohe«, da bi ga lahko so-mis-
lili z njim. Za pristopanje k Pessoi ni treba iskati nobenega drugega 
mišljenja od tistega, ki ga je sam privedel do sublimne točke jezika. 
To je mišljenje diseminacije zahodne ontologije, njene preusmeritve 
onstran oprečja racionalnosti in občutenjskosti. V vrtoglavem prizoru 
tega postajati Drugi in različen se njegovo pisanje izkazuje kot potokaz 
k plesu nad razprtim brez-dnom. Vse se hkrati »meša in križa«, eksis-
tencialna tvegavost svobode pa zadobiva podobo kartografije duše, ki 
potuje vzdolž vseh meridianov in vzporednikov sveta, odhajajoč in 
vračajoč se na en in edini kraj, mesto Henrika Pomorščaka, Pessoevo 
mesto, ki mu Bernardo Soares v Knjigi nespokoja vzhičeno izreka hva-
lo: »O, Lizbona, moj dom.« Tako kot je Lizbona dom, je portugalski 
jezik hkrati domovina in svet. Kozmopolitsko srečanje zemlje in neba 
se pri tem ne dogaja kot zanikanje nacije. Navsezadnje, »metafizična 
norost epohe« je tu na sublimen način dojeta kot usoda jezika ob kon-
cu njegove zgodovinsko določene usojenosti. Onkraj tega si sledijo le 
jalovi dnevi oponašanja in lažne slave. Biti Pessoev sodobnik, kot je to 
napovedal Badiou v delu Mali priročnik o inestetiki, pomeni – prisluži-
ti si mišljenje, ki s pesniškim glasom 75 heteronimov izpisuje največjo 
hvalo življenju v dobi odstopov od jezika ter odrekanja jeziku in nje-
govi čudežni moči ustvarjanja novih svetov. Naj na koncu Besedo pre-
pustimo tistemu, kateremu v našem razmišljanju nismo dali niti ene 
same besede, čeprav smo ga sproti omenjali – Ricardu Reisu. V pesmi 
Da bi bil velik, z datacijo 14. februarja 1933, je zapisana neka zapo-
ved oz. narek, ki ima še vedno pristojno nalogo mišljenja po stoletju 
neznanskih moralnih porazov in zdrsov, ki jih ni mogoče oprostiti:



152

„Da bi bil velik, bodi cel: ničesar

svojega ne pretiraj, ne izključi.

Ves bodi v vsaki stvari. Kolikor si, vnesi

v najmanj, kar storiš.

Tako v vsakem jezeru sije vsa luna,

ker živi visoko.“186 

Dostojanstvo in veličina vzideta takrat, ko besede dosežejo življenje 
sámo v njegovi tesnobni lepoti in nedovršenosti. Po tem vse preide v 
stanje miru: in hiše in zvezde in ceste in mesta na daljnem obzorju, v 
brezkrajnem somraku …   

186 Ricardo Reis, »Da budeš velik«, v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, str. 135. 
– Prim. slov. prevod M. Komelja v: Fernando Pessoa, Psihotipija, Ljubljana 2007, 
str. 149.



153

METAFIZIKA IN KIBERNETIKA

O tehnosferi ali od stvari mišljenja k stvari, ki misli

Uvod

Fernando Pessoa v Knjigi nespokoja razpre uvid v povsem dru-
gačno dojemanje umetnosti, znanosti in življenja. Prihaja doba brez 
svoje samolastne »resnice«, doba, ki je izpraznjena velikih utopij in še 
bolj praznih sanjarij o popolnem zaobratu vrednot. Nič več ne more 
zadovoljiti interesa uma, če pri tem ne gre za polaganje računa o nje-
govih mejah. Namesto »revolucij« in »utopij« ter »kontrarevolucij« in 
»distopij« bo bistvo tega, kar prihaja, prihodnjega, določalo vprašanje 
ustvarjalne evolucije življenja samega, katerega usoda je umeščena 
nekje med dekadenco in klasični napredek. Paradoksalno je, da vse to 
našo projekcijo prihodnosti napotuje v nedoločljivost. Kompleksnost 
tega mišljenja izhaja iz tega, da se ga ne da zvesti na kar koli partiku-
larnega in omejenega.

 

»So obdobja reda, v katerih je vse podlo, in obdobja nereda, 
v katerih je vse vzvišeno. Obdobja dekadence so polna duhov-
ne moči, močna obdobja pa slabosti duha. Vse se meša in si je 
navzkrižem in ni resnice, razen v tem, kar je že predpostavlje-
no.« (Fragment 273.)187

 	
V siloviti potrebi po vzpostavljanju »novega« se v naši dobi vrši 

proces mešanja in križanja. Kaj to pomeni? Kot da bi izgubo »čistos-

187 Fernando Pessoa, Knjiga nemira, prev. Tatjana Tarbuk, Zagreb 2001, str. 239. 
[Prim. slovenski prevod, Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, prev. Barbara Juršič 
Terseglav, Ljubljana 2001, str. 274.: »So obdobja reda, kjer je vse malovredno, in 
obdobja nereda, kjer je vse vzvišeno. Dekadence so rodovitne v duševni možatosti; 
dobe moči pa v duhovni šibkosti. Vse se meša in križa, resnica pa je le tista, ki jo 
predvidevamo.« Op. prev.]



154

ti« substance nadomestili procesi kristaliziranja onstran razlike med 
materialnostjo (hylé), formo (eidós) in estetskim načinom obstajanja. 
Še več, zdi se, da skorajda ni več mogoče govoriti o »deviškem vrelcu« 
izvorne, prvotne življenjske sile (materia prima). Narava, pri-roda kot 
stroj in življenje kot preobražanje v mnoštvo različnih form biti od 
mišljenja terjata iznajdbo novih pojmovnih orodij. Spomnimo se na 
to, da je Platon v Kratilu imel vprašanje o nastanku jezika za nekaj 
istovetnega onemu, kar krasi delo demiurga.188 Jezik, s tem ko ustvarja 
naravo kot bit (ousia) in bivajoče (ta pragmata), deluje enako bogu. 
Razlika je le v tem, da božjega modela delovanja ne predstavlja no-
voveški urar, temveč antični obrtnik-umetnik. Brez ustreznega jezi-
ka bi vse, kar se danes dogaja v sferah znanosti in umetnosti, ostalo 
nemo. Zato je ponovno največji izziv uzakonjenje jezika kot diskurza 
in dispozitiva tistega, kar se dogaja v stanjih prehajanja in ni za vselej 
utemeljeno v obstojnosti biti. 

»Tehnoznanosti v kompleksni transformaciji proizvajanja 
vednosti o naravi in življenju ne reflektirajo kot o objektu, ki bi 
bil raziskovanju nekaj vnanjega. Namesto tega postajajo ustvar-
jalno-proizvodna sila, s katero se živo tehnologizira, sama teh-
nologija pa se preobraža v naravno-življenjski sklop samoproi-
zvajanja ‘umetnega življenja’ (A-life) iz konstrukcije ‘umetnega 
uma’ (A-intelligence). Sledi te usodne premene paradigme lah-
ko opazimo na vseh področjih življenja, od umetnosti do arhi-
tekture, od medicine do družbe, kulture in celo politike. Naravo 
zamenjujejo umetne tvorbe, samo življenje pa postaja tehnična 
konstrukcija pogojev možnosti nastajanja ‘novega’, zahvaljujoč 
tehnoznanstvenemu načinu mišljenja.«189

188 Platon, Kratil, v: Platon, Zbrana dela, prev. G. Kocijančič, Celje 2006.
189 Jutta Weber, Umkämpfte Bedeutungen: Naturkonzepte im Zeitalter der Technos-
cience, Frankfurt na Majni – New York 2003.



155

V nekaj postavkah bomo skušali pokazati, kako se v sodobnosti 
odvija radikalna preobrazba metafizičnih kategorij in pojmov v ki-
bernetične sklope, kar izhaja iz tega, da se onto-teo-kozmo-antropo-
loški ustroj filozofije razklopi v četverje  informacija – povratna vez 
(angl. feedback) – nadzor – komunikacija. Namesto z vladavino jezika 
se srečujemo z logiko tehnogeneze »svetov«, katere »bistvo« je v vi-
zualiziranju dogodkov. Zato se filozofsko razumevanje »ustvarjanja« 
zgodovinsko-epohalno vrši kot spetje/odnos poiesisa in téchne, vse 
do odločilnega obrata, ko tehnosfera v sebi in iz sebe sintetizira tisto, 
kar ni več ne »stvarjenje« ne »ustvarjanje« v teološkem in estetskem 
pomenu, temveč tehnoznanstveno konstruiranje umetnih svetov. Z 
vzporedno predstavitvijo Heideggra in Simondona, Blumenberga in 
Güntherja bomo pokazali, kako se prihajajoče skozi sklop mišljenja 
kot računanja – planiranja – konstrukcije vije iz »imanentne transcen-
dence« samega življenja u znamenju konca skrivnosti biti in pričetka 
nadzora nad dogajanjem. 

1. Doba ustvarjalne evolucije?

Kaj sta v okviru nove tehnoznanstvene paradigme »narava« in »živ-
ljenje«? Zdi se, da je to mogoče zelo enostavno pojasniti, a prav zato 
je nekaj izjemno kompleksnega. Enostavnost se odraža v tem, da prva 
omogoča drugo, saj je narava za Parmenida vsezajemajočost biti v nje-
nih ménah. Površnemu opazovalcu se bo brž zazdelo, da so pojmi, s 
katerimi skušamo približati učinek daljnosežnih premen v dojemanju 
nastanka Zemlje, nekaj skrajno poljubnega. Vendar brez tega ne more 
biti razvidno, zakaj je narava (physis, natura) – tako kot tudi samo 
življenje – postala tehnična konstrukcija. So pa ti pojmi že vnaprej 
razvezani metafizične globine. Posledica množice sodobnih teorij, kot 
so teorija kompleksnosti (complexity), nastajanja (Emergenz-Theorie), 
kontingentnosti, kaosa, kibernetike in raziskovanja »umetnega uma« 
(A-intelligence), je ta, da je delovanje t. i. naravoslovnih in duhoslov-
nih oziroma kulturnih znanosti (humanities) v svetu kot razširjenem 
laboratoriju tako rekoč odveč. Sicer pa je sam pojem tehno-znanosti 



156

in skladno z njim tehno-umetnosti ter tehno-estetike naznanil že me-
dijski teoretik Vilém Flusser. Govoril je namreč o vladavini univer-
zalnega tehničnega koda v zgodovini. Ker se ta kod ne zasnavlja več 
na jeziku kot logosu, temveč na sliki kot piktogramu, je posledica te 
premene paradigme izginotje dialoško-diskurzivne narave jezika kot 
takega. Namesto s smislom izjave v pogovoru med udeleženci komu-
nikacije se srečujemo s spremenljivimi pomeni, ki izhajajo iz nenehno 
novih kontekstualnih situacij.

 

»Človeška komunikacija, kot jo razumemo v tem delu, pote-
ka s tem namenom, da bi pozabili na nesmiselnost in osamlje-
nost življenja, ki vodi k smrti, tako da bi življenje postalo nekaj 
znosnega. Ta cilj komunikacije skušamo doseči na ta način, da 
ustvarjamo kodificirani svet, torej svet, zgrajen iz urejenih sim-
bolov, v katerih so zbrane informacije, do katerih smo prišli. 
[…] ljudje si različne informacije izmenjujejo v upanju, da se 
bodo s to izmenjavo sintetizirale nove informacije. To je dialo-
ška forma komunikacije. Da bi obstoječe informacije ohranili, 
si jih ljudje delijo v upanju, da se bodo tako deljene informacije 
zmožne bolje upreti entropičnemu delovanju narave. To je dis-
kurzivna forma komunikacije.«190  

	
S tem pa pride do radikalne premene mišljenja. Iz čudenja nad taj-

novitostjo biti v njeni polnosti in nad sijanjem mnogoterih form živ-
ljenja preidemo v dogajanje fasciniranosti nad možnostmi ustvarjanja 
mnogoterih novih svetov. Njihova resničnost pa se razkriva, izhajajoč 
iz ideje procesa tehnogeneze. S čudenjem se svet poetizira kot umetni-
ško delo, s fascinacijo pa sodelujemo v dogajanju estetskega dizajniranja 
množice svetov. Z ozirom na to lahko zatrdimo, da vprašanja o novi 
definiciji »narave« in »življenja« pravzaprav sploh ne moremo izpeljati 
iz vznika moderne fizike, prav tako tudi ne biologije. Pri tem nas osupne 

190 Vilém Flusser, Kommunikologie, Frankfurt na Majni 2007, str. 16.



157

prav postavka, ki jo je najbolj plastično izrekel Heidegger v svoji razpra-
vi o tehniki, ko je slednji odrekel, da bi obelodanjala »bistvo«, ki bi se 
samoprikazovalo v dogajanju tehničnega kot takega. Če torej »bistvo« 
tehnike ni ni tehničnega, je samo po sebi razumljivo, da tudi »bistvo« 
narave ni nič fizikalnega, kot – skladno s tem – tudi »bistvo« življenja ni 
nič biološkega.191 Toda, kaj če sodobne znanosti, ki se ukvarjajo z »raz-
iskovanjem« tistega, kar je »nova narava« in »novo življenje«, nastalo v 
laboratoriju s pomočjo znanstvenega eksperimenta, mislijo onstran in 
zunaj metafizike kot take? Drugače povedano, kaj če tvorjenje »ume-
tnega« (artificielle), ki se ga ne da več analoško uprispodobiti onemu 
izvornemu in začetnemu (arché), ne izhaja iz nikakršnega obstojnega 
»bistva« in če tudi znanosti v novi definiciji ni mogoče izpeljati iz doje-
manja znanja kot akumuliranega »napredovanja« in »razvijanja« infor-
macij, potrebnih za nova odkritja?

Znanost je v sami sebi zaprta odprtost. Razlog je v tem, da njen 
notranji vzgib leži zunaj nje. To velja celo tedaj, ko se udejanja v ab-
solutu totalne scientifikacije »narave« in »življenja«. Toliko je vsako 
govorjenje o znanosti samo po sebi že vedno tavtološko. Znanje je po-
goj možnosti znanosti, njena bistvena naloga pa ni zunaj nje same, 
namreč v izboljševanju sveta, ki bo zaradi nje postal sekularizirana 
različica dovršenosti Božjih atributov iz tomistične sholastike: enega 
(unum), dobrega (bonum), resničnega (verum) ter bitja (ens) in lepe-
ga (pulchrum). Povsem nasprotno, »bistvo« znanosti se skriva na ne-
-znanstvenem področju ne-človeškega. Govorimo o tem, kar pripada 
tehniškemu zasnutku biti. Artikulira se kot jezik tehnosfere. Pravila 
tega jezika pa so tako rekoč istovetna »jeziku novih medijev«. Poglej-
mo, za kaj gre. Pragmatika pomena znanja kot know-howa izpodri-
nja njegovo semantiko in sintakso. Če je tako, potem ni pomembno, 
kaj nekaj pomeni v določenem kontekstu. Pomembno je le to, ali se 
z govorjenjem menja tudi sam kontekst in ali to velja za vse primere 
ali le za nekatere. Uporabna vrednost jezika kot performativnosti su-
vereno vlada nad jezikom kot upovedovanjem »smisla«. To pomeni 

191 Gl. Martin Heidegger, Zollikoner Seminare: Protokolle, Zwiegespräche, Briefe, 
Frankfurt na Majni 1994.



158

zgolj naslednje: znanstvena resnica je hkrati tudi razkritost »narave« 
in »življenja«, kar pa je smisel Heideggrovega postulata o resnici biti 
v njeni neskritosti (aletheia).192 To pot do »novega« prekinjajo brazde 
in vreznine v tisto, kar ne predstavlja več tal, pa tudi ne raztemelje-
nosti teh tal. Niti podoba metafizike kot debla s korenino, kakršno 
je vzpostavil Heidegger, niti podoba rizoma kot izpodkopavanja tega 
debla z njegovimi vejami, ki jih predstavljajo pozitivne znanosti, 
kakršno nam je podaril Deleuze, ne ustrezajo sodobni nalogi tehno-
-znanstvenika. V slednjem se namreč vse bolj izgublja karakter znanja 
kot nečesa »inventivnega«, kar se poraja v linearnem sosledju epoh, 
zato pa bolj in bolj postaja »kreativni« tvorec hibridnih svetov. S tem 
se nove forme življenja kristalizirajo v procesih vseskozišnje nedolo-
čenosti.193 V obzorju metafizike od Platona do Hegla vprašanje smisla 
znanosti izhaja iz samega korena in pričetka filozofije – logosa.  

Če je zgodovina blodenje in razvijanje uma skozi labirint zgodovi-
ne, potem so današnje tehnoznanosti samo druga forma apriornosti 
in transcendentalnosti ideje znanja. Iz le-te se izkazuje, da svet »jè« kot 
smiselno obzorje pojavljanja »novega« v ponavljanju. Če bi kdo temu 

192 O tem glej: Žarko Paić, Treća zemlja: tehnosfera i umjetnost, Litteris, Zagreb 
2014, str. 11–61.
193 Pojem »kristalizacije« s katerim tu povezujemo »forme (duhovnega) življenja«, 
najdemo v ontologiji transindividualnosti Gilberta Simondona. Eden od zgledov 
kristala kot forme ali strukture onstran materializirane forme in njene pasivnosti 
bi lahko bil način, kako se vzpostavlja obstojnost oziroma stabilnost nekega stanja. 
Če je proces postajanja (biti) vedno že dogajanje v stanju svoje možne kristalizacije, 
potem je očitno, da imamo pri bioloških ali tehničnih načinih biti opraviti z nečim, 
kar je utrjeno in hkrati krhko. To pomeni, da kristal ni čista abstrakcija, pa tudi ne 
gola konkrecija nekega stanja materije. Prej bi morali govoriti o nekakšnem vmesju 
med pogoji možnosti in nujnosti nastanka nečesa kot nečesa. Za Simondona in-
dividuacija predstavlja pot preseganja aristotelovskega dvojstva materije in forme. 
Zato pojem kristaliziranja velja tu razumeti kot poskus prevladanja ontološke počí 
v potencialnosti materije (med aktivnim in pasivnim stanjem). Ne določa forma 
materije, materija pa sama po sebi – brez ustvarjalnega načela transindividuacije – 
ne zadošča za življenje. O tem glej: Gilbert Simondon, L’individuation psychique et 
collective: à la lumière des notions de forme, information, potentiel et métastabilité, 
Aubier, Pariz 2007.  



159

želel odvzeti upravičenost dokaza, bi se le stežka odtrgal od dojma, da 
metafizika v svojem »bistvu« ni mogoča brez predpostavljanja dvojstva 
temelja in utemeljenega, ideje in resničnosti, biti in bivajočega, aksio-
mov in akcidenc. V vseh epohah svojega razgrinjanja, od filozofije do 
fundamentalnih in uporabnih znanosti, je vprašanje o tistem, kar po-
ganja stroj človekovega kognitivnega delovanja, istovetno vprašanju o 
začetkih in izvorih mišljenja kot »formah življenja«. Zdi se, kot da je 
pet človeških čutov zgodovinsko povezanih z nastajanjem duhovnega 
življenja v njegovem »razvijanju« in »napredovanju«, začenši z mitom 
in nato religijo, umetnostjo, filozofijo in znanostjo. Toda mar ni me-
taznanstvena forma življenja znotraj umetnega načina eksistence, ki 
ga imenujem tehnosfera, korak do opustitve vsakršne občutenjskosti 
rastlin, živali in človeka in prehod k šestemu čutu? To je tisti čut, ki 
nastaja s spetjem kozmično-planetarnega »uma« (noosfere) v strojno 
samoorganiziranem redu preobražanja celotnega metafizičnega sklo-
pa bit – Bog – svet – človek v tehnični dispozitiv vizualizacije.194 »Šesti 
čut« presega okovanost telesa v t. i. zakone narave. Ne da bi se na tem 
mestu spuščali na področje ezoteričnih spekulacij o svetlobnih bitjih 
in emanaciji božanske energije v stroju kibernetične telesnosti, mo-
ramo vseeno zatrditi, da je vizijo te neposrednosti izkustva kozmične 
praznine-globine zunaj meja fizike materialnega sveta imel tudi Niko-
la Tesla. Tako kot morski pes elektromagnetne valove čuti na daljavo 
in tako »intuitivno« najde svoj plen, je tudi človek v dobi informacij 
obsojen na to, da življenje prebija v navigiranju po umreženih prosto-
rih praznine. Tehnosfera mu odpira spoznavno-estetske poti neposre-
dnega odnošaja med informacijo in njenim dekodiranjem.

V pričujočem premisleku želimo problemsko razpreti naslednje: 
kot občutenjskost opredeljujemo nevrofiziološko mrežo dražljajev in 
vzgibov ter odgovorov v obliki odziva na izvor dogajanja. Že iz tega je 
jasno, da občutenjskosti ne mislimo več iz vertikalnosti odnošajev, pri 
katerih telesu ne pritiče isti položaj kot duhu (nous) in duši (psyché). 

194 O tem glej: Žarko Paić, »Technosphere – A New Digital Aesthetics?: The Body 
as Event, Interactivity and Visualization of Ideas«, V: Žarko Paić, Krešimir Purgar 
(ur.), Theorizing Images, Newcastle 2016, str. 121–143.  



160

Namesto tega v horizontalni razporejenosti kategorij, ki spadajo k ob-
čutenjskosti in med katerimi izstopa pojem zaznave ali opažaja (per-
ceptio), zvok, toplota in dihanje v kibernetičnem modelu razumeva-
nja življenja postanejo »druga narava«. Drugače rečeno, življenje je tu 
dojeto kot informacijski kod. Tvorijo ga struktura dednosti (geni) in 
jezik kot pogoj možnosti človeškega spoznanja. Informacija in jezik 
sta temeljna pojma kibernetike. Vendar lahko že vnaprej zatrdimo, da 
njuno spetje ne bi bilo učinkovito brez onega tretjega. To tretje ni nič 
drugega kot pojem »življenja«. Ko torej v središče tehnoznanstvenega 
mišljenja vstopa življenje, postane jasno, da informacija in jezik nista 
več avtonomni področji delovanja znotraj nekega sestava in okolja. 
Informacija je »bistvo« življenja nasploh. Jezik, ki se tu pojavlja kot 
tehnični dispozitiv komunikacije, postane dialog in diskurz zapletene 
mreže nenehnega ustvarjanja »novega«. Od tod nastanek biokiberne-
tike med svoja področja delovanja vključuje tudi bioinformatiko in 
biosemiotiko.195  

To, kar ima zdaj v zaznavi okolnega, ki ni več neposredno dana, kot 
to velja za zaznavo okolnega sveta živali, značilnosti »druge narave«, je 
spetje intuicije in znanstvenega procesa mišljenja. Medij, ki omogoča 
ta korak onstran celokupne metafizične hiše spominjanja in pozabe, 
ni nič drugega kot prehod estetskega koda komunikacije med udele-
ženci dialoga in diskurza v tehnično konstruirano zaznavo tistega, kar 
ne predstavlja več enotnosti kraja in časa v smislu »tu« in »zdaj«. S sle-
dnjim se že od Aristotela naprej izreka pojem biti kot prisotnosti. Pri 
tem prisotnost povezuje prostor in čas »večnega zdaja« (nunc stans). 

195 »Če to razumemo iz določene perspektive, potem današnja biologija predstavlja 
neko vrsto filozofije življenja. […] Življenje je proizvajanje, posredovanje in spre-
jemanje informacij. […] Biologija svojo pojmovnost prejema iz klasične mehanike, 
fizike in kemije ter hkrati prevzema pojmovnost lingvistike in teorije komunikacije. 
Sporočilo, informacija, program, napotilo, kod, dešifriranje. To so novi pojmi zna-
nosti o življenju. […] Te znanosti svojo sliko izlužujejo iz življenja […], ne pa več 
iz arhitekture in mehanike. Še več, znanosti o življenju se danes orientirajo po gra-
matiki, semantiki in teoriji sintakse. Če želimo življenje razumeti, moramo najprej 
dešifrirati ta sporočila.« Georges Canguilhem, A Vital Rationalist: Selected Writings 
from Georges Canguilhem, New York 2000, str. 316–319.



161

Toda danes se v tem godi premena, izjemno pomembna za mišljenje 
nasploh. Z vizualiziranjem pojavov v virtualnem prostoru se mišljenje 
namreč preobrazi v sestav znakov, s pomočjo katerih lahko napovemo 
pritekajoče, prihajajoče stanje stvari. V tem pogledu se pojmi tehnič-
nega koda in dešifriranja jezikovnega sporočila vzajemno prežemajo. 
Ko »bistvo« življenja postane informacija, smo le korak od trditve, da 
se življenja ne upravlja več od zunaj oziroma onstran procesa izmenje-
vanja energije. Življenje postane dogajanje na »planu imanence« ozi-
roma »konsistence«, kot pravita Deleuze in Guattari v svoji ontologiji 
postajanja.196 Biti-v-svetu na način imanentne možnosti, dejanskosti 
in nujnosti nenehnega preobražanja pogojev, v katerih se svetove 
ustvarja iz »čistega uma«, pomeni biti razprt znotraj neke bistveno za-
prte strukture mišljenja. Tu beseda eksperiment (poskus) ne pomeni 
golega izkustva v mediju občutenjskosti. Nasprotno, izkustvo je vedno 
že z nečim določeno. Premenjuje se z dogajanjem »novega«. Na ta na-
čin eksperiment ne zadeva več izkustva v empirični verigi vzročnos-
ti pojavov. Biti in eksperimentalno živeti, tako kot umetnik, pomeni 
ekstatično ustvarjati in biti ustvarjan iz neke prikazenske, nedomačne 
»moči« nečloveškega. Zaznave tistega, kar se dogaja v tehnoznanstve-
no stvorjenem okolju, ki je zaradi tega spremenjeno tako, da »nara-
vo« in »življenje« tu dojemamo, izhajajoč iz pojma onega drugotnega 
oziroma nadomestnega kot artificielnega, ne moremo več zvesti na 
telesnost kot razsežno substanco. Sicer pa je že poreklo izraza aisthesis 
večumno. Najprej gre za tisto občutenjsko kot telesno in za doživljanje 
same telesnosti, nato za zaznatje sveta v formi življenjskosti življenja 
in nazadnje za estetsko konfiguriranje te zaznave.197 

Temeljni pojmi kibernetičnega mišljenja digitalnih strojev so tri-
je: (1) računanje (komputacija); (2) načrtovanje (projekcija) in (3) 
konstrukcija (dizajniranje). Iz tega izhaja, da število kot abstraktni 
izraz računanja (sekvence in niza) v sebi ohranja idejo neskončnosti 

196 Gilles Deleuze in Félix Guattari, Mille plateaux: Capitalisme et schizophrénie II, 
Pariz 2013.
197 O tem glej: Dieter Mersch, Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Ästhetik 
des Performativen, Frankfurt na Majni 2002, str. 245–298. 



162

in singularnosti. Skozi ta proces postane vidno zgolj to, da stvarnost 
privajamo do pojma na osnovi ideje števila. Binarni kod je nazoren 
dokaz vladavine informacije nad vsemi drugimi pojmi kibernetike. 
Enako velja tudi za novi pojem slike. Te ne določa več jezik kot logos, 
temveč število kot piktogram.198  Vendar to nikakor ne pomeni, da so 
slike postale števila. Niti tega ne, da je jezik izgubil moč govorjenja »o« 
svetu. Bolje je reči, da v digitalnem okrožju tisto, kar Friedrich Kittler 
imenuje »izračunana slika«199, postane novo okolje posthumanega sta-
nja. V njem prebivamo s stroji, brez iluzije o absolutni vladavini nad 
njimi. Skupaj z njimi se nastanjamo v odnosih uporabe (pragmatika), 
posredovanja med fizično oddaljenimi prostori in časi ter projekci-
je prihodnosti. Znanstveno vizualiziranje dogajanja pripelje do tega, 
da se »naključje« preobrne v »nujnost« in obratno. Če hočemo videti 
»dlje« v tisto, kar prihaja, to terja izpolnitev možnosti, da tehnosfera 
sama v sebi sintetizira informacije kot znanje o biti in dogajanju spre-
minjanja stanja. Ko se to godi, razlike med »prej«, »zdaj« in »potem« 
izginjajo. Časovni kontinuum postane prazen prostor, v katerega se 
vpisuje tisto, kar sploh omogoča »umetno intuicijo«. To pa je progra-
miranje živega stroja za operacije, ki nimajo več mehanske narave in 
ki se jih ne da razumeti, izhajajoč iz modela sredstvo–smoter.

Kar je bilo svojstvo estetskega mišljenja v času baroka in Leibniza 
– dovršena konstrukcija sveta v formi že vnaprej ubranega vsemirja, s 
katerim upravlja Bog kot glasbenik oziroma urar –, se zdaj pojavlja v 
formi življenja onstran »življenja« nasploh. V tehnosferi se »narava« 
sama, v tem ko postaja umetno okolje, podvaja, rekombinira in rees-
tetizira. Podvajanje pa pri tem ne pomeni, da narava kot izvor ener-
gije in informacij pred navalom »umetnega okolnega sveta« izgineva. 
Narava le ni več ne vzrok ne posledica. Namesto tega je treba govo-
riti o soobstoju in koordiniranju tistega, kar je izvorno, in onega, kar 

198 O tem glej: Dieter Mersch, »Con-Stellare: Reflexive Epistemik der Künste«, v: 
Epistemologien des Ästhetischen, Zürich 2015, str. 131–186. 
199 Friedrich Kittler, »Schrift und Zahl: Die Geschichte des errechneten Bildes«, 
v: Christa Maar, Hubert Burda (ur.), Iconic Turn: Die neue Macht der Bilder, Köln 
2005, str. 186–203. 



163

je reduktivno. Sicer pa tehnosfera kot kibernetični model življenja v 
posthumanem stanju terja prav nelinearnost in kontingenco v vsem, 
kar se godi. Rekombiniranje je odlika zapletenih sestavov. Kot pri igri 
kot eksperimentu z že obstoječimi kombinacijami, s katerimi ustvar-
jamo »novo«, gre tu za spetje »starega« in »novega«. Recimo, novi di-
gitalni mediji vase vključujejo stare formate, znotraj katerih nastaja 
»novo«: na primer nemi film v dobi interaktivnega sintetičnega filma 
kot dogajanja razlike med analognim in digitalnim filmom. In nazad-
nje, reestetizacija ni »olepšavanje« novega okolja, saj bi to pomenilo, 
da je novi družbi in kulturi dojemanje dizajna, ki izhaja iz kibernetič-
ne paradigme, nekaj tujega. Velja prav nasprotno, dizajn se v primeru 
reestetiziranja pojavlja kot konstruiranje »narave« in »življenja«, izha-
jajoč iz logike nastajanja novega kot emergentnega naključja (recimo, 
spletni in modni dizajn kot kreativnost preoblikovanega telesa, nekje 
med kiborgom in androidom).200 Kako v tem pogledu razlikovati med 
klasičnimi naravoslovnimi znanostmi, med katerima sta bili para-
digmatski matematika in fizika, in sodobnimi transdisciplinarnimi 
znanostmi, recimo sintetično biologijo, kibernetiko, robotiko in na-
notehnologijo? Enega od sprejemljivejših odgovorov na to vprašanje 
ponuja teoretik znanosti Andrew Pickering. Nov epistemološki pri-
stop znotraj kibernetike, ki povezuje pojma informacije in življenja, 
je izpeljal takole:

»… v kibernetiki je nekaj filozofsko oziroma teoretsko 
plodnega. To je nekakšen zarotniški misterij oziroma slava, ki 
jo obdaja. Izvor tega je, tako se mi zdi, v tem, da kibernetika 
vzpostavlja paradigmo razlike iz Enega, iz katerega smo vsi 
izšli – tisto reduktivno, linearno, newtonovska paradigma, ki 
še vedno določa večino akademskih del v naravoslovju in druž-
boslovju (in prav tako tudi v inženirskih vedah in humanistiki) 

200 Prim. Abraham A. Moles, »Design und Immaterialität«, v: Florian Rötzer (ur.), 
Digitaler Schein, Ästhetik der elektronischen Medien, Frankfurt na Majni 1991, str. 
160–170. 



164

– to pa so ‘klasične znanosti’, kot jih imenujeta Ilya Prigogine in 
Isabelle Stengers.«201

Omenjena razlika očitno izhaja iz načina, kako se spoznavnote-
oretski rezultati sodobnih tehnoznanosti kažejo v predmetni resnič-
nosti tehnosfere. Pojmi, s katerimi danes dojemamo premenljive re-
alije, ki so nastale zaradi vpeljave informacijskih tehnologij, so: (1) 
delovanje; (2) performativnost in (3) nastajanje (emergenca). Kaj to v 
resnici pomeni? Najprej, da je treba spremeniti način, kako smo doslej 
motrili »bistvo« znanstvenega raziskovanja. K pojmoma metode in 
eksperimenta, mimo katerih ne moremo, velja tu dodati še vse, kar 
se kot »povratna vez« (feedback) povezuje s projektom preobražanja 
laboratorijskih pogojev v možnost same stvarnosti. To pomeni, da ki-
bernetika zdaj ni opredeljena le kot metateorija upravljanja sestava in 
okolja, v katerem delujeta človek in stroj. Gre za vse pomembnejšo 
vlogo samoorganiziranja in naključja, nedoločenosti in odprtosti sa-
mega sestava. Nadzor se zdaj vzpostavlja iz logike delovanja tistega, 
kar v hibridnem spetju »narave« in »življenja« postaja umetno življe-
nje (A-life). Entropični sestavi potrebujejo toliko nadzora, kolikor jim 
izmenjava informacij med subjekti/akterji dopušča, da ne ugasnejo in 
ne padejo v brezno níčesa. Ob novih teoretskih pristopih k »naravi« 
in »življenju«, ki slonijo na genetskem kodu, informaciji in življenju 
kot znakovnem/pomenskem sestavu (biosemiotika), je povsem jasno, 
da tehnoznanosti delujejo operativno. So nekaj performativnega in 
postajajočega v smislu lastnega tehničnega navigiranja po prostoru-
-času »novega«. Če se je v klasičnih znanostih o »umetni inteligenci« 
kibernetika ukvarjala s spetjem med sestavom in okoljem z določeno 
stopnjo »avtonomije«, se zdaj preusmerja na raziskovanje spetja infor-
macije in nadzora organizmov.

Teh v strogem pomenu ne določajo več karakteristike, izpeljane iz 
njihovih okolij (objektivnost) oziroma iz njihovega notranjega sesta-

201 Andrew Pickering, The Cybernetic Brain: Sketches of Another Future, Chicago 
2011, str. 9–10. 



165

va (subjektivnost). Recimo, biološke raziskave odnosa med možgani 
živih organizmov in njihovo občutenjskostjo v vseh aspektih njenega 
udejanjenja, od čutne zaznave, doživljanja do kognitivnega zaznatja 
se orientirajo po kompleksnosti vedênja vrst in rodov. Nič ne jam-
či za to, da bo »povratna vez« med sestavom in okoljem determini-
stično obstojna. Prav tako ni gotovo, kako se bodo posamezni rodovi 
in vrste vedli v spremenjenih življenjskih okoliščinah (recimo, način 
preživetja človeka v urbanih slumih/favelah svetovnih prestolnic ali 
pa prilagajanje divjih živalih na izgubo njihovih naravnih biotopov). 
V primeru nove tehnoumetnosti, kot sta Trans-genic Art in Bio-Art, 
v katerih se povezujejo izkustva molekularne biologije in t. i. »ume-
tnega življenja«, gre za manipuliranje z genskim kodom. S tem pa to 
manipuliranje istovetimo s taistim načinom delovanja v sferi umetni-
škega ustvarjanja. Kar torej izhaja iz invencije tehnoznanosti, se na 
enak način dogaja tudi v kreativnosti tehnoumetnosti.202 Zaradi tega 
smo soočeni z že izpeljano pojmovnostjo, kot so delovanje, perfor-
mativnost in nastajanje »novega«. Vendar ne v analogiji z delovanjem 
Platonovega demiurga ali teološko dojetega Boga, ki svet ustvari iz 
nič (creatio ex nihilo). Tu je novo zgolj to, da demiurga in Boga ne 
moremo več imeti za paradigmi ustvarjanja, če ni v tem tudi deleža 
»kreativnega dizajna«. V procesu združitve uma in ustvarjanja, mo-
žganov in estetskega konfiguriranja, ki izhaja iz samega »bistva« teh-
noznanstvenega eksperimenta z »naravo« in »življenjem« kot takima, 
se poraja tisto, kar je bilo še za Grke mogoče misliti le kot prikazensko 
stanje hibridnosti. Za nekaj tovrstnega pa se ni vzpostavil red pojmov 
in kategorij, ki bi s spetjem mita, filozofije, znanosti in umetnosti segel 
do »največjih globin impersonalnosti«, če naj si pomagamo z reklom 
Jamesa Joycea.

Zato, po Blumenbergu, pogoj za nastanek umetnosti kot proizvodnje 
umetne stvarnosti ni le preobrazba pojma posnemanja narave, temveč 
še bolj pojma same forme (eidosa). V tem preobražanju se izkristalizira 
tehnika kot človekova druga narava. V celoti gledano je prizadevanje, 

202 Prim. Ingeborg Reichle, Art in the Age of Technoscience: Genetic Engineering, 
Robotics and Artificial Life in Contemporary Art, Dunaj 2009.



166

da bi našli primeren jezik za onemelost tehničnega sveta, od Leibni-
za naprej postalo obsesija nastajanja tistega nečloveškega. To pa v sebi 
zajema tako umetnost kot tudi znanost, in sicer na ta način, da spro-
sti spontanost proizvajanja, ki ne posnema več »prve narave« ali Boga 
kot pogojev možnosti ustvarjanja nasploh. Namesto tega naletimo na 
idejo spora, nasprotja med konstrukcijo in organizmom, umetnostjo in 
naravo. Zato ni naključje, da bo s postavko Ernsta Jüngerja o »organski 
konstrukciji« celotna problematika metafizike narave v 20. stoletju pos-
tala odvečen, nepotreben organ evolucije tehnoznanstvenega mišljenja. 
Kar je bilo v zgodovini po Grkih razdvojeno, se na koncu novega veka 
ponovno sintetizira. Način te sinteze pa je bistveno dvojen. V metafi-
zičnem smislu sinteza duha in narave pri Schellingu in Heglu zajema 
identiteto samoovédenja duha v formi absoluta kot znanosti, s čimer 
je umetnost na »koncu zgodovine« odpravljena kot potrebi duha vna-
nji dekor estetiziranja sveta. V tem smislu šele 20. stoletje odkrije tisto, 
kar omenjeno sintezo sploh omogoča. Pri tem ne gre več za jezik kot 
logos. Na njegovo mesto stopi vizualiziranje dogodkov. Ti so »umetno« 
proizvedeni s pomočjo ustvarjalnega potenciala živega stroja mišljenja, 
utelešenega v formi »stroja za računanje« (kompjuterja). Navidezno 
nasprotje med »organom« kot funkcijo organizma v celoti vršenja nje-
govega življenja znotraj temu organizmu lastnega okolja in »konstruk-
cijo«, ki pripada tehničnemu svetu objektov, je odpravljeno šele tedaj, 
ko se porodi nekaj nematerialnega, kar ju na zagoneten način povezuje. 
Tehnosfera namreč ni več nič zgolj »neorganskega« in »konstruktivne-
ga«, »nečloveškega« in »umetnega«, v nasprotju s t. i. stvarnostjo, ki se 
še vedno odvija v naravnih ciklusih, po bioritmu svojih vrst in rodov na 
Zemlji, zunaj dosega prve. Absolutna sinteza prostora-in-časa »večnega 
zdaj« (nunc stans), ki za vedno podre predstave o ontologiji narave kot 
nečesa statičnega in nespremenljivega, se zdaj odvija onstran dualizma, 
na katerega se že od vedno naslanja naš metafizično izrojeni jezik. Nje-
gova »narava« je zdaj postala nekaj »umetnega«. Vendar šele tedaj, ko 
se je lahko vzpostavilo nekakšno »vmesje« med obema svetovoma, kot 
medij vseh medijev in s tem metamedij tehnične komunikacije. Seveda 
gre za internet (med-mrežje ali to, kar se kot signal ali prenosnik infor-



167

macij »nahaja« vmes, med naravo in življenjem).203 Problem je v tem, 
da je tehnična iznajdba prenosa elektromagnetnih valov vse do zagona 
samega računalniškega stroja obenem meja svetov: na eni strani ana-
lognega in na drugi digitalnega.

2. Od informacije k posthumanemu stanju 

Ali lahko zatrdimo, da se kot »bistvo« tehnosfere kaže ustvarjanje? 
Če je že v mnogih delih o dosežkih informacijske tehnologije govor o 
kozmični evoluciji kot nadaljevanju naravne evolucije, ne smemo po-
zabiti, da je pričetek tistega, kar imenujemo radikalno »novo«, tj. pri-
hajajoče iz duha samoustvarjanja/samoporajanja (avtopoiesis), rezultat 
Shannonove matematične teorije komunikacije. To zgolj pomeni, da je 
odnos med konstruiranjem in inženirstvom, matematiko in simbolno 
logiko, zasnovano na ideji informacije kot znaka-pomena sporočila, 
tehničen odnos.204 Z »naravo« in »življenjem« ne razpolagamo. Names-
to tega ju je mogoče le nadzorovati s pomočjo novega načina funkcio-

203 Prim. Friedrich Kittler, »Signal-Rausch-Abstand«, v: Die Wahrheit der tech-
nischen Welt: Essays zur Genealogie der Gegenwart, Frankfurt na Majni 2013, str. 
214–231. 
204 O tem glej: Sybille Krämer-Friedrich, »Informationsmessung und Informati-
onstechnologie: oder über einen Mythos des zwanzigsten Jahrhunderts«, v: Alois 
Huning in Carl Mitcham (ur.), Technikphilosophie im Zeitalter der Informationste-
chnik, Braunschweig 1986, str. 81–96. Informacijska teorija izhaja iz ideje o novi 
formi, ki se udejanja in operacionalizira v računskih strojih. Na ta način se tako 
klasične kot tudi novejše teorije informacije  usmerjajo k področju nedoločeno-
sti. Od tod izhaja tudi sprememba vedênja, potem ko signal informacijo prenese k 
uporabniku. Posebna vrednost Shannonove matematične teorije komunikacije je v 
tem, da je – zaradi linearnosti krožnega toka med izvorom informacije in dekodira-
njem sporočila v izteku komunikacijske verige – postala aksiomatska za vse druge 
naravoslovno-tehnične in družbeno-humanistične znanosti. Ta sklenjenost hkrati 
predstavlja tudi konec kibernetike kot vzajemne igre med sestavom in njegovim 
okoljem. Potem je razvoj informatike šel v smer decentraliziranih mrež ustvarjanja 
vsebine na podlagi logike emergence. Sodobne računalniške tehnologije ne more-
mo več opredeliti, izhajajoč iz Shannonove teorije, ki predpostavlja, da proces kodi-
ranja poteka le v eni smeri. Zaobrat v kibernetiki se zrcali v večsmernosti vsebine, 



168

niranja odnosa med človekom in strojem. Zato je odnos med »naravo« 
in »življenjem« v evolucijskem smislu interplanetarni spoj kot kozmični 
dogodek. Biti-med, biti-vmes med umom in vsemirjem zato označu-
je gibanje v okrožju ontologije tehničnega »kreacionizma«. Če k temu 
problemu pristopimo na ta način, velja premotriti naslednje postavke, 
ob katerih se, vse od njegovih izvorov pa do posthumanega stanja, do 
konca izkristalizira pojem »ustvarjalnosti« kot človekovega bistva.

(1) Iznajdba tehničnih medijev, ki so v 20. stoletju omogočili prenos 
informacij na daljavo, ne pomeni zgolj tega, da se je s tem pospešila 
človekova kognitivna evolucija. Ta je hkrati tudi sestavni del neke ob-
sežnejše, kozmične evolucije, ki se dogaja znotraj okrožja sintetiziranja 
uma in življenja s pomočjo tehnosfere. Vse, kar je imel v mislih Mar-
shall McLuhan, ko je mediosfero poistovetil z noosfero, ker je v razvoju 
tehničnih medijev videl pot do absolutnega samospoznanja človeka v 
méni njegovega življenja, v ideji tehnogeneze nahaja svoje poslednje de-
janje onstran zgodovinsko-metafizičnih razlik, ki so določale sklop »na-
rave« in »življenja« ter njima pripadajočih znanosti. Pri tem pa problem 
predstavlja opredelitev tehnogeneze. O tem, za kakšen ontološki zaobrat 
pri tem gre, najbolje izpričuje razvoj kibernetike od zaprtih sestavov 
računalniških programov do razvitja »umetne inteligence«, robotike 
in genskega inženiringa konec 20. stoletja. Kar so v začetku 50. let 20. 
stoletja določali matematični teoremi komunikacije, se zdaj prenese v 
aplikacije tehnogenetskega konstruiranja biti nasploh. Dovolj je, če v 
podkrepitev tega navedemo inovacije na področju tridimenzionalnih 
tiskalnikov človeških organov. Vrtoglavi napredek v tehnoznanstvenem 
oblikovanju novih svetov se zrcali predvsem v estetiziranju vnanjega in 
notranjega okolja. Če si je kibernetika že od samega začetka prizadevala 
sintetizirati vednost naravoslovno-tehničnih znanosti, da bi lahko izko-
riščala naravne vire, ni naključno, da življenje razumeva znotraj ekolo-
ško-kibernetske paradigme mišljenja.205

interaktivnosti medija in prenosu formata iz analognosti v digitalnost. Več o tem v: 
Žarko Paić, Vizualne komunikacije: uvod, Zagreb 2008, str. 177–179.    
205 Prim. Gregory Bateson, Ekologija idej: zbrani eseji iz antropologije, psihiatrije, 
evolucije in epistemologije, prev. G. Pobežin et. al., Ljubljana 2019.



169

Narave ne določa več enosmerna vzročnost, temveč niz krožnih 
vzrokov. Ti se med mnoštvom učinkov nanašajo vedno le na določeno 
posledico. Zanimivo je, da recimo nove metode zdravljenja zločestih 
tumorjev v medicini izhajajo iz singularnosti posamičnih primerov. S 
tem seveda nikakor ni ukinjena univerzalnost kot pravilo. Še več, če 
mesto enega zasede mnoštvo, pri tem ne gre le za kvantitativno pom-
nožitev vzrokov, ki učinkujejo v kompleksnem svetu narave. Veliko 
pomembnejša je kvalitativna sprememba, to pa lahko razpoznamo v 
načinih mišljenja-delovanja »narave«, ki nas sama iz sebe pripelje do 
zakonov kibernetike. Med njimi je tisti, ki je najbolj abstrakten in zato 
tudi najkonkretnejši, prav zakon entropije. Kot je znano, drugi zakon 
termodinamike predstavlja razrešitev problema entropije, pojma, ki se 
ga uporablja tako v naravoslovno-tehničnih kot tudi v družboslovno-
-humanističnih znanostih. Pojem entropije v sodobni teoriji znanosti 
opredeljujeta dva pogleda – Boltzmannov in Shannonov –, nanašata 
pa se na t. i. statistično oziroma na informacijsko entropijo. Po dru-
gem zakonu termodinamike sestavi stremijo k maksimalni entropiji 
kot ravnovesju v stanju, ko je verjetno, da bo sam sestav razpadel. Sa-
movzdržni sestav je v stanju urejenosti, ko se vsi njegovi deli do njega 
nanašajo kot avtonomne celote do višjega reda reguliranosti energije 
in informacij. Entropija je torej povezana s konceptom kompleksnih 
sestavov, v enaki meri se jo uporablja v fiziki, kibernetiki in družbo-
slovnih znanostih. Boltzmann se navezuje na stopnjo verjetnosti, da 
bo red prišel v stanje maksimalne entropije (kaosa), ko bo med vsemi 
deli sestava vladala enaka stopnja nepretočnosti energije in informa-
cij. Merilo, s katerim lahko eksaktno predvidevamo maksimalno en-
tropijo sestava, se navezuje na variable verjetnosti oziroma neverjet-
nosti dogodkov (fizikalnih in kemijskih) v redu kompleksnosti nekega 
stanja, ki iz urejenosti prehaja v neurejenost. Pri tem je statistična 
verjetnost merilo, s katerim skušamo matematično izkazati možnost 
maksimalne entropije sestava v okvirih fizikalnih danosti nekega do-
ločenega stanja. Informacijska entropija pa predstavlja poskus, da bi 
prikazali nedoločenost sestava, ki sloni na proizvodnji in distribuciji 
informacij, nujnih za to, da bi ta sestav sploh lahko deloval. V temelju 
Shannon-Veawerjeve matematične teorije komunikacije, ki je omogo-



170

čila računalniško dobo informacij, je prav predpostavka o informacij-
ski entropiji. Že po tem je jasno, da koncept entropije ne napoteva na 
nekakšno »apokaliptično stanje« propada kompleksnih bioloških, fi-
zičnih in družbenih sestavov. Gre le za razumevanje tega, kje je in kdaj 
je prekoračena meja med stanjema ravnovesja-neravnovesja nekega 
sestava, v katerem masa, energija in informacija tvorijo »bistvo«  so-
dobnega načina organiziranja tehnosfere. Množična družba, za to, da 
bi lahko obstala, terja red visoke prenosljivosti energije, informacijska 
entropija pa predstavlja fundamentalni način komunikacije v njej, ta 
se vedno nahaja na robu prehoda iz enega stanja v drugo. Zato odnos 
med statistično in informacijsko entropijo opredeljuje virtualnost ak-
tualiziranja kaotičnega reda, v katerem sama informacija prevzame 
svojstvo »mase« in »energije« transformiranja družbenih odnosov kot 
tehničnih odnosov med stvarmi.206 

(2) V nasprotju z dovršenim redom, v katerem celota bdi nad deli 
in ki ga je Leibniz imel za model svoje »prestabilirane harmonije« vse-
mirja v slavo umno ustoličenega Boga,  ustvarjanje zdaj ni več dolo-
čeno ne »negativno« ne »pozitivno«. Tako kot dobi ključna kategorija 
kibernetike – povratna vez (feedback) – svoje nadaljevanje v povratni 
zanki (feedback loop), in zato odnosov med udeleženci komunikaci-
je ne moremo več razumevati linearno in iz učinkovanja središčne 
strukture, tudi ustvarjanje ne posnema več »narave«. Izhajajoč iz teh-
nično preobraženega »bistva« stvari, ustvarjanje naravnost omogoča, 
da se tisto (doslej) nepremenljivo premenjuje v ritmih in ciklusih kot 
aritmiji in akozmizmu. To pomeni, da trditev Paula Valéryja o »vrnit-
vi starega kaosa v notranjost telesa in v onostranost njegovega mesta 
v stvarnosti« lahko razumemo v spremenjenem pomenu. Ne gre za 
stari, temveč za »novi« kaos. In prav ta se poraja iz »novega«, ko v igro 
vstopi tehnosfera. Nastajanje kaotičnih struktur znotraj reda nedolo-
čenosti vzbuja posebno pozornost. Če bi se v tehnično ustvarjene kra-
jine nove »narave« in »življenja« naselil »stari« kaos, bi to bil le dokaz, 
da med starim in novim obstaja niša prehoda, ki se je ne da suspendi-

206 Prim. Kenneth D. Bailey, Social Entropy Theory, Albany 1990.



171

rati in nevtralizirati. Seveda, narava še naprej »obstaja«. Vendar tako 
rekoč zanemarljivo vpliva na kibernetični način mišljenja sodobnosti. 
Vse se dogaja nelinearno, kontingentno in emergentno. Vse se umre-
žuje, mešajoč in križajoč se. Enostavno je tako (quodditas). 

(3) V dobi digitalne evolucije se umetnost, tako kot tudi znanost, 
dojema iz spetja inventivnosti in kreativnosti. To, kar oboje zedinja, ni 
nič umetniškega in nič znanstvenega. Prav nasprotno, pogoj možnosti 
njunega produktivnega odnosa v sklopu tehnosfere izhaja iz tistega, 
kar je tehnično proizvedeno kot tisto »vmes«. Ne smemo pozabiti, da 
obstajata dva načina razumevanja »vmesja«, metafizični in kibernetič-
ni. Pri prvem je »vmesje« pogoj možnosti razlike, ki nastaja s podvaja-
njem Enega (biti) v mnoštvo bivajočega. Pri drugem pa gre za »vmes-
je«, ki samo proizvaja svoje razlike z umnoževanjem Enega. Biti-vmes, 
med Enim in Mnoštvom torej predpostavlja dve vrsti razlik. Prva na-
staja kot proizvod konstelacije odnosa do »narave« in »življenja«. Iz-
hajajoč iz tega, je vse tehnično nekaj ne-naravnega in ne-živega. Druga 
nastaja iz sebe same kot mreža odnosov, kar pomeni, da ni izpeljana iz 
nečesa vnanjega. Filozofsko rečeno, razliko, ki nastaja iz transcenden-
ce, pogojuje nekaj vnanjega, razlika na »planu, ravni imanence« pa je 
avtonomna v mnoštvu kot razliki. Mreža, znotraj katere programira-
mo stanja in transformacije dogajanja v določenem sklopu objektov, 
ni dojeta zgolj kot prostor, znotraj katerega se odvijajo ustvarjalni pro-
cesi kozmično-naravno-človeške evolucije. Biti umrežen ne pomeni, 
da si vnaprej postavljen v prostor, ki ga zavzemaš v skladu z gibanjem 
telesa in z zakoni, ki vladajo v termodinamiki. Če je temeljna značil-
nost mreže (network) njena premenljivost in preobrazba v vozliščih 
brez fiksnih središč in robov, potem se kot novi prostor-čas delovanja 
kreativnega novuma svetov, ki zase nimajo vzora v »naravi« in »življe-
nju«, nujno pojavljata fizikalna in informacijska entropija. To, kar do-
godke/dogajanje na mreži iz virtualne aktualizacije pregiba v dogodek 
v stvarnem času, pa pri tem ni nič drugega kot možnost kristaliziranja 
čiste forme tehnosfere. Prav ta programira prihodnje operacije miš-
ljenja kot pragmatiko znanja o svetu na ravni njihovega medijskega 
tolmačenja. Ne gre torej za nekakšen novi »jezik novih medijev«, ki 
bi nam bil na razpolago kot orodje za zajemanje vnanje stvarnosti. 



172

V vizualiziranju dogodkov se kaže jezik tehnosfere sam. Videti tisto, 
kar se bo šele zgodilo: to je spoj mistične vizije preroka in tehničnih 
možnosti vnaprejšnjega videnja, prevídenja premenljive stvarnosti. To 
pa pomeni, da »funkcije« jezika ne moremo več razumeti, izhajajoč 
iz teorije enosmerne komunikacije. Odprtost takega jezika predsta-
vlja slikovno bohotenje novih področij ali sfer (biosfere-mediosfere). 
Njihov odnos ni »rangiran« po vertikalni hierarhiji pomenjanja. Zdaj 
je edino pomembno, biti-na-razpolago znotraj asimetrične mreže 
dogodkov, v katerih izginja nasprotje med jezikom in sliko. V celoti 
gledano, vse »umetno« in »drugotno«, vse, kar je prej imelo naravo 
nečesa reproduktivnega in simulacije, zdaj zavzema ontološko mesto 
sinteze. Narave ne določa več njeno »življenje« v biološkem smislu te 
besede. Čas, ki preteka, je čas tehnične konstrukcije tistega, kar se v 
substancialni premeni dvigne do svoje »druge narave« in »drugega 
življenja«. Zato ni naključje, da mnogi teoretiki informacijske dobe 
trdijo, da tovrstno dojemanje časa karakterizira predvsem to, da izhaja 
iz prostorskosti kot homogenosti točk v nizu. Punktualna trenutnost 
digitalnega stroja ustreza »bistvu« časa kot istodobnosti pretoka infor-
macij. Čas se torej razteza v prostoru umreženosti enega in istega. Kjer 
koli smo, smo vedno na istem mestu, zato ker je to mesto pravzaprav 
ne-mesto.207 Ne da se ga geometrijsko virtualno določiti. Virtualno 
stvarnost določa računanje oziroma aritmetika (število), ne pa merje-
nje telesa-v-prostoru (geometrija).  

Kako misliti ta red ustvarjanja-stvarnosti-stvari onega, kar, izha-
jajoč iz logike tehno-znanstvenega mišljenja, prehaja meje znanosti 
in umetnosti? V našem premisleku se velja omejiti na predstavljene 
tri sklope postavk o tem, kako nastajanje novega življenjske forme 
oblikuje kot procese kristalizacije tistega, kar nima več narave nečesa 
ovekovečeno trajnega. Vse, kar »je«, je hkrati s svojim nastajanjem 
privedeno do fluidne »narave« lastne performativnosti v svetovih, v 
katerih vse vzajemno postaja drugo in drugačno. Da bi to predstavili, 

207 O pojmu ne-mesta glej vplivno delo antropologa Marca Augéja, Nemjesta: uvod 
u moguću antropologiju supermoderniteta, prev. Vlatka Valentić, Naklada Društva 
arhitekata, građevinara i geodeta, Karlovac 2001. 



173

zadostuje opozoriti na ontologijo ustvarjalnega postajanja. Razvil jo je 
francoski teoretik Gilbert Simondon, ki se je ukvarjal z odnosom med 
človekom in strojem. Znano je, da je njegovo stališče do kibernetike 
Norberta Wienerja drugačno od vladajočega toka epistemologov, ki 
so zagovarjali primat stroja (konstrukcije) nad človekom (organiz-
mom). Vendar Simondon ni goreče branil zastarelih pogledov an-
tropologije in humanizma. Nasprotno, odnos med človekom in stro-
jem je hotel izvzeti iz kakršnega koli metafizičnega substancializma. 
Posledica tega je premislek človekovega položaja onstran binarnih 
nasprotij človeško-nečloveško in poskus, da bi dostojanstvo človeš-
kega v odnosu do vladavine tehničnih objektov gradili zunaj matrice 
dualizmov narava-kultura, um-telo in organsko-neorgansko. Pri tem 
zanj sprejemljivi rešitvi nista ne dialektična sinteza ne odprava razlike 
med živim in neživim. Če je za Simondona odločilno, da ontološka 
razlika med bitjo kot informacijo in bivajočim kot subjekti/akterji ko-
munikacije izhaja iz ontogeneze, potem je očitno, da človek poseduje 
značilnosti bitja, ki to razliko vzdržuje, vendar tako, da naj v tem ne bi 
deležila esencializem in subtancializem. Bit v »naravi« in »življenju« 
bi bilo treba raznaraviti. Ob tem bi morala imeti možnost prehajanja v 
druge »življenjske forme«. To pa pomeni, da je tisto, kar presega meje 
človeka in tehnike nasploh, postajanje (Werden, devenir, becoming). 
Vendar bi bilo neustrezno trditi, da je postajanje kot proces ustvar-
janja novega povsem zunaj logike metafizičnega odnosa med bitjo in 
bivajočim. Ta razpor med obstojnostjo (bitjo) in časovnostjo (biva-
jočim) je skušal misliti že Nietzsche. Za izhodišče mu je bila volja do 
moči kot: (a) prebivanje v neobstojnem in premenljivem; (b) trošenje 
sil v breznu izigranih smotrov; (c) besneče vreteno razvoja, ki kroži v 
samem sebi. Kierkegaardu pa se je v horizontu mišljenja subjektivno-
sti in eksistence singularnega posamičnika kazalo tisto, kar povezuje 
starodavni grški nauk o ponavljanju biti z »novim« znotraj taistega 
predložka krožnega gibanja biti.

Ustvarjajoča evolucija, s katero se povezujeta bistvo tehnike in 
bistvo kozmičnega reda, spoznanju razpira pot k raziskovanju ravno 
tistega »vmes« med človekom in stroji. To »vmes« leži onstran me-
tafizike kot: (1) dualizma substanc; (2) esencializma in (3) hilemor-



174

fizma. Seveda, pri Simondonu gre za singularnost ali individuacijo 
samega življenja kot tvorjenja novega, ki se uteleša v organizmu ozi-
roma tvorbi/konstrukciji.208 V tej luči vprašanje o ustvarjanju prehaja 
meje metafizike subjektivnosti. Kako naj to razumemo? Znano je, da 
se je novoveška filozofija zasnovala na utemeljitvi subjekta mišljenja. 
Brez njega ni postavljanja predmetnosti predmeta narave kot objek-
ta znanstvenih raziskav. Še več, postavljanje objekta vzvratno kaže 
na moč subjekta v njegovem samopostavljanju. Za Descartesa je zato 
subjekt mišljenja nujno v legi presojevalca tega, kaj je objekt in kaj 
ne. Pri tem pozitivnost novoveških znanosti nikakor ne pomeni tudi 
njihove popolne nepogojenosti. V zvezi s tem pa je najpomembnej-
ši odnos med pojmom postavljanja (Setzung) in vzpostavljenostjo 
biti v formi čutnega predmeta spoznanja. S tem se izkaže, da znot-
raj metafizike subjektivnosti vedno gre za neko praznino vmes, med 
mišljenjem in dogajanjem vzpostavljanja »narave« in »življenja«. Iz 
izkustva te praznine, tega »vmesja« v sodobni tehnoznanosti izhaja 
poskus prevladanja razcepa med mišljenjem samopostavljanja in de-
janjem vzpostavljanja tistega, kar povezuje umetnost in znanost. Gre 
seveda za tehnični zasnutek sveta kot »novega« življenja, nastajajo-
čega onstran logike naturalizma in historizma. Človek se ne kaže več 
kot stvaritelj po vzoru demiurga in Boga. V umetnosti ne posnema 
več narave (mimesis). Prav tako pa tudi ne deluje kot kak »antropo-
loški stroj«, kot je to ob svoji obravnavi Heideggra formuliral Giorgio 
Agamben v delu Odprto: človek in žival.209 Kaj nam torej preostane od 

208 O tem glej: Gilbert Simondon, L’Individuation psychique et collective, Pariz 
2007; Andrea Bardin, Epistemology and Political Philosophy in Gilbert Simondon; 
Individuation, Technics, Social Sytems, Heidelberg 2015; Muriel Combes, Gilbert Si-
mondon and the Philosophy of Transindividual, Cambridge 2013.
209 »Ako je antropološki stroj bio pokretalo povijesnog postajanja čovjeka, tada 
kraj filozofije i dovršenje epohalnih ciljeva znače da se stroj danas vrti v prazno.« 
Giorgio Agamben, »Otvoreno: Čovjek i životinja«, v: Europski glasnik 17 (2012), 
str. 37–95. [Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben, Odprto: človek in žival, prev. 
Vera Troha, Ljubljana 2011, str. 85: »Če je bil antropološki stroj gibalo pozgodovi-
njenja človeka, tedaj konec filozofije in dovršitev epohalnih ciljev biti pomenita, da 
se stroj danes vrti v prazno.« Op. prev.]  



175

metafizične dediščine Zahoda, če namesto linearnega evolucijskega 
sosledja žival-človek-stroj izpeljemo, da je ustvarjanje »novega« nekaj 
inherentnega onemu, kar spada v dispozitiv jezika-slike ustvarjanja 
nasploh in kar zgolj prehaja skozi ono »vmes« omenjenega trojnega 
obrazca zgodovine kot pogoja možnosti premene »življenjskih form«? 
Naj torej opustimo vzhičeno hvaljenje inventivne kreativnosti, ki jo 
danes na veliko oglašuje tehnoznanstveno mišljenje, ali pa se mora-
mo skušati podati celo onstran usodnega dvojstva intuicije-invence, s 
katerim se je ukvarjal že Leibniz, da bi tako dospel do ideje stroja, ki 
nove svetove ustvarja iz čistega mišljenja lastne želje in zaznave (orexis 
in perceptio)? In nazadnje, kaj naj sledi po koncu ustvarjanja človeka 
kot subjekta apokalipse zgodovinskega sveta?

3. Protokoli kognitivnega stroja

Pri filozofskem razumevanju »bistva« tehnike se v samem jedru 
ponovno znajde dvoznačnost temeljnega vprašanja o pogojih mož-
nosti nastanka tistega, kar pripada biti tehničnega sveta. Ko namreč 
v jeziku vsakdanjika ločujemo med onim »kdor«, ki nekaj počne, in 
tem, »kar« je njegov dêj, vedno predpostavljamo razliko med bitjo in 
bivajočim. »Kdor« razmišlja o lastnem mišljenju, je obenem tudi tis-
to, »kar« to mišljenje v deju tega mišljenja izreka. Ker si misli v njeni 
faktičnosti ne moremo zamisliti brez jezika, je prva predpostavka 
opredelitve »bistva« tehnike v ontološkem smislu zadana z mejami 
jezika. Med tema »kdor« in »kar« (hypokeimenon, substantia) se na-
haja »subjekt« sklopa tehničnega, h kateremu štejemo: bit, bivajoče 
in bistvo človeka. Bit tehničnega se pojavlja v horizontu prehoda iz 
jezika v sliko. Bivajoče so tehnični objekti (aparati in priprave, na-
prave in dispozitivi). In nazadnje, človekovo bistvo se od bistva živa-
li in stroja razlikuje po tem, da v sebi zedinja animalno in tehnično. 
Aristotel je v svoji opredelitvi človeka kot bitja, ki govori (zoón logon 
echon), jezik postavil kot mejo med bogom in živaljo. Oba ne govori-
ta. Le človeku se daje možnost upovedovanja. To seveda ne pomeni, 
da bog kot čisto mišljenje, v primerjavi s človekom, ne bi »govoril« 



176

kakega drugačnega jezika. Z druge strani ima žival za svoj »jezik« 
nekaj nenavadno in tudi nedomačno blizkega tistemu pojmu, s ka-
terim vse izvorne civilizacije pričenjajo svoje duhovno poslanstvo v 
mitu – dušo (psyché, anima mundi). Kdo je torej »subjekt« mišljenja 
in govorice tehničnega sveta: žival, človek, bog ali stroj? V novejših 
raziskavah ustvarjanja oziroma redizajniranja človeka v sklopu ge-
netskega inženiringa lahko pogosto zasledimo tudi razlage, ki so bli-
zu povezavi kognitivo-kozmične evolucije z naravno, zato »narava« 
v tehnosferi celo ne nosi pečata zastarelega »naturalističnega« poj-
ma. Namesto tega se zdi, kot da bi veljala predpostavka, da tehnično 
tvorjenje »novega človeka«, na katerem sloni transhumanizem, ni 
nič drugega kot nadaljevanje biološke evolucije z drugačnimi sred-
stvi.210 Še več, predpostavlja se, da je to izpolnitev »inteligentnega 
oziroma kreativnega dizajna« narave. Ne glede na to, ali se s tem 
reklom misli novo opredelitev Božje milosti (teodiceja) ali pa gre 
za neko novo vrsto eshatologije, velja preveriti meje med obema 
svetovoma. Vsekakor se srečujemo z idejo, da je tehnoznanstveno 
mišljenje le realizacija potencialnosti narave. Njena najvišja raven se 
pojavlja v formi ustvarjajočega stroja. Tako recimo Gregory Stock, 
goreč zagovornik genetskega inženirstva, trdi:

»Nekateri mislijo, da je prihodnji razvoj napredujočega člo-
veka nekaj skrajno nenaravnega […]. Vendar je razlika med na-
ravnim in nenaravnim navadna iluzija. V resnici smo deli nara-
ve, tako kot tudi vse drugo in kot je del narave tudi tehnologija, 
ki smo jo proizvedli. […] Novo ustvarjanje nas samih je zato 
izraz in dokončno udejanjenje naše človeškosti.«211  

210 Prim. Max More, Natasha Vita-More (ur.), The Transhumanist Reader: Classical 
and Contemporary Essays on the Science, Technology and Philosophy of the Human 
Future, Oxford 2013.
211 Gregory Stock, Redesigning Humans: Our Inevitable Genetic Future, Boston 
2002, str. 197.



177

Kaj vse od dosedanje metafizične zgodovine sveta je tu postavljeno 
na kocko? Brez dvoma gre za pojme »narave«, »življenja«, »tehnike« 
in »človeka«. Lahko bi izvedli sklep, da je na kocki celotna zgradba 
ontologije, iz katere izhaja tudi struktura našega mišljenja in upove-
dovanja. Četudi je to, kar razlaga Stock, dokaj nevtralna vizija nepo-
sredne prihodnosti, podobna panteističnim tehnoutopijam, je v njej 
tudi nekaj, kar bi lahko poimenovali najmanj kot prikazensko oziro-
ma nedomačno (Unheimlich). Če je za Darwina poslednji člen v verigi 
biološke evolucije človek, za transhumaniste iznajdba »mislečega stro-
ja« pomeni začetek kozmične evolucije onstran klasičnih opredelitev 
»narave«, »življenja«, »tehnike« in »človeka«. Opazimo tudi, kako 
jezik pri upovedovanju tega usodnega dogajanja pričenja onemevati. 
Pomagamo si z neologizmi iz grščine in latinščine, da bi prispeli do 
neke vrste sozvočja, v katerem vsi pojmi postajajo hibridni, nestalni, 
tako poznanstvenjeni, da se v tem kaotičnem polju večpomenskosti 
izgubi tudi samo bistvo jezika. Težava je v tem, da je ta nova »kiber-
netična« oziroma digitalna ontologija v svojem prizadevanju, da bi 
ponudila prave rešitve za stare paradokse in aporije vse od Platona in 
Aristotela naprej, obsojena na analogije. Da, na analogije, in to prav 
z »analognim svetom« svetniško čiste in po božje idealizirane nara-
ve. Če namreč želimo kar koli sovisnega reči o tem, zakaj je pojem 
»mislečega stroja« obenem nadaljevanje biološke evolucije in hkrati 
korak v stanje onstran »živega« in »življenja« kot takega, si moramo 
pomagati s časovnima oznakama »prej« in »potem«, prostorskima 
oznakama »mesta« in »ne-mesta« ter zlaganjem pojmov iz različnih, 
pogosto tudi povsem nasprotnih si področij duhovnega oblikovanja 
sveta. Tako kot je tudi sam čas, v katerem prebivamo, postal tehnično 
določen, mišljenje pa tehnoznanstveno, je tudi jezik, s katerim komu-
niciramo, zadeva tehnosfere: informacija – znak – sporočilo. Zato gre 
v vseh omenjenih nadaljnjih izpeljevanjih evolucije za vzpostavlja-
nje tehnogeneze kot novega načina ustvarjanja »narave«, »življenja«, 
»tehnike« in »človeka«. V odnosu do ontogeneze narave in življenja 
gre pri tem za tisto umetno kot »drugo naravo« vsega bivajočega, s 
človekom kot novim subjektom/akterjem nadziranja procesa komu-
nikacije med sestavom in okoljem. Sicer pa so vsi pojmi kiberneti-



178

ke analogno-digitalni. Oglejmo si nekaj tovrstnih binarnih nasprotij: 
entropija vs. informacija, kontinuiteta vs. diskontinuiteta, linearnost 
vs. nelinearnost, dogodek vs. ponovitev, verjetnost vs. neverjetnost, 
realno vs. simbolno, narava vs. konstrukcija.212 Če je bila celokupna 
metafizika Zahoda v znamenju »svete trojice«, kar je na svojem vrhu 
izpričevala tudi Heglova spekulativno-dialektična logika absolutnega 
pojma (narava-duh-absolutna znanost), je kibernetika zasnavljanje 
samorazvijanja na načelih binarnega koda. Kar je bilo vertikalno, pos-
tane horizontalno, globino pa nadomesti ploskost. 

Ko razmišljamo »analogno«, je »digitalno« vedno tisto drugotno, 
izpeljano, simulaker in ponavljanje nečesa, kar ima naravo izvornega 
kot začetnega in utemeljujočega (arché). Kaj pa se zgodi, če obrnemo 
ploščo in drugo postane prvo, z vsemi posledicami tega zaobrata? Naj 
takoj rečemo, da pri tem ne gre za nikakršno »radikalno revolucijo«. 
V novoveški filozofiji je bil že od Leibniza glavni problem, kako vzpo-
staviti ustrezen odnos med dvojicama, kakršni sta intuicija oziroma 
neposredno zrenje biti in matematično-logični pristop k biti s stališča 
vednosti o predmetnosti predmeta (narave). Monada je označevala 
singularnost in individuacijo tistega, kar je živa celota vsezajemajo-
čosti kot univerzuma vsega bivajočega. Če je Leibniz rešitev našel v 
ideji Boga kot »intuitusa praesens«, ki hkrati in neposredno vidi vse, 
kar je v brezkončnosti svetov, potem ta ideja »prestabilirane harmoni-
je« vsemirja že vnaprej predpostavlja, da se stroj kot misleči dêj pod-
vajanja duha in materije ne pojavlja samo kot medij sinteze te dvojice 
(intuicije in znanosti).213 Njegova naloga je biti metamedij mišljenja.214 
To pa pomeni, da v sebi obenem zajema razdvojenost duha na dušo 
in telo (psyché in corpus) in sintezo njune različnosti. Misleči stroj se 

212 Prim. Claus Pias, »Zeit der Kybernetik – Eine Einstimmung«, v: Claus Pias 
(ur.), Cybernetics: The Mac-Conferences 1946–1953: The Complete Transactions, 
Zürich 2004, str. 9–41.  
213 Prim. Martin Davis, The Universal Computer: The Road from Leibniz to Turing, 
New York 2000.
214 Prim. Gene Youngblood, »Metadesign«, v: Florian Rötzer (ur.), Digitaler Schein, 
str. 305–323. 



179

torej ne more otresti možnosti, da si razen tehničnih operacij mišlje-
nja, kot so računanje, planiranje in konstruiranje, ne bi želel še nečesa 
»več«. To »več« lahko primerjamo s prispodobo Gilberta Simondona, 
da je bila ideja stroja v celotni zgodovini metafizike Zahoda temna 
cona naše civilizacije. Zato je stroj v svojem »bistvu« vse kaj druge-
ga kot mehansko-tehnična aparatura, priprava in naprava. Zdi se, da 
prav ta ideja stroja predstavlja tisto tretje med človekom in živaljo.

V sodobni filozofiji je vprašanje stroja postalo ontološko odločilno 
že v začetnih premislekih Ortege y Gasseta in Martina Heideggra v 30. 
letih 20. stoletja. Temu se v 50. letih pridružujejo Max Bense, Gilbert 
Simondon in Gotthard Günther.215 Posebno mesto pa seveda zavze-
ma »oče-utemeljitelj« kibernetike, ameriški matematik in znanstvenik 
Norbert Wiener, ki ima največ zaslug za razvoj metod, logike in opera-
cijskih sestavov rabe te nove univerzalne znanosti v biologiji, lingvisti-
ki, psihologiji in sociologiji. Obenem je Wiener tvorec novih pojmov, 
brez katerih danes sploh ne bi mogli govoriti o odnosu med informa-
cijo in komunikacijo v ustvarjanju novih interaktivnih sklopov zadr-
žanja v umreženih družbah globalne ureditve. Najpomembnejši po-
jem Wienerjeve kibernetike pa je zagotovo povratna vez (feedback), ki 
se kaže v svojem pozitivnem in negativnem delovanjskem aspektu.216 
Nedvomno je poleg ostalih dejavnikov k razvoju zahodnih družb pri-
speval tudi razmah kibernetike in informatike po drugi svetovno voj-
ni. Zgodovino ideje prevladanja metafizične sheme subjekt-objekt v 
drugi polovici 20. stoletja spremlja razvoj informacijske estetike in po-
skus, da bi se na novo opredelili vsi iz tradicije prevzeti pojmi. To velja 
tudi za pojem stroja od Aristotela pa vse do francoskega materializma 
18. stoletja (Holbacha in La Mettrieja). Tisto, kar je za naš namen še 
posebno pomembno, se kaže v razlikovanju med strojem kot tehniko 
in strojem kot tehnologijo. Z drugimi besedami, temeljni problem pri 
razumevanju sodobnih tehnoznanosti in njihovega postopka ustvar-

215 Prim. Carl Mitcham, Thinking Through Technology: The Path between Enginee-
ring and Philosophy, Chicago 1994.
216 Prim. Norbert Wiener, Cybernetics: or Control and Communications in the Ani-
mal and the Machine, Boston 1948.



180

janja »novega« sveta kot kreativnega dizajna »biti« – »bitja« – »bistva« 
človeka je v t. i. ontološki razliki med analognostjo in digitalnostjo biti 
in mišljenja. Če je »narava« (physis-natura) pogoj možnosti sleherne 
analoške metode novoveške znanosti, saj so naravoslovne znanosti, 
kot sta matematika in fizika, paradigma za ustvarjanje t. i. klasičnega 
stroja, kot trdi Günther,217 potem je nastanek »druge narave« iz kogni-
tivnega procesa obenem tudi izginotje »narave« v smislu Newtonove 
fizike, kljub temu da načela mehanike gibanja in zakon gravitacije še 
naprej obstajajo. Vendar sta mikrofizika delcev, s katerim se ukvarja 
kvantna teorija, in Einsteinova splošna teorija relativnosti pripeljali 
do tega, da je treba pojem »narave« v njegovem bistvu iz-mestiti, de-
lokalizirati iz obzorja klasične paradigme v tisto, kar je predmet kiber-
netike nasploh. Gre za način, po katerem se tehnologija proizvodnje 
»drugega stroja« bistveno oddaljuje od mehanskih sklopov in človeš-
kega telesa (organov in organizma) kot modela novoveške metafizike 
»narave« in »življenja«. Te iz-mestitve ne smemo razumeti le kot golo 
operacijo premestitve. Predvsem gre za spetje makro- in mikrofizike, 
izhajajoče iz spremenjene lege odnosov subjekt – objekt, um – telo, 
»narava« – »življenje«.

Če si ogledamo, kako Günther v svojem zagovoru »digitalne in ki-
bernetične ontologije« pojasnjuje razliko med dvema tipoma strojev, 
bomo opazili nekaj zares prelomnega, kar vpliva na vse nadaljnje ana-
lize tega problema.218  Najprej, zanj mehansko dobo tehnike določa 
vladavina aristotelovske logike in teleologije: tehnika je sredstvo dela 
in smotrov v zvezi z izpopolnjevanjem človekovih veščin, namenje-
na zadovoljevanju potreb. V tej paradigmi se tehnika pojavlja le kot 
nadaljevanje človekovega telesa, je prototip t. i. mehanskega stroja. 
Mehanika označuje »umetno« funkcioniranje ločenih operacij pri 
proizvodnji nekega predmeta, pri čemer funkcije in procedure vnap-

217 O tem glej: Erich Hörl, »Die offene Machine: Heidegger, Günther und Simon-
don über die technologische Bedingung«, MLN (2008) 3, str. 632–655. 
218 Prim. Gotthard Günther, »Cybernetic Ontology and Transjunctional Operati-
ons«, v: Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik, 1. zv., Hamburg 
1976, str. 249–328.  



181

rej določa delovanje človeškega uma (možganov).219 Od tod človekovo 
telo predstavlja pogoj možnosti razseganja materije znotraj mehan-
skega okvirja strojnosti. Operacije, potrebne za tovrstno odvijanje 
procesa dela, so enostavne in polkompleksne. Mehansko tehniko na 
njeni poti k industrijskemu delu v tovarnah znotraj paradigme »prve-
ga stroja« namreč lahko opišemo s pojmom polavtomatskosti. Stroji 
funkcionirajo le s pomočjo človekovega nadzora, čeprav se tu že zari-
suje kažipot k izhodu iz vladavine novoveškega modela subjekta.

Ta izhod iz mehanskega sklopa, znotraj katerega deluje »prvi stroj« 
moderne tehnike, pa predpostavlja zapustitev aristotelovske logike in 
ontologije. To pomeni, da so vsa temeljna načela razlikovanja med 
formo in snovjo, subjektom in objektom suspendirana in nevtralizira-
na, kar terja tudi popravek konceptov identitete, protislovja in načela 
izključene tretje možnosti (tertium non datur). Če je svet tehnike z 
vladavino mehanskega stroja pogojevalo tisto, kar je zgodnji Foucault 
imenoval klasična epistéme,220 potem zaobrat predstavlja mišljenje 

219 Mehanika (v stari grščini je mechaniké priprava, naprava, stroj; v pozni latinšči-
ni mechanica; starogrško mechaniké [téchne], iz mechanikós, domiseln) predstavlja 
najstarejšo in največjo izmed osnovnih vej fizike. Preučuje najenostavnejše obli-
ke gibanja snovi (mehanska gibanja) ali pa spremembo položaja snovnih teles v 
prostoru v odvisnosti od časa. Te spremembe so vedno posledica nekega vnanjega 
vzroka ali sile. Zaradi tega mehanika preučuje sile in raziskuje vzroke gibanja. V tem 
sklopu preučuje obče zakonitosti vzajemnega učinkovanja telesa in sile, ki ga nato 
preverja s poskusi. Osnovna problema mehanike sta gibanje teles in ravnovesje sil.
220 »[…] za klasično episteme ni osnoven niti uspeh ali neuspeh mehanizma niti 
pravica oziroma nemožnost matematizacije narave, pač pa razmerje do mathesis, ki 
ostaja stanovitno vse do konca 18. stoletja. To razmerje ima dve bistveni značilnosti. 
Prva je v tem, da so povezave med bitji mišljene v obliki reda in mere, vendar s tem 
temeljnim neravnovesjem, da probleme mere vedno lahko zvedemo na probleme 
reda. Tako da se razmerje vsega spoznanja do mathesis kaže kot možnost vzpo-
stavitve urejenega zaporedja med rečmi, tudi med nemerljivimi. V tem smislu bo 
analiza zelo hitro dobila vrednost univerzalne metode, leibnizevski projekt vpeljave 
matematike kvalitativnih redov pa se znajde v samem jedru klasične misli; prav 
okrog njega gravitira vsa klasična misel.« Michel Foucault, Riječi i stvari: arheologija 
humanističkih znanosti, prev. Srđan Rahelić, Golden marketing, Zagreb 2002, str. 
75. [Navedeno po slov. prevodu: Michel Foucault, Besede in reči: arheologija huma-



182

onstran celokupne platonovsko-aristotelovske logike. Novi premislek, 
ki si ga Günther na veliko prizadeva vzpostaviti tako, da kibernetiko 
razvije v univerzalno epistemologijo digitalne dobe, izhaja iz predpo-
stavke, da doba »transklasične racionalnosti« terja iznajdbo »drugega 
stroja«. S tem pojem tehnike pričenja izginjati, zamenja ga moderna 
tehnologija. Namesto zakona vzročnosti in načela smotrnosti delova-
nja v vnaprej vzpostavljenem »planu transcendence«, se stroji, za ka-
tere gre zdaj, zasnavljajo na modelu kompleksnih sestavov računanja 
in ohranjanja/shranjevanja informacij, tako da se slednje predeluje v 
operacijske sestave. Računalniška logika možgane in svet povezuje na 
način medsebojnega učinkovanja sestava in njegovega okolja. Jezik, ki 
opravlja te zapletene tehnične operacije, je znakovno in slikovno kodi-
ficiran. Znak kot slika kaže in napoteva na stanja in dogajanje v svetu. 
Za jezik kot informacijo je značilno, da predstavlja napotek za delova-
nje. V tem je že zaznati obrat proč od jezika kot upovedovanja. Prak-
tična narava tega znakovno-slikovnega jezika pripada tehničnemu 
zasnutku biti. V tem je skrivnost digitalizacije našega življenja  v celo-
ti. Namesto z vladavino subjekta se srečujemo s sestavom in okoljem 
kot nečim samoreferencialnim. Celotna krožna struktura življenja se 
odvija brez kakšnega vnanjega vzroka. Da bi tovrstno kompleksnost 
lahko prevedli v jezik pragmatičnega znanja, potrebnega za delovanje 
v spremenjenem svetu, nam »transklasična logika« podklada nove vi-
zualizirane pojme.221 Za mehanski stroj je roka osnova delovanja člo-
veka kot »subjekta«, saj vzgibava niz operacij v namen izdelave objek-
ta. Vseskozi, celo ko k temu pridamo polavtomatskost, se soočamo z 
izrazito antropotehničnim načinom odvijanja delovnega procesa. V 
vseh filozofskih antropologijah se ontološka lega človeka dviga do su-
bjekta ustvarjanja lastnega sveta in temu pripadajočega okolja. Človek 
nase prevzame vlogo vzgibovalca naravnih procesov v formi nadzira-

nističnih znanosti, prev. Samo Tomšič in Ana Žerjav, Studia humanitatis, Ljubljana 
2010, str. 81–82, op. prev.] 
221 O tem glej: Erich Hörl, »Das kybernetische Bild des Denkens«, v: Die Tran-
sformation des Humanen: Beiträge zur Kulturgeschichte der Kybernetik, Frankfurt na 
Majni 2008, str. 182–195. 



183

nja strojne proizvodnje. Drugače rečeno, tako kot je bil za Aristotela 
model za pojem smotrnosti prav organološko dojemanje dela, ki ga 
opravlja človek, poslužujoč se orodij, da bi v logičnem in estetskem 
smislu dosegel učinek dobrega izdelka, se tudi »prvi stroj« giblje neav-
tonomno. Še več, je le nadomestek človekove telesne (ne)dovršenosti.

Nasprotno pa kibernetika ni več vezana na priprave, prav tako 
se je ne da dojeti, izhajajoč iz instrumentalnosti tehnike kot orodja, 
pripravka, organona. Vse to spada v preteklost. V nasprotju s tem 
delovanje avtonomnega sestava samovzgibanosti (avtomacija in av-
tomatizem) v temelju spreminja razumevanje položaja stroja znotraj 
tradicionalne ontologije. Ne gre več za načelo neprotislovnosti A = 
A. To, kar zdaj upravlja sestav in okolje, je »drugi stroj«, ki se ga ne 
da več dojeti s pomočjo analogije z »naravo« in »življenjem«. Kar je 
tradicionalna aristotelovska logika imenovala četverje vzrokov (causa 
formalis, causa materialis, causa efficiens in causa finalis), zdaj zaobje-
majo pojmi informacije, entropije, povratne vezi (feedback) in komu-
nikacije. Vendar se je linearno sosledje vzrokov razvezalo. Povratna 
vez namreč napotuje na vladavino krožne vzročnosti in vzajemnega, 
interaktivnega pogojevanja. V nasprotju s tehniko tehnologija nima 
nič opraviti z idejo sredstva za neki vnanji namen. To moramo pri na-
daljnjem izvajanju ohraniti kot predpostavko. Korak k avtopoietičnim 
sestavom, v katerih »naravi« karakteristike živega sestava zdaj podarja 
»življenje«, prihaja iz spetja biologije in fizike kot pozitivnih znanosti. 
Pri tem je še posebej pomembno spetje genske strukture kot informa-
cije in okolja, zaradi katerega lahko pride do premene zadane matrice 
prenašanja pomena »naravnega« nasledstva. To je mogoče zato, ker 
okolje postane nekaj samoreferencialnega. V tem svojem samonana-
šanju v odnosu do drugih dejavnikov interakcije v sestavu nikakor ni 
več nekaj inertnega. V konkretnem primeru gre za okolje, ki se poraja 
iz logike delovanja »umetne inteligence« (A-Intelligence):

»Doslej je človek v svojem tehničnem razvoju zasnoval dve v 
temelju različni ideji stroja. Prva je klasični arhimedovski stroj, 
katerega smoter je proizvodno delo. Ob njej se je razvila še ideja 



184

‘drugega’ stroja, od katerega ne pričakujemo več dela, temveč 
informacijo. ‘Prvi’ stroj je zasnovan po analogiji s človeškimi 
udi (in roko), drugi pa naj bi predstavljal tehnično reprodukcijo 
človeških možganov. Le možgani namreč predelujejo informa-
cije.«222 

Kaj je to – informacija?  Na to vprašanje lahko damo dvoznačen 
odgovor. Ta pojem se je po vseh področjih življenja razširil konec 60. 
let 20. stoletja. Od tedaj je pojem informacije v vseh znanostih pos-
tal novo obeležje, ob katerem se vzpostavlja ontološka razlika, če naj 
spregovorimo s Heideggrovim jezikom iz obdobja Biti in časa (Sein 
und Zeit), med bitjo in bivajočim. Če se z informacijo določa, kaj bit 
»je« v svojem »postajanju« (Werden, devenir, becoming), lahko brez 
dvoma razlikujemo med vsaj tremi ravnmi, na katerih se ta pojem 
pojavlja: (1) ontološko-metafizično; (2) tehnoznanstveno in (3) ži-
vljenjsko-proizvajajočo. Prvi dve sta medsebojno povezani in tvorita 
matrico, po kateri se neka stvar oblikuje v svojem izgledu (eidosu-for-
mi), tretja raven pa se kaže v tistem, kar pripada pragmatični funkciji 
informacije. V seminarju, posvečenem Heraklitovemu mišljenju, iz 
leta 1967 Martin Heidegger in Eugen Fink, če sledimo protokolu raz-
pravljanja, trdita naslednje: informacija ima dva pomena in se nujno 
artikulira kot (1) uobličenje oziroma oformljenje bivajočega in kot (2) 
tehnika predajanja/sporočanja obvestil v svetu. Zato o informacijski 
teoriji velja govoriti kot o tolmačenju biti v njeni odprtosti ter kot o 
bioloških procesih ohranjanja in shranjevanja strukture gena. Opazi-
mo namreč, da si to spetje forme in delovanja lahko razlagamo tudi 
kot pogoj možnosti aktualiziranja nastanka »novega« v predmetnem 
svetu. Heidegger in Fink se strinjata, da tega pojma v vsej  njegovi pol-
nosti bistveno novega pristopa do sveta ne moremo razumeti, če ne 
uvidimo, da gre v njem za hkratno kristaliziranje materialne struktu-
re bivajočega, nastalega oziroma proizvedenega iz biti, in za napotila 

222 Gotthard Günther, »Die zweite Maschine«, v: Erich Hörl/Michael Hagner, Die 
Transformation des Humanen: Beiträge zur Kulturgeschichte der Kybernetik, str. 185.



185

za delovanje v svetu, ki ni goli horizont, v katerem se nahajajo bitja 
in stvari. Nadalje, sama struktura gena kot informacije kaže, da je ta 
pojem mogoče bistveno zvesti na bit kot življenjski proces nastajanja 
»novega«, in sicer zato, ker dednost in shranjevanje (spominjanje – 
pomnjenje) predajata sporočila, ki se jih kot napotila za delovanje de-
kodira v vzajemnem odnosu med sestavom in okoljem. Za Heideggra 
pa je v zvezi s to »novo metafiziko« znanstveno-tehnične dobe naj-
pomembnejše vprašanje o teleološkem karakterju pojma informacije. 
Če je pomembno vedeti, kaj se v pogojih krožne vzročnosti, delovanja 
povratne vezi (feedback), nadzora in komunikacije v kibernetskem 
smislu dogaja z vprašanjem premene možne genske strukture neke-
ga bitja, je jasno, da tisto, od koder nekaj prihaja, obenem zaznamuje 
tudi pot, kamor je to namenjeno. Ta starodavna, heraklitovska meto-
da mišljenja se nadaljuje tudi v vladavini tehnoznanstvenega »uma«. 
Vendar, »ni razlogov, da bi govorili, da nam je potrebna nekakšna fi-
lozofija narave«.223 

Kaj pomeni ta Heideggrova izjava o nepotrebnosti »filozofije nara-
ve«? Nič drugega kot jasen potokaz k temu, da filozofija v odnosu do 
sodobnih znanosti, ki jih določa informacijsko »bistvo« v tehničnem 
zasnutku sveta kot možnosti tvorbe digitalnih svetov, sama v sebi, kot 
metafizika prisotnosti, izgublja svoje temelje. Nič več bistvenega nima 
povedati o tem, kar se »dogaja«. Ko se namreč, izhajajoč iz genske 
strukture informacije nekega bitja, po umetni poti eksperimentalno 
spremeni substanca oziroma »bistvo« tega bitja, kot se to recimo do-
gaja v prenatalni selekciji, s čimer to bitje nastane z rekombiniranjem 
že obstoječega, se srečamo z »umetnim bitjem«. Če o tem s stališča 
klasične ontologije ne moremo več kaj reči, potem je samo po sebi 
razumljivo, da filozofija mora zdrkniti na raven religioznih doktrin 
o nedotakljivosti in svetosti življenja, ki ga je podarila Božja volja kot 
»prva narava«, ali pa se mora končati v inflaciji bioetičnih uteh. Ven-
dar to ni edino, kar ji preostane, še namreč obstajajo steze odrešitve 
iz kraja njej lastne poti vse od Heraklita do Turingovega stroja. Če 

223 Eugen Fink, Martin Heidegger, Heraklit: Seminar Wintersemmester 1966/1967, 
Frankfurt na Majni 2014, str. 15.



186

nastopi kot filozofija znanosti, je vnaprej vprašljiva že njena izhodišč-
na predpostavka: kako filozofija kot onto-teologija oziroma metafizika 
lahko govori o »bistvu« znanosti, če pa so te same postale tehno-lo-
gična konstrukcija »umetnega življenja«? Še več, filozofija je v kiber-
netiki realizirana kot njen notranji mišljenjski okvir, saj skozi nove 
pojme, ob sicer spremenjenem načinu delovanja, priseva Aristotelova 
logika nujnosti-naključnosti, vzroka-smotra in forme-materije. Če so 
prva predpostavka kibernetike »odprti sestavi«, potem je jasno, da 
pojem informacije kot tistega tretjega med snovjo in energijo svojega 
»bistva« ne more imeti v obstojnosti in nespremenljivosti. Kar se ne-
prestano proizvaja kot »nujnost« lastne »naključnosti«, je brezkončno 
v svojih preobrazbah, je čisto postajanje, ki nima drugega izvora kot 
samo potencialnost »energijskega delca«.224 Heidegger je v razgovoru s 
Finkom jasno dal vedeti, da se ob pojmu informacije ne nahajamo več 
v horizontu biti kot prisotnosti, temveč, nasprotno, v sklopu dogajanja 
nastajanja novega. Iz spetja materije in forme izhaja novo. Nerazreše-
no pa ostaja, ali gre pri tem tudi nadalje za kategorialni niz pojmov, 
tako kot pri Aristotelu, ali pa mora – kolikor želimo vzpostaviti novo 
ontologijo digitalne dobe – priti do premene samih temeljev vsega.

Zato se kibernetika pojavlja kot konec metafizične podobe sveta 
in kot začetek »odprtega stroja«. Iz trojstva načel nedoločenosti, kon-
tingentnosti in emergence vznika nova paradigma tehnoznanstvenega 
mišljenja. Kar je ne-določeno, se navezuje na nemožnost nadaljnje ve-
ljave pojma zgodovine, ki deluje v skladu z nekim smotrom, ne da bi 
v tem imela delež tehnološka premena. Kar je drugačno od nujnosti, s 
katero prispemo do pojma zakonitosti naravnih pojavov, pripada sve-
tu naključnosti in začasnosti. Nazadnje, nastanek novega znotraj logi-
ke ne-določenosti in kontingence predpostavlja premeno sheme kav-
zalnosti in smotrnosti. Vse se vrši v krogu odprtih modelov. Ničesar 
ni, kar bi bilo določeno vnaprej in za vedno. Celo usoda v nasprotju z 
antično tragedijo v etično-političnem smislu sodobne vladavine svo-
bodne izbire niha med determiniranostjo in nedeterminiranostjo. S 

224 O tem glej: Claudia Gianetti, Ästhetik des Digitalen: Ein intermediärer Beitrag zu 
Wissenschaft, Medien- und Kunstsystem, Dunaj 2004.



187

tem ne želimo reči, da sta »nujnost« in »naključnost« neustrezni mo-
dalni kategoriji za pojasnjevanje, recimo, delovanja operacijskih sesta-
vov prenosa električne energije. Že od Demokrita in Levkipa iz časa 
grške atomistike se je svoboda le v odnosu do človeškega telesa mislila 
kot sklop atomov, ki se gibljejo v praznini, udarjajo drug ob drugega 
in s tem tvorijo nove odnose med silami. »Nujnost« njihovega gibanja 
je bila obeležje »usode«, dekliniranje atomov in njihov odmik od do-
ločene tirnice pa skrivnost človekove svobode. To, kar je »nujno«, se v 
dobi »umetne inteligence« (A-intelligence) pojavlja natančno tako, kot 
je trdil Wittgenstein: svet je to, »kar se naključi«.225 Zato so meje sveta 
tehnike meje jezika udejanjene kibernetike. Če imamo to pred očmi, 
je povsem logičen sklep, da »novo« ne more več biti dogodek nekon-
troliranega proizvajanja bivajočega iz biti. Namesto tega nastajanje 
novega vključuje nedoločenost kot »naključje« do one mere, po kateri 
kaos ne pripada več tistemu praizvornemu, iz katerega se oblikujeta 
materija in energija tehničnega objekta. Kaos je zdaj v samem jedru 
biti kot postajanja, v srcu praznine med bitjo in dogodkom.

4. Kaos in mreža: izkustvo neskončne hitrosti

Kaj je – kaos? Za začetek se obrnimo na pravi filozofski naslov. V 
delu Kaj je filozofija? (Qu’ est-ce que la philosophie?) Gillesa Deleuza 
in Félixa Guattarija se znameniti prvi stavek zaključka, ki nosi naslov 
»Od kaosa k možganom«, glasi takole:

»Vsaj malo reda potrebujemo, da nas zaščiti pred kao-
som.«226

225 »Die Welt ist alles, was der Fall list.«, v: Ludwig Wittgenstein, Logisch-Philosop-
hische Abhandlung/Logično-filozofski traktat, prev. Frane Jerman, Ljubljana 1976, 
str. 26. Op. prev.
226 Gilles Deleuze, Félix Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, Paris 1991, str. 189. 
[Prim. slov. prevod, Gilles Deleuze, Félix Guattari, Kaj je filozofija?, prev. Stojan 



188

Razlaga te izjave zadobiva mesto analize, ki prehaja veščino herme-
nevtike, že s tem, ko nakaže, da kaosa ni mogoče opredeliti ne »po-
zitivno« ne »negativno«. Ne gre namreč niti za podobo prazačetne 
kozmologije zemlje in vsemirja, še manj za nekakšno stanje anomije 
in aritmije sveta, ki sta zdravemu razumu v tolažbo, češ da gre bolj za 
metaforo razpada in agonije stvarnosti, ne pa toliko za način razume-
vanja biti v dobi tehnoznanstvenega raziskovanja odnosa med mož-
gani in mrežo njihovih elementarnih delcev. Zaščititi se pred kaosom 
s pomočjo reda očitno predpostavlja, da oba pojma – kaos in red/
urejenost – lahko razumemo samo v nekakšnem soobstoju, ne pa tudi 
dialektični operaciji sinteze, ki doživi vrhunec v Heglovi ideji absolu-
tne znanosti. Sicer reklo »kreativni kaos« priča o tem, da si umetnosti 
kot ustvarjanja novega-v-svetu brez tega praizvornega stanja ni mo-
goče zamisliti. Ne zaradi tega, ker bi bil kaos kaj trajnega, temveč zato, 
ker red/urejenost sveta (taxis) v smislu obstojnosti in stabilnosti ni nič 
drugega kot kontingenca oziroma začasni primer obmirovanja neče-
sa, kar se je izkristaliziralo v fiksnem delu, kot je, recimo, slika Diega 
Velázqueza ali pesem Paula Celana. Če kaosa ne moremo oddvoji-
ti od reda/urejenosti, se postavlja vprašanje, ali ga je sploh mogoče 
pojmovno opredeliti. Kot vidimo, je jezik sam metafizična struktura, 
zasnovana na sliki narave kot »reda« in biti kot obstojnosti, iz katere 
se izpeljuje premene. Vendar vse, kar vihar premene zajame, ne spre-
meni tudi stabilnega ravnovesja narave. Same besede red, urejevanje, 
urejenost, določenost predpostavljajo idejo krožnosti časa kot pros-
tornosti. Znotraj nje prebiva človek z drugim bivajočim. Vsemirje 
(kosmos) je pri Grkih opredeljeno s pojmoma brezkončnosti in več-
nosti. Kar pripada končnosti vrste/rodu v njuni singularnosti, prav 
tako ni nič kaotičnega. Sestavlja ga nekaj, kar prehaja eksistenco sin-
gularnega življenja v njegovi nezvedljivi zvedljivosti.  Na podlagi tega 
je jasno, da si je zgodovinsko gibanje mogoče zamisliti samo v modelu 
ravnovesja med kaosom in redom/urejenostjo. Če bi zgodovina bila 
gola nujnost premočrtnega človekovega razvoja, potem bi predzgodo-

Pelko, Ljubljana 1999, str. 207: »Pravzaprav si želimo le malo reda, ki bi nas varoval 
pred kaosom.« Op. prev.]



189

vina, ki ji vlada narava (žival), in postzgodovina, v kateri se kaže suve-
rena moč nečloveškega (stroja), bila primera nedoločenosti v smislu 
nezapopadljivosti ideje razvoja nasploh. Drugače rečeno, zgodovina 
predpostavlja svoj začetek in konec le v odnosu do nečesa, kar predha-
ja začetku in je zunaj lastnega konca. Zato se nahajata tako zgodovina 
narave kot tudi zgodovina stroja v bistvenem smislu onstran razlike 
med svobodo in nujnostjo. V sklopu, v katerem se, izhajajoč iz živali-
-človeka-stroja, odvija naravno-človeško-tehnična evolucija kot spet-
je biološke in postbiološke ideje razvoja vse do tistega, kar Norbert 
Wiener imenuje točka entropije in kar je konec smotrnosti življenja v 
vsemirju, se vijejo spirale zgodovinskosti. Po drugem zakonu termo-
dinamike bo celotno vsemirje, ki nas obkroža, izginilo v točki omega 
po smrti galaktik. Po tistem se ne more nič več dogoditi. Pot do golega 
enoličja praznine predpostavlja pustolovščino, ki zgodovino vsemirja 
preobraža v tehnogenezo brez telosa in ontokronijo brez časa.227 

Vrnimo se k Deleuzu in Guattariju in k pojasnjevanju njunega pos-
tulata o »bistvu« kaosa. Kako je mogoče tisto, kar ta pojem po navadi 
pomeni (stanje razpada), povezati s tistim, kar je, nasprotno temu, 
red/urejenost? Že na prvi pogled vidimo, da je celotna metafizika od 
Platona in Aristotela do Hegla in logičnega pozitivizma bila zasno-
vana na načelih disjunkcije: ali – ali. Če nekaj obstaja v stvarnosti in 
v mišljenju o tej stvarnosti, potem je »logično«, da stvar v prostoru 
in času prisotnosti kot »tu« in »zdaj« ne more biti različna od sebe 
same in da ne more hkrati biti še »zdaj« in »tam«. Čeprav se prostor-
ska oznaka mesta (topologija) podvaja na »tu« in »tam«, pa je čas, v 
katerem se kaže vladavina prisotnosti biti, nespremenljiva faktičnost. 
»Zdaja« ne more biti nikjer v preteklosti in prihodnosti, razen kot ire-
verzibilna reverzibilnost nečesa, kar prehaja meje fizike materialnega 
sveta. Identiteto bivajočega torej določa njegova logična neprotislov-
nost, izpeljana iz časovnega artikuliranja biti kot prisotnosti. Večnost 
je vedno opredeljena iz »zdaj«, neskončnost v matematičnem smislu te 
besede pa izhaja iz linearnosti točke v nizu znotraj homogenosti pros-

227 Prim. Norbert Wiener, The Human Use of Human Beings: Cybernetics and So-
ciety, Boston, New York 1954, str. 31.



190

tora. Ne moremo si zamisliti »večne končnosti«, prav tako kot tudi ne 
»končne večnosti«. Ko pa teorije endofizike in determinističnega ka-
osa uporabljajo pojme t. i. nelinearnih modelov in ko preučujejo od-
nos med kaosom in redom/urejenostjo v svetu (vsemirju in življenju, 
nastalem v kozmični evoluciji), se nenadoma znajdemo v logiki trans-
junkcije (in – in). Zato sploh ni nenavadno, da Deleuze in Guattari v 
omenjenem delu medsebojno zlagata sicer ločene pojme in ustvarjata 
hibridne odnose med substancami, kar naj bi bilo pravilo »nove meta-
fizike«. Takšna sta, recimo, pojma geofilozofije in kaosmosa. Nastajanje 
novega zunaj metafizike narave v smislu stabilnosti in obstojnosti pa 
bo pripeljalo do dojemanja biti kot postajanja (Werden, devenir, beco-
ming) v svojih nenehnih preobrazbah po ustvarjalnih načelih treh vla-
dajočih form (duhovnega) življenja: filozofije, znanosti in umetnosti. 
Med njimi obstajajo nepremostljive razlike in bližnja srečanja.

»Na kratko, kaos ima tri hčerke, odvisno od plana, ki prete-
ka skoznje: to so Kaoide – umetnost, znanost in filozofija – kot 
forme mišljenja in ustvarjanja.«228

Za Deleuza in Guattarija kaos ne predstavlja »razpada urejenosti«. 
Namesto tega zastopata stališče, da gre za neskončno hitrost preme-
njevanja form življenja. Vse, kar se dogaja, na ta način v obtok miš-
ljenja vpeljuje pojem virtualnosti. S tem ko [kaos] v sebi zajema vse 
mogoče delce v spremenljivih formah, odnosa med njimi ni mogo-
če misliti iz stare metafizične sheme naddoločenost-podrejenost. Iz 
tega izhaja, da je kaos »neskončna hitrost nastajanja in izginjanja (ob 
dodatnem poudarku na ‘delcih’)«.229 Čeprav so si forme umetnosti, 
znanosti in filozofije bistveno različne, saj se prva ukvarja s percep-
ti in afekti, druga s funktivi in pojmi, tretja pa s pojmovnimi liki in 

228 Deleuze in Guattari, Qu’est-ce que la philosophie?, str. 196. [Prim. slov. prevod, 
str. 215: »Skratka, kaos ima glede na ravnino, ki ga reže, tri hčere: to so Kaoide, 
umetnost, znanost in filozofija, kot oblike misli ali ustvarjanja.« Op. prev.] 
229 Prav tam, str. 118. [Prim. slov. prevod, str. 121. Op. prev.]



191

pojmi, jih svojsko prežema način, kako mislijo kaos. Mnogo je razlo-
gov, zakaj Deleuze in Guattari v svojem skrajno kreativnem razume-
vanju »bistva« mišljenja izhajata iz kvantne teorije polja s posebnim 
poudarkom na dodatkih, ki sta jih v svojih delih razprostrla teoretika 
znanosti Ilya Prigogine in Isabelle Stengers.230 Ideja te teorije izhaja iz 
virtualnega nastajanja oziroma porojevanja in izginjanja delcev v t. 
i. lažnem vakuumu, nekakšnem oceanu energije. Zato podoba kaosa 
v sodobnih kozmologijah ni daleč od starodavne grške kozmogonije 
in teogonije. Velja pa reči, da Deleuze in Guattari znanstvene teorije 
o kaosu ne uporabljata v znanstvenem pomenu zadevnih pojmov. Iz-
jemno zanimivo je to, da se spetje filozofije, umetnosti in znanosti v 
zvezi s kaosom ne kaže kot prenos znanosti v druge forme življenja. 
Aporija je v tem, ker je kaos kot fluidni pojem novejših premislekov 
in raziskovanj na vsakem področju mišljenja nekaj avtonomnega. Si-
cer bi znanost postavke filozofije in ideje umetniškega eksperimenta 
lahko enostavno razglasila za nesmisle in fantazije brez vsakršnega 
pokritja v realnosti. Vendar to ne pomeni, da »ima« vsako področje 
mišljenja »svojo« pravico do kaosa. Več kot je kaosa, bolj je sestav, 
znotraj katerega se organizira življenje, kompleksen. K temu dodajmo 
še to: samo mišljenje se razpršuje v mnoštvo različnih smeri.

V čem je skrivnost tistega, kar imenujemo »novo« v smislu singu-
larnosti njegove pojave in izkristaliziranja »življenjske forme« v od-
nosu do predhodnega stanja dogajanja v času? Kako se temu pojmu 
sploh približati iz horizonta sodobnih tehnoznanosti, ki ne napredu-
jejo zgolj v teoretskem raziskovanju nastanka vsemirja, temveč tudi v 
praktičnem aspektu uporabe novih tehnologij pri ustvarjanju »ume-
tnega življenja« (A-life)? Zdi se, da je razlog uvedbe pojma kaosmosa, 
ki sta ga Deleuze in Guattari prevzela od Jamesa Joycea, v sprejemanju 
postavke o t. i. tretji kulturi, tretjem stanju pojmovne hibridnosti v 

230 O tem glej: Arkady Plotnitsky, »Chaosmologies: Quantum Field Theory, Chaos 
and Thought in Deleuze and Guattari’s What is Philosophy?«, Paragraph 29 (2006) 
2, str. 40–56; Gregory Flaxman, »The Subject of Chaos«, v: Peter Gaffney (ur.), The 
Force of the Virtual: Deleuze, Science and Philosophy, Minneapolis 2010, str. 191–
209. 



192

odnosu do prvih dveh kultur, ki ju pogojujejo realistične ontologije 
»narave« in »življenja«. Še več pa tiči v tistem, kar danes ustvarja ne-
-linearnost kot način delovanja celotne »nove fizike«. S tem se skuša 
spraviti nespravljivo: nujnost in naključnost, deterministično pojas-
njevanje naravnih zakonov in teorijo kaosa. Vse to napoteva na ne-
določenosti in kontingence v načinu, kako se stvari (»bitja«) dogajajo 
v odnosih in sklopih, in ne v goli kompozitni enotnosti. Naloga tako 
pričakovane, a še vedno nerealizirane ideje, namreč ideje sprave med 
Einsteinovo občo teorijo relativnosti in kvantnimi teorijami Plancka, 
Bohra in Heisenberga v iskanju t. i. »božjega delca« je spoznavno-eks-
perimentalna. Deleuze in Guattari sta v delu Kaj je filozofija? že na sa-
mem začetku izvedla svojevrsten precedens v načinu tvorbe pojmov. 
Pojem ustvarjanja in ustvarjalnosti, ki je bil v tradiciji od Grkov in 
srednjeveške sholastike vezan na umetnost kot »posnemanje narave« 
in Božjega deja stvarjenja sveta, sta povezala z znanstvenim pojmom 
inventivnosti (odkrivanja novega). Če namreč umetnik ustvarja kot 
Bog, iz Niča (creatio ex nihilo), znanstvenik pa do odkritja novega v 
naravi pride na temelju dekodiranja »velike knjige narave«, smo pos-
tavljeni pred dve na videz ločeni dejavnosti. Ena je intuitivno ustvar-
janje in iznajdevanje »novega«, ki v naravi, kot že od vedno faktičnem 
stanju biti, ne obstaja. Druga se zasnavlja na eksperimentu kot virtual-
nem načinu nastajanja tistega, kar je mogoče v svojem aktualiziranju. 
Čeprav se to v predhodnih Deleuzovih spisih o virtualnosti najavlja v 
jeziku filozofije, se v omenjenem delu obelodanja kot hibridna opre-
delitev treh »form življenja«, s katerimi v iskanju smisla in resnice biti 
razpolaga sodobnost. Umetnik prevzema avro znanstvenika, s tem 
ko inventivno uporablja njegove metode in eksperimentiranje. Znan-
stvenik pa postopa kreativno tako, da s pomočjo novih tehnologij 
»ustvarja« tisto, kar ne obstaja v »naravi«, ampak samo v ideji »ume-
tne inteligence« (A-intelligence). Če je ustvarjanje pojmov svojevrstna 
»igra steklenih biserov«, potem filozofije kot arhitektonike pojmov ne 
moremo več razumeti iz ideje »nujnosti« tistega, kar je v premenah 
večno in obstojno. Filozofija mora narediti poslednji obrat v sebi sami. 
Ontologijo postajanja mora privesti do ravni, na kateri »novo« vzni-
ka iz »naključja« kot kaos v vseh treh omenjenih pomenih. Kreativni 



193

kaos je vedno tudi red/urejenost ali kaosmos. Namesto predvidevanja 
in objektivnosti pojavov v naravi z njim vpeljujemo verjetnost dogod-
kov in nedoločenost dogajanja. Nazadnje, opazovalec tu ni več ločen 
od opazovanega.231 

Zato ni naključno in tudi niti malo nenavadno, da sklep dela Kaj 
je filozofija? (Qu’est-ce que la philosophie?) nosi naslov »Od kaosa k 
možganom«. Kaosa ne moremo misliti, ne da bi padli v tisto, kar je 
na robu reda/urejenosti: kar je naključje in, ne nazadnje, tisto, kar je 
pred kristaliziranjem v »forme življenja«. Skrivnost kaosa je obenem 
skrivnost ustvarjanja sveta in nastajanja novega-v-svetu. V tem pogle-
du so vsi prihodnji stroji le nadaljevanje tehnoznanstvenega mišljenja 
z drugimi sredstvi – čista logika tehnosfere, ki iz sebe same proizvaja 
sestav in okolje metastabilnega ravnovesja. Pri tem se nič ne zgodi brez 
mišljenja, katerega podoba pa ni več deblo s koreninjem, niti rizom 
kot sistem kanalov za spodkopavanje temelja, temveč tisto abstraktno-
-konkretno, kar v biološkem smislu dela pajek, ko plete svojo mrežo, 
in kar delajo »možgani« v kognitivnih operacijah potovanja po vse-
mirju kot zemljevidu nevronskih delcev. Ko se pojem kaosa razmesti 
v lego (topologijo) možganov kot univerzalnega stroja mišljenja/de-
lovanja, tedaj postane mreža, v kateri funkcionira, več od metafore, 
figure ali konceptualnega holograma. Mreža označuje vse in nič. Je 
prostor-in-čas umreževanja vseh zamisljivih »form življenja«. Toliko, 
kolikor je bil mehanski stroj kot »posnemanje narave«, ki se zgleduje 
po človeškem telesu, kažipot klasične realistične ontologije, toliko je 
računalnik kot »proizvajalec in pomnilnik informacij« popolni model 
nelinearne in zato emergentne mreže dojemanja sveta. Njen program 
se kaže v tehnoznanstveni logiki kaosmosa. Zato stroj ni več nekaj, kar 
»funkcionira«. Enostavno zato ne, ker ga ne sestavlja več zbir funkcij, 
povezanih v enoten organizem. To je še bila značilnost mehanike in 
polavtomatike. Deleuze in Guattari sta jasno napotila na premeno v 
dojemanju tehnike-tehnologije, s tem pa tudi ideje stroja v digitalnem 

231 O tem glej: Žarko Paić, »Shizofrenija i svemir: od kaosa do kontrole«, »Zago-
netka nadolazećeg događaja: između vjere i tehnoznanosti (Heidegger i Deleuze)«, 
v: Treća zemlja, str. 109–164, 165–203.



194

svetu umreženja informacij. Pravzaprav je bolje govoriti o strojih, saj 
bit v postajanju določajo mnoštva in razlike. Singularnosti se pomno-
žujejo. Razlike pa so tisto nezvedljivo znotraj mreže »postajati-drugi 
in drugačen«.232 

Mimogrede navrženo, ali ni pomenljivo, da sta dva temeljna pro-
blema razvoja operacijskih sestavov računalniške tehnologije poveča-
nje delovnega spomina in pospeševanje hitrosti (speed-acceleration) 
protokolov, potrebnih za deskanje po internetu? Oboje izhaja iz ideje 
možganov kot kreativnega kaosmosa. Dispozitiv pomnjenja napoteva 
na shranjevanje informacij v stanju njihove implozije. Hitrost pa se 
navezuje na veličino, ki je v svoji relativnosti lahko absolutna, vendar 
le, če se hkrati kaže v odnosu do točk v prostoru kot inertnosti. Seda-
njost je v klasični metafiziki prisotnosti dojeta iz ideje bliska oziroma 
trenutka ovekovečenosti v tistem, kar je prostorsko določeni »tu« ozi-
roma »tukaj«. Vendar je jasno, da s hitrostjo ne moremo doseči meja 
končnega. Na sledi epikurejske metafizike je Deleuze že v zgodnejših 
delih Logika smisla (Logique du sens) ter Razlika in ponavljanje (Di-
fference et répetition) zastavil problem absolutnega prostora-in-časa z 
vidika pospeševanja snovi kot energije.233 To, kar pospeševanje vzgi-
bava, ni nič drugega kot informacija na »planu/ravni imanence«. Za 
tem ni nikakršnega drugega stvarnika oziroma inteligentnega dizaj-
nerja (Boga). Vendar je nekaj prikazenskega v onem, kar Laplace go-
vori o newtonovskem vsemirju, pri čemer prevzema figuro »demona« 
iz grške metafizike, ki se je je rad posluževal Platon. Demonsko torej 
ni vzgibavanje zla v svetu. Čisto nasprotno, demonsko je v tem, da 
ne moremo niti dokazati niti ne dokazati obstoja imanentne mašine-
rije samogibanja vsemirja zunaj logike vzrok-posledica (zakona kav-
zalnosti). Zaradi tega vpeljava pojma »neskončne hitrosti« obenem 

232 Prim. Gilles Deleuze in Félix Guattari, Anti-Ojdip: kapitalizem in shizofrenija, 
prev. J. Kernev Štrajn, Ljubljana 2017, str. 48–58. O tem glej tudi: Henning Schmid-
gen, »Nesvjesno strojeva: koncepcije psihičkoga kod Guattarija, Deleuzea i Lacana«, 
Tvrđa (2013) 1-2, str. 131–138.  
233 Prim. Gilles Deleuze, Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 1998; Gilles Dele-
uze, Razlika in ponavljanje, prev. S. Tomšič et al., Ljubljana 2011.



195

predstavlja aporijo gibanja v tehnogenezi svetov in ključ do razrešitve 
skrivnosti, zakaj je mreža (network) tisto tretje, kar omogoča sintezo 
prostora-in-časa s sintetiziranjem Einsteinove splošne teorije relativ-
nosti in vseh drugih teorij nastanka vsemirja, kot so kvantna teorija, 
teorija determinističnega kaosa, emergence, kontingence in komple-
ksnosti. Nujnosti reda/urejenosti ne more biti brez naključja kot ne-
določenosti kaosa v trojnem načinu izpeljave: kot (1) razpada sestava, 
(2) nerazumljivosti oziroma nedoumljivosti nasploh in (3) virtualnosti 
nastajanja novega. Z »neskončno hitrostjo« sta si Deleuze in Guattari 
prizadevala v obtok vpeljati pojem, ustvarjen iz transjunktivne logike 
raztemeljenja pojma biti kot obstojne nespremenljivosti. V nasprotju 
z realizmom vnanjega sveta in objektov v topološko določenem pro-
storu se zdaj srečujemo z onim, kar ima značilnosti virtualnosti. Ven-
dar kaos kot virtualnost ne pomeni razpada sestava. Prav nasprotno, 
red/urejenost v eliptičnem prostoru nedoločenih veličin kot stanje na 
robu materije in energije terja drugačen način ravnovesja. Takšen red 
se sam od sebe organizira v krizah in entropiji sestava. Paradoksalno, 
več kot je takšnih dogodkov, bolj je red/urejenost na robu kaosa sta-
bilen. Ni težko opaziti, da Deleuze in Guattari s tem napotevata na 
»novost« pri nastanku globalnega kapitalizma. Njegovo »bistvo« je v 
nenehnem tvorjenju novih tržišč kot prostora pospešenega procesa 
deteritorializiranja/reteritorializiranja. Umreževanje kapitala kot »su-
bjekta«-»substance« oziroma tistega nečloveškega v formi tehnoznan-
stvenega prodora v vsemirje ravno predpostavlja ukrivljene prostore 
ustvarjanja novih vrednosti. Ti so brez klasičnega središča in robov. 
Namesto tega ima mreža v kaotičnem redu/urejenosti metastabilnega 
ravnovesja svoja vozlišča, povratne zanke in rizome. Na njih se odvija 
demonski igrokaz postajati-drugi in drugačen. Razlike so bistvo iden-
titete, ne pa njene izpeljanke. Vse kar o skrivnosti ustvarjanja »nove-
ga« iz »bistva« tehnogeneze virtualnih svetov lahko rečemo, je to, da 
o tem ne moremo ničesar več reči. Kaos v nelinearnosti naključij je 
sam po sebi v tolikšni meri v legi »neskončne hitrosti« nihilizma, da je 
mišljenju nerazumljiv in nedoumljiv. Če si takšno mišljenje s pomočjo 
starih pojmov umišlja, da lahko prenikne v misterij »možganov«, ki 
ne mislijo več metafizično, je v veliki iluziji. Kolikor »možgani« v for-



196

mi »umetne inteligence« sploh še mislijo, potem je tovrstno mišljenje 
tudi v »življenjskih formah«, kot so filozofija, umetnost in znanost, 
podobno nerazumljivemu in nedoumljivemu Joyceovemu romanu 
Finneganovo bedenje (Finnegans Wake). To »novo« mišljenje, onstran 
pravil običajnega jezika, niti noro niti iracionalno, terja povsem dru-
gačna pravila. Enostavno, to je mišljenje nezvedljivosti tehnosfere. Ta 
pa sama od sebe ustvarja to, kar je treba misliti, in tako tisto misljivo 
razteza v neskončnost kot implozijo informacij v brezkončni prazni-
ni. To ni več tista praznina nekje »vmes« (in-between) med bitjo in 
dogodkom. Njeno kraljestvo je zunaj logike razseganja materije v ne-
skončnost. Imenujmo jo »praznejša od praznine«, praznina, ki obsta-
ja neodvisno od stvaritve sveta in njegove kozmične apokalipse na 
koncu časov. Na nekem mestu Joyceovega romana o Finneganovem 
bedenju so zapisane tudi spodnje besede. Naj ostanejo neprevedljive. 
Prevod iz »izvornega« jezika v drugi »izvorni« jezik je že tako in tako 
postal zadeva transdukcije operacijskega sestava, ne pa čudežne moči 
prevajalskega daru, da doseže soubranost v jezikih, s katerimi živimo 
in umiramo. Če to seveda sploh še komu kaj pomeni.

»… condemned fool, anarch, egoarch, heresiarch, you have reared 
your disunited kingdom on the vacuum of your own most intensely 
doubtful soul.«

Epilog      

Vse se vrti v kaotičnem krogu ukrivljenih prostorov. Ničesar več 
ni, kar bi imelo vnaprej določeno »bistvo«, svoj kraj in čas, s katerima 
bi lahko živelo v zasnutku prihajajočega kot skrivnosti biti. Namesto 
tega življenje na robu kaosa, v okrožju nelinearnosti in naključja, na 
platformah kozmičnih strun od doslejšnjih »form življenja«, kot so 
to bile filozofija, umetnost in znanost, terja tiste odgovore na davna 
vprašanja metafizike, ki nas osvobajajo od lastnih domišljavih umi-
slekov, da smo postali takšni kot Nietzschejev »poslednji človek« – 
bitja nečimrnosti in jeze, ponosa in slave v boju za prevlado na Zemlji 
in v medzvezdnih prostranstvih. Od žrtvovanja narave do dolgčasa 



197

človeškega prebivanja se v zgodovinskem sosledju epoh, ki sledijo 
ideji zakonitosti in načrta kozmične evolucije, vije nelinearna pot 
udejanjenja možnosti življenja v kristaliziranju tistega, kar nima več 
nobene zveze z razliko med naravnim in umetnim. Vladavina teh-
nosfere v nenehnem preobražanju biti kot postajanja je avtopoietični 
izvrg, izpolog človeka iz okovanosti uma v »naravo« in »življenje« v 
kraljestvo, v katerem suvereno vladajo kognitivni stroji. Vladanje je 
postalo nečloveško. Družbe so iz forme moči/oblasti kot discipline 
dospele do notranjega in vnanjega nadzora. Zahvaljujoč vpeljavi di-
gitalnega in biokibernetičnega koda je življenje v celoti zvedeno na 
proizvodnjo-potrošnjo tvari, energije in informacije.  Če je še za Hei-
deggra in po njegovi sledi za cel niz mislecev (Derrida, Flusser, Jonas, 
Lévinas, Lyotard, Agamben) bilo jasno, da se mišljenje v svoji singu-
larnosti od samega začetka metafizike pri Grkih pa do kibernetike v 
sebi razpotéva na računanje (Rechnen) in upovedovanje (Dichten), 
je za druge mislece, kot so Simondon, Günther, Deleuze in Guattari, 
postalo še bolj jasno, da tisto »tretje« med omenjenima potema – slike 
in jezika – prenika skozi niše tehnogeneze  samega življenja. T. i. »slike 
mišljenja« se v dobi posthumanega stanja ne da več opredeliti s sliko 
kot mimezisom in predočbo biti. Mesto teh pojmov minulega sveta je 
že zdavnaj zasedla ključna beseda/pojem strojev, ki sami ustvarjajo 
nove svetove brez pomoči človeka in njegove božanske roke. Gre, se-
veda, za informacijo kot napotilo za delovanje, ki sintetizira biološko 
in postbiološko izkustvo »življenja«.

Prehod v to novo formo označuje konec vsakršne zgodovine. Ko 
niti žrtvovanje Drugega niti dolgčas prebivanja, sublimiran v umetno-
sti, igri, ljubezni, ne moreta pojasniti, kaj »nadčloveka« kot hibridni 
stvor/stvar, pravzaprav vzgibava k temu, da sploh nadaljuje z »zgodo-
vino« na ravni vse intenzivnejšega »napredka« in »razvoja« tehnosfe-
re, se velja vprašati: čemu sploh še življenje v dobi entropije in kaosa?

Med Einsteinovim reklom, da Bog ne kocka, in Mallarméjevim 
verzom, da met kock nikoli ne bo odpravil naključja, ne velja iskati 
neke »srednje rešitve« kot zmiritve dveh načinov mišljenja: enega, ki 
je zasnovan na pojmu »nujnosti« (quidditas) kot faktičnosti biti, in 



198

drugega, ki se zateka k »naključju« kot kontingenci nastanka svobode 
izbora s pojmi nedoločenosti, nelinearnosti in verjetnosti. »Umetna 
inteligenca« (A-intelligence) sloni na hibridnem spetju »uma« in »in-
tuicije«. Zato je edini pravi problem digitalnega sveta to, kako poveča-
ti delovni spomin kognitivnega stroja zaradi shranjevanja neskončne 
množine novih informacij in kako neskončno pospešiti življenje, iz-
hajajoč iz njegovega spremenjenega genskega koda. Med pomnjenjem 
časa in hitrostjo gibanja je tisto »vmes« (in-between). Ta nekraj ime-
nujmo digitalna praznina, ki sredi níčesa samega zeva kot nekakšna 
črna luknja.

V enem najprepričljivejših esejev o tej problematiki je Jean Bau-
drillard spregovoril o »ekstazi komunikacije«. Ta nastane, zahvaljujoč 
učinku implozije informacij. Življenje v mreži, ki ne pozna več razlike 
med dnevom in nočjo, delovnim in prostim časom, ker je vse postalo 
brezrazlično in homogeno, ne more biti nič drugega kot konstruira-
no življenje simulacije (privida in resničnosti kot resničnega privida). 
Takšno življenje pa teče zunaj človeškega telesa in temu telesu že od 
davnine pripisovanih svojskosti. Čista kibernetična telesnost prehaja 
v orbitalno samoto v družbah, tako presevnih od orgij vizualiziranja, 
da sta iz njih izginila sleherna začaranost in začaranje, s tem pa tudi 
čudovitost skrivnosti.

	

»Danes pa ni več ne scene ne zrcala; namesto njiju sta ekran 
in mreža. Namesto odražajoče transcendence zrcala in scene 
obstaja neodrazna površina, ena sama imanentna površina, na 
kateri potekajo operacije – gladka operacionalna površina ko-
munikacije. […] Fantazije o moči, hitrosti in izkoriščenju se ne 
povezujejo s samim objektom, temveč se taktika potenciala po-
vezuje z uporabo; obvladovanje, nadzor, upravljanje, optimizaci-
ja igre možnosti, ki jih ponuja avtomobil kot vektor in sredstvo, 
ne pa kot objekt psihološkega zatočišča. Sam subjekt, nenadoma 
spremenjen, postane računalnik za krmilom, ne pa opiti demiurg 
moči. Sredstvo zdaj postane nekakšna kapsula, njena armaturna 
plošča se spremeni v možgane, okolna pokrajina pa se odpira kot 



199

televizijski ekran (namesto življenja-v-projektilu) […] Zasebna 
‘telematika’: vsaka oseba se vidi za krmilnim mehanizmom hi-
potetičnega stroja, oddvojena v položaju popolne in odmaknjene 
suverenosti, neskončno oddaljene od svojega univerzuma biti. 
To pomeni, v položaju, ki je enak položaju astronavta v kapsuli, 
v breztežnem stanju, ki nujno terja nenehni orbitalni let in za-
dostno hitrost, ki preprečuje padec na planet njegovega porekla. 
[…] Prava vsakdanja narava zemeljskega prebivališča, hipostazi-
rana v prostoru, pomeni konec metafizike.«234  

To je to. Dovršen opis posthumanega stanja, v katerem se celotna 
pot zgodovinske drame biti, od živali do človeka, zdaj kaže kot »og-
romni katalog slik«, kot se je nekoč izrazi Hegel o položaju samozave-
danja na koncu zgodovine, ko ostane le še absolut, ki z enim očesom 
pogleduje samega sebe. Tudi besnilo in okrutnost žrtvovanja v vojnah, 
s katerimi si človeška vrsta teši žejo po krvi, ni problem. Prav tako se 
tudi dolgčas kot fenomen globoke potonelosti v ponavljajoče se giba-
nje vretena biti samó nadomesti s prazno hitrostjo vse v neskončnost. 
Vse to že od zdavnaj ni več nikakršen problem. Seveda, niti malo ni 
tešilno, da se vse dogaja kot povratek ali nadomestek tistega, kar je 
resnično prešlo, simbolno pa še naprej živi v dvojnih svetovih so-
dobnosti: z ene strani v fascinaciji nad tehnogenetskim proizvajanjem 
novih stvorov/stvari, z druge v ritualnem kanibalizmu z drugačnimi 
sredstvi, ki izpričuje tisto, kar je strukturalni antropolog Claude Lévi-
-Strauss med svojimi raziskavami o tabuju incesta kot začetku kulture 
v vseh svetovnih civilizacijah odkril kot skrivni vzgib nezvedljivosti 
nasilja. Življenje se namreč odvija kot igra in kot boj. Razlog je v tem, 
da temelji na kodificiranem redu želje po priznanju bitja. Če ne bi bilo 
svobode kot izvornega »bistva« vsakega bitja v breznu svetov, tudi ne 
bi bilo suženjstva v podrejanju Drugemu. Žrtvovanje bi bilo nesmi-
selno, dolgčas pa z ničimer izzvano stanje globoke potonjenosti v Nič.

234 Jean Baudrillard, »The Ecstasy of Communication«, v: Hal Foster (ur.), The An-
ti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture, New York 1998, str. 146–147. 



200

Bogovi in Bog so svetovni zgodovini vladali le kot »veliki Drugi« 
oziroma kot Zakon razdvojenosti med rodovi/vrstami. Na njihovem 
obstoju se je utemeljevalo mišljenje o onem neznanskem dogajanju 
razlike in sorodnosti med petimi formami (duhovnega) življenja, ki 
ustrezajo današnji zgodovini petih človekovih čutov: (1) mit; (2) reli-
gija; (3) umetnost; (4) filozofija in (5) znanost. Pot k »šestemu čutu«, 
ki sta jo v 20. stoletju začrtala ezoterični filozof Peter D. Uspenski in 
avantgardni umetnik Kazimir Malevič, predstavlja razprtost sveta kot 
meta-zavesti in zvedenosti fizičnega prostora na enodimenzional-
nost.235 Zato je tehnosfera začetek povsem druge in drugačne »zgo-
dovine«. Onstran mišljenja metafizike in njenih dvojstev um-telo, 
narava-kultura, človek-stroj se razpirajo večdimenzionalni prostori. Z 
njimi ne upravlja več telesna, temveč kibernetska občutenjskost. In-
tuicija ne izhaja iz neposrednosti izkustva tistega, kar prihaja v času. 
Tvori se v nevrokognitivnem procesu občutenjskosti, v katerem se čas 
izračunava v neskončnih delitvah gibanja in se ga ne meri več v narav-
nih ritmih prehajanja skozi nevrone.

V težnji po doseganju neskončnosti in večnosti kot tehnogenezi 
brez deleža božjega in človeškega ono tehnično v »bistvu« same teh-
nike nadaljuje svoje »drugo življenje« brez žrtvovanja in dolgčasa. Vse 
»novo« se vedno znova ustvarja v procesu tehničnega reproduciranja 
umetne narave. Zato se tudi vse meša in križa. Le da je »zdaj« brez 
»tuja«, ker se vse razmešča po brezmestnem, natančno tako kot se do-
loča virtualni prostor razseganja kognitivnega vsemirja, v katerem ži-
vimo kot poslednja bitja neke zastarele evolucije, v kateri se je življenje 
iz »naključja« preobrazilo v »nujnost«.

Misliti »bistvo« stroja kot samosmotra in samovzgibanosti vse v 
neskončnost, je mogoče šele tedaj, ko nismo več ujeti v »plan tran-
scendence«. To, da zunaj tega »novega« kaosa, ki ureja vsak možen 
red/urejenost, ni ničesar in da je praznina v homogenosti hitrosti 
nova usoda onega, kar je preostalo od človeka, terja slovo od utopij in 
distopij sveta. Spinoza je filozofijo definiral tako, kot so jo živeli grški 

235 Prim. Pjotr D. Ouspensky, Tertium Organum, Guildford 2010.



201

stoiški modreci, spravljeni z nujnostjo in naključjem življenja v izred-
nosti njegovih končnih meja. Ničesar ne pričakovati od bodočnosti, 
ne žalovati za preteklostjo, ki neizogibno pušča le blede sledi v spomi-
nu. In, ne nazadnje, iz sedanjosti ne ustvarjati tiranije »novega« nad 
izvornim vretenom biti v zgodovinskem sosledju epoh. Biti pomeni 
misliti o tistem, kar »je« v vseh možnostih, ki so človeku na razpolago. 
Brez prekomerne strasti in brez ravnodušnega racionalizma v odnosu 
do življenja, nastalega v misteriju univoknosti biti.

Misliti ne pomeni sklepati pogodbe s hudičem o zmagi uma nad 
besnilom zgodovine. To, kar iz mišljenja dela človekovo dostojanstvo, 
je v opredelitvi svobode kot spoznane nujnosti biti. Mogoče bi bilo 
treba to opredelitev vseeno spremeniti. Namesto »spoznane nujnosti« 
velja dodati ključno besedo teorije kaosa – naključje – in na videz bo 
vse tako kot prej. Čeprav vemo, da bo v temelju drugačno. Misliti tisto, 
kar prihaja po koncu igrokaza zgodovine živali-človeka-stroja, pome-
ni biti odprt za igro kock z nečim, kar je onstran meja tehničnega 
nasploh. Možnosti takega mišljenja pa ne dosegajo njegovega slikov-
nega jezika, v katerem dan za dnem postajamo številka, točka, črta, 
potegnjena pod bilanco površine.

Kaj pa, če misliti tisto, kar prihaja, pomeni razpreti prostor neče-
mu, kar ni niti od blizu podobno filozofiji, umetnosti in znanosti?  

   



202

POGOVOR Z ŽARKOM PAIĆEM 

(Dean Komel)

Žarko, si ne le priča, pač pa tudi izpričevalec dogajanj v hrvaški 
filozofiji in kulturi zadnjih desetletij. Kako bi jo okarakteriziral?

V devetdesetih letih 20. stoletja sta bili hrvaška filozofija in kultu-
ra ujetnici konservativne politične revolucije v znamenju obnove t. 
i. tradicionalnih narodnih vrednot. Rezultat te »duhovne obnove« je 
bil padec intelektualne ravni kompetentnega dialoga s svetom. Vra-
čanje v preteklost se v postmoderni dobi vedno konča v fundamen-
talizmu. Posledica tega, da se je hrvaška identiteta gradila iz take 
filozofije in kulture, je bilo karikirano razumevanje evropskega hori-
zonta kot nekakšnega neohistoricističnega kiča. V zadnjem desetle-
tju se je stanje normaliziralo. V filozofiji je več orientacij že na rav-
ni fakultet, na katerih se ta predava (Filozofska fakulteta, Hrvaške 
študije, Katoliška bogoslovna fakulteta, Filozofska fakulteta Družbe 
Jezusove, vse v Zagrebu, ter filozofske fakultete na Reki, v Zadru 
in Osijeku). V Zagrebu obstaja tudi močna alternativna teoretska 
scena znotraj delovanja multimedijskega inštituta (MaMa). To je zu-
najinstitucionalno središče različnih neomarksističnih, anarhistič-
nih, aktivističnih teoretskih iniciativ in gibanj, akademska filozofija 
na Hrvaškem in z njo povezani koncepti kulture pa se usmerjajo v 
bioetiko, analitično filozofijo, poststrukturalizem, kulturne študije 
(cultural studies), novejšo fenomenologijo in antropologijo. Filozo-
fija ni zgolj zrcalo razvoja hrvaške družbe ter njenih travm in upov. 
Je tudi posebni akademski diskurz tistih, ki v družbi in kulturi po-
sedujejo posebne kompetence, je varuh zakladnice tradicije, ki jo je 
nujno treba rešiti iz ideološko-političnega objema. Če naj uporabim 
parafrazo temeljnih idej Lyotardove filozofije – na delu je postmo-
derno stanje v stanju mirovanja. Ker sem v zadnjih desetih letih, 
odkar smo ustanovili revijo za teorijo, kulturo in vizualne umetno-



203

sti Tvrđa, deloma tudi sam sodeloval pri premeščanju filozofije in 
kulture iz skrepenelih institucionalnih središč in dejavnosti v smer 
proti novim glasovom in orientacijam, bi to stanje lahko označil tudi 
kot decentrirani sklop kulture odprtosti do Drugega. 

Kaj se je zgodilo po simbolnem padcu Berlinskega zidu?

Padec Berlinskega zidu je bil simbolični trenutek vstopa v 
postzgodovinsko stanje. Pri tem je treba pojem stanja (condition) 
razlikovati od situacije (situation). Stanje je svetovnozgodovinsko 
prekrivanje ideje in realnosti globalnega reda kot edinstvenega 
prostora gospodarstva, politike in kulture v času totalne mobili-
zacije kapitala onstran vseh meja nacij-držav. Gre za sklop uni-
formnosti in homogenosti, ki – paradoksalno – funkcionira samo 
entropično. Red se obnavlja v stalnih krizah, ki jih sam sistemsko 
proizvaja. Najnovejšo svetovno krizo je mogoče samo po zunanjih 
učinkih primerjati s tisto s konca dvajsetih in začetka tridesetih 
let 20. stoletja. Danes ne obstaja eno samo središče. V takem sta-
nju kaotične kompleksnosti globalnega sveta je edini smoter, ki še 
preostane, stabilnost v menjavah, kot pravi Heidegger v protokolu 
Vier Seminare (V. Klostermann, Frankfurt na Majni 1977), znan-
stveno-tehnične produkcije »sveta« kot objektov/stvari. V nasprot-
ju s tem, čemur pravimo stanje, pojem situacije predpostavlja mož-
nost prihodnjega dogodka spremembe stanja. Stanje je zdajšnjost 
brez dimenzije prihodnosti, situacija pa možnost dogodka prihaja-
jočega, ki pomeni radikalen prelom s tiranijo aktualnega. Situacija 
ima v sebi vedno dimenzijo negotovega, realne možnosti obrata 
obstoječega stanja, ki se ga v dobi globalizacije z njeno politično-
-ekonomsko-kulturološko ideologijo neoliberalizma dojema kot 
»naravni« red družbenih odnosov in kot »nujnost« udejanjenja 
svetovne zgodovine kot vladavine svobode. Stanje lahko opredeli-
mo s pomočjo Foucaultovega pojma biopolitike. To je samoregu-
liranje življenja znotraj sklopa države, družbe in kulture, katerega 



204

značilnost sta nadziranje in discipliniranje, predstavlja pa suvere-
no moč v času odprave suverenosti nacionalne države. Paradoks je 
torej v tem, da se je totalitarni red komunizma porušil s pomočjo 
ideje individualne svobode državljana, ki si zdaj prizadeva pose-
dovati tiste stvari iz okrožja potrošniške kulture liberalnega kapi-
talizma, ki so mu bile doslej odtegnjene. Svoboda je torej pogoj 
možnosti izgube svobode v popredmetenem svetu stvari. Nujnost 
objektiviranja svobode v stvareh pa zahteva zasebno lastnino. Sim-
bolno dejanje svobode v porušenju Berlinskega zidu je bil obenem 
tudi začetek vseskozišnjega nelagodja v svobodi, preobraženi v ab-
straktni znak menjave golega življenja za ničevost izbire t. i. ži-
vljenjskega sloga v ekstazi globalnega materializma potrošniškega 
kapitalizma. Konec realnega socializma leta 1989 in njegove ideo-
logije, ki jo vulgarno imenujemo komunizem, je bil zares epohalen 
dogodek. Eno je ideologija komunizma, drugo pa Marxova ideja 
komunizma kot konca zgodovine v pomenu sprevrnitve Heglove 
konstruktivne dialektike zgodovine. Epohalni dogodek konca ide-
ologije komunizma zaznamuje sesutje dolgotrajnega totalitarnega 
koncepta odprave meščanske družbe in liberalnodemokratične dr-
žave v 20. stoletju. Problem je v tem, ker je postzgodovinsko stanje 
v svoji pojavni formi razvoja znanosti, tehnologije, novih medijev 
in komunikacije brez ideološko-političnih meja nekaj skrajno po-
šastnega. Pošastnost izhaja iz tega, da se vse alternative obstoječega 
globalnega reda sveta kažejo kot neverodostojne »male utopije«. V 
svoji knjigi Zaobrat (Zaokret, Litteris, Zagreb 2009) sem pokazal, 
da je rezultat konca globalizacije v tem, da neoliberalni kapitali-
zem danes ne potrebuje več politične ideologije »svobode« v smis-
lu tradicionalnega razumevanja človekovih pravic in humanizma. 
Pošastni biopolitični stroj namreč funkcionira politično hibridno, 
približuje se novim avtoritarnim ureditvam. O tem pričajo vzpo-
ni Kitajske, Rusije in Indije v globaliziranem svetu – ekonomiji. 
Takšno je postzgodovinsko stanje po padcu komunizma. Vse se je 
zvedlo na igro svetovne volje do moči, za katero ni več nikakršne 
iluzije resnice in vrednot.         



205

V revijah Tvrđa in Europski glasnik skušaš uveljaviti evropski 
duhovni horizont, predvsem tam, kjer se mu naznanjajo njegove 
skrivne meje. Jih lahko naznačiš? 

Meje evropskega duhovnega horizonta so že zdavnaj postale flu-
idne meje svetovnozgodovinskega horizonta idej, kar še posebej ve-
lja za 20. stoletje. Ta metafizični pojem duhovnega horizonta, ki ga 
najdemo v Husserlovi fenomenologiji in Heideggrovem mišljenju, 
poseduje vzvišeni ton, ki se noče ukloniti preobražanju vsega, kar je, 
v gole kulturne vrednosti. Skrite meje Evrope so prav tam, kjer se od-
pira možnost resničnega dialoga med filozofijo, religijo in umetnostjo 
v sodobnem svetu. Znanost je s svojim biokulturnim generiranjem 
življenja s pomočjo novih tehnologij storila nekaj najbolj radikalnega 
v vsej doslejšnji zgodovini. V svojem eksperimentiranju z naravo je 
odpravila razliko med človekom, živaljo in strojem. Življenje je pos-
talo umetna konstrukcija, tako kot so množični mediji, ki so nekoč 
opravljali instrumentalno funkcijo prenosnika informacij, postali sam 
pogoj možnosti konstrukcije sveta kot mreže akterjev v njem. Du-
hovnega horizonta Evrope ne določa niti njeno globalizirano gospo-
darstvo niti njena nebogljena politika ustvarjanja nekakšnega (kon)
federalnega imperija svobode. Evropa v tem procesu odpoveduje 
zato, ker – v transpolitičnem smislu – ni začela dovolj hitro opravljati 
vloge korektiva trde ameriške politike absolutnega hegemona moči v 
sodobnem svetu. Evropa ni politično nebogljena zato, ker se ni usta-
novila iz ideje političnega državljanstva brez kulturnih razlik, kot so 
se ZDA, temveč zato, ker je sama rezultat širjenja ekonomske logi-
ke moderniziranja na svoja nekdanja kolonialna območja in v svoje 
vzhodno obrobje. To je verjetno posledica njene strahotne izkušnje z 
dvema modeloma totalitarnih redov (fašizmom/nacizmom in komu-
nizmom). Habermas in Derrida sta leta 2003 s svojo zahtevo po novi 
Evropi, ki se bo rešila skušnjav po novi kolonialni moči, odprla pog-
lavitno vprašanje o moči oz. nemoči njene politične samodoločitve: 
vprašanje identitete v sferi duhovne konstrukcije idej svobode, pra-
vičnosti in enakosti. Evropi v njenem nenehnem prikritem spopadu z 



206

Ameriko preostane le to, da se poskuša znova utemeljiti v tistem, kar 
je njena »krhka usoda«, če naj uporabim izraz, ki vzbuja metafizične 
spekulacije, znane iz filozofije življenja. To njeno krhko izročilo, de-
diščina in edino zavezujoče bistvo v dobi obrezbistvenja, v kateri je 
vse biopolitično in biotehnološko nadomestljivo, ni verska obnova kr-
ščanstva kot odgovor na ideološke fundamentalizme islama, v katerih 
je kultura istovetna s kolektivno identiteto nacije in religije, temveč 
filozofija in umetnost v oblikovanju nove identitete sveta brez meja. 
Meje duhovnega horizonta Evrope se skrivajo v epohalni preobrazbi 
modernega sveta v globalni red istosti znanosti in kulture. Moderna 
je evropski projekt vzpostavitve uma na breztemeljnem temelju sveta, 
ki se je dovršil v krizi uma in v razrušenju vseh dotlej veljavnih tran-
scendentalnih načel. Nova identiteta Evrope zdaj temelji na odprtosti 
do Drugega. Pri tem filozofija ni več spekulativna filozofija, in umet-
nost ne gola simbolična konstrukcija nihilistično izpraznjenega sveta. 
Preostane nam le še to, da po sledeh Heideggra in Derridaja, po sle-
deh Pessoe in slikovnega obrata (iconic turn) v vseh pojavih sodobne 
umetnosti skušamo ta horizont svobode in resnice-v-delu obvarovati 
pred usodnimi strategijami uistosmerjenosti, Gleichschaltung, vsega, 
ki se skrivajo pod masko brezpogojnega napredka in množične druž-
be znanja. Danes je evropski duhovni horizont edina resnična utopija 
in dogajanje obrambe duha v humanistiki, umetnosti in življenju. Vse 
drugo je resentiment, v katerem ni subjekta prevladovanja izrednega 
stanja krize.      

Kateri avtorji  so ti posebej v oporo pri tvojih premišljevanjih?

Marx, Nietzsche, Heidegger, Derrida, Lyotard, Baudrillard, Dele-
uze, Sloterdijk. Če hočeš misliti sodobno postzgodovinsko stanje in 
situacijo prihajajočega dogodka, to od tebe terja, da se odrečeš stro-
gi pripadnosti enoznačni filozofski orientaciji, npr. fenomenologiji, 
hermenevtiki, dekonstrukciji, postmarksizmu ali poststrukturalizmu. 
Vendar to nikakor ne pomeni, da si tedaj obsojen na eklekticizem. Ta 



207

očitek zavračam, saj menim, da te že samo mišljenje kompleksne in 
paradoksalne zadeve sodobnega sveta (znanosti, tehnologije, umetno-
sti, religije, življenja) napotuje k tistemu prihajajočemu onstran sle-
hernega okrožja, ki bi ga določale metafizične discipline. Kot pravi 
Hölderlin v Mnemozini: »Znamenje smo, nerazložljivo … in skoraj 
smo izgubili jezik v tujstvu.« Dialog z omenjenimi misleci je nujen, če 
hočemo razumeti nov horizont »sveta«, ki mu pomen podarjajo šte-
vilo (komunikacija), slika (vizualnost) in beseda (tekst). To je digital-
no in tehnično-tehnološko konstruirani svet telematske prisotnosti. 
Pošastno, prikazensko transparenten, slikovno fascinanten, v njem je 
sleherno novo bitje hkrati že telo/slika in telo/beseda. Jezik prej ome-
njenega mišljenja terja nekakšno posebno fenomenološko redukcijo. 
Svet, o katerem govorim, namreč ni »svet«, kultura ni »kultura« in 
človek ni »človek«. Ne pomagajo nam več zaobrati v preteklost, zato 
da bi nam bilo bolj jasno in zatrdno tisto, kar se dogaja v svetu total-
ne mobilizacije. Živimo v dobi apokalipse brez apokalipse (Derrida). 
Novi jezik za novi »svet« je treba šele izgraditi.     

V jedru tvojih razmišljanj je preobrazba pojma kulture, ki ga je 
začrtala, pa tudi prečrtala, postmoderna. Kakšen pomen lahko še 
pridamo pojmu kulture danes, v pogojih globalizacije?

Sodobne interdisciplinarne teorije globalizacije so že od samega 
začetka, odkar se ukvarjajo s to »megaidejo«, v očitnih težavah. Pogoj-
no razlikovanje med pristopi tradicionalno razvejenih družboslovnih 
in humanističnih znanosti je bilo na koncu 20. stoletja postavljeno 
na preskus. Globalizacija je terjala prekoračevanje posameznih strogo 
zamejenih predmetnih področij. Sociologija, ekonomske analize glo-
balizacije, politologija in vse bolj številne študije o premeni smisla in 
pomena kulture v globalni dobi so v svojem znanstvenem pristopu 
k temu fenomenu skušale odpreti možnost premisleka obrata druž-
bene, politične in kulturne paradigme. To, za kakšen obrat (turn) pri 
tem gre, v dovoljšnji meri izpričuje »karierna pot« šele pred kratkim 



208

vzpostavljene akademske postdiscipline vizualnih kultur/študij zunaj 
anglosaksonskega sveta. V Nemčiji so se tako na začetku 21. stoletja 
odrekli neokantovski delitvi na družboslovne in duhoslovne (huma-
nistične) znanosti v prid t. i. kulturoloških znanosti. To ne pomeni 
zgolj premene celotne paradigme od Kanta do Hegla, skupaj z no-
silnimi pojmi spekulativno-dialektične filozofije, kot so um, duh in 
absolut. Še več, to pomeni tudi nov način obravnave procesualnega 
konstruiranja kulture. Kultura, v svoji tročleni enotnosti performa-
tivno-pragmatično-semiotične prakse ustvarjanja novih identitet, je 
zdaj prevzela smisel človekove identitete. Identiteta je ključna bese-
da vseh teorij globalizacije. Preobražanje identitete se od socialnega, 
političnega delovanjskega polja pomakne h  kulturnemu. Kaj pome-
ni to, da se kultura v novem pomenu konstruira kot performativno-
-pragmatično-semiotični sklop? Nič drugega kot to, da je kultura zdaj 
izgubila »privzdignjeni« pomen socializiranega duha. Tak koncept 
je obveljal po neokantovskem konstituiranju filozofije kulture in du-
hoslovnih znanosti (Geisteswissenschaften). Danes je kultura z ene, 
filozofske plati izgubila pomen moralnega postulata in vrednote, po 
drugi, sociološki plati pa je pridobila nekaj na prvi pogled izjemne-
ga. V dobi postmodernega kulturnega obrata (postmodern cultural 
turn), ki poteka od sedemdesetih let 20. stoletja naprej, se kulture ne 
pojmuje več kot podsistem širšega družbenega sistema, temveč kot 
avtonomno področje z lastno logiko smisla. Kultura kot tekst in slika 
zaseda privilegirano mesto v socioloških raziskavah. Razlog za to je 
nastanek pluralnega sveta družbenih odnosov v postindustrijskih dr-
žavah Zahoda. Kompleksno semiotiko kulture tvorijo znaki identitete 
človeka kot kompleksnega in pluralnega bitja v njegovi performativni 
in pragmatični določenosti. S tem ko se je v globalni dobi izhodišče 
premaknilo proti prazni sredici kulture, družbo v njej kulturno do-
loča udejanjanje v prostoru, učinek pragmatične koristnosti kot raci-
onalna izbira (rational choice) in, nazadnje, struktura odnosov med 
označevalcem, označencem in znakom v vseh sferah njene sodobne 
konstrukcije. Poenostavljeno povedano, v prejšnji paradigmi moder-
ne konstitucije družbe je bila kultura statična kategorija. V postmo-
derni in globalni dobi pa je kultura postala (vizualna) konstrukcija in 



209

s tem dinamična kategorija. Enako velja tudi za sodobno ekonomijo 
in politiko. Prav razlika med družbeno konstitucijo kulture in kultu-
rološko konstrukcijo družbenega pa določa karakter te premene pa-
radigme. Če je prej kultura imela pomen smotra in cilja družbenega 
razvoja, je v globalni dobi postala le sredstvo nove ideologije neolibe-
ralnega kapitalizma. Ta premena je še vedno le v tem, da se kultura na 
različne načine repolitizira. Zdaj je sredstvo/cilj konstrukcije novih 
identitet nacije, kake partikularne družbene skupine ali pa subkultur-
nega življenjskega sloga. V novem veku vse do danes obstajajo trije 
temeljni koncepti kulture: (1) humanistično-razsvetljenski koncept 
spopolnjevanja človeškosti s pomočjo umetnosti, religije, filozofije in 
znanosti; (2) antropološki koncept, ki kulturo razumeva kot vseobse-
gajoči življenjski svet kake družbene skupine na omejenem prostoru 
teritorialne suverenosti v dobi moderne; (3) semiotični koncept kul-
ture kot obeležja identitete, ki se artikulira v zgodovini diskurza, teks-
ta in vizualno oblikovane družbene stvarnosti. Prvi koncept temelji na 
etično zasnovanem pojmu vrednote, drugi na pojmu (individualne in 
kolektivne) identitete, tretji pa na pojmu svobodne izbire življenjske-
ga sloga (lifestyle). V globalni dobi se vsi trije koncepti zgodovinsko 
in strukturalno prežamejo, in sicer kot načini reprezentiranja druž-
bene konstrukcije realnosti. Sama realnost ni več nekaj, kar bi bilo 
zajamčeno na transcendentalen način. Ne nanaša se več na univer-
zalno delovanjsko polje subjektov/akterjev, v katero slednji – če naj 
uporabim terminologijo sociologa Pierra Bourdieuja – vpisujejo svoj 
akumulirani simbolni in kulturni kapital. Prav nasprotno, realnost je 
izziv nenehnega življenjskega konstruiranja sveta. Postglobalna kul-
tura je bistveno nov biopolitični sklop. V njem človek ne funkcionira 
več kot subjekt ali akter dogajanja, ki bi pri tem izhajal iz svoje volje 
do spreminjanja okolnega sveta, temveč kot subjekt/akter nove kom-
pleksne situacije. V tem biopolitičnem sklopu se kultura kaže kot nova 
meja med naravo in družbeno bitjo. V globalni dobi je kultura ima-
ginarno, simbolno in realno postala zaprti krog semioze/znakovanja 
samih znakov globalnega kapitalizma in njegovega možnega prevla-
dovanja. Tudi če danes medije, informacijo in komunikacijo pogojno 
še razlikujemo od tradicionalnega delovanjskega polja kulture, je to 



210

samo še zaradi diskurzivne navade, tako kot tudi raba pojmov, kot 
sta družbena struktura in razvoj, spada v zastareli imaginarij socio-
logije moderne, ne pa v realni svet globalnosti z njegovimi mrežami, 
atraktorji in kompleksnimi okolji. Ob koncu globalizacije bi morali 
premisliti, kaj sploh še po kulturi, kakršno smo poznali in s pomočjo 
katere smo iskali nove svetove smisla. Kultura očitno ni več alternativa 
globalizaciji, saj je sama postala nadomestni biopolitični stroj njene-
ga močevanja. Zato je nujnost obrata (turn) obenem tudi nujnost, da 
ideološkemu sklopu neoliberalne globalizacije odvzamemo pravico, 
da svet usmerja v eno samo smer – »besnila brez potešitve«. Kultura v 
tem novem obratu ne pomeni vrnitve k izginulemu horizontu novo-
veškega humanizma, temveč vstop v kompleksne strukture življenja. 
Zaobrat k sliki (visual-iconic), prostoru (space), telesu (corporal) v me-
dijsko konstruiranem svetu dogodka označuje metamorfozo kulture 
in njen novi horizont, ne pa to, da je izginila iz sveta.                

Fenomen estetizacije sveta je spremenil status estetike, ki že dol-
go ni več zgolj pomožna filozofska disciplina, marveč je v procesih 
medializacije občutenja in dojemanja ponovno postala »teorija za-
znavanja«. Kaj pravzaprav zaznavamo?

Estetizacija sveta je več od procesa, v katerem svet postaja slika ali 
na novo pojmovana celostna umetnina (Gesamtkunstwerk). Če fran-
coski postmoderni filozof Paul Virilio v nekem intervjuju pravi, da je 
nadzvočno letalo Concorde »lepše« od Cézannove slike gore St. Victo-
ire, potem moramo vedeti, da je to radikalizacija Marinettijeve izjave 
iz Futurističnega manifesta o samotraški Nike in drvečem avtomobi-
lu. Ni problem v tem, da svet postaja estetski objekt. To je bilo jasno 
že tistemu, ki je bil paradigmatski umetnik zgodovinske avantgarde 
– Marcelu Duchampu. Problem je, če tak estetski objekt začenjamo 
obravnavati s stališča lepote in mere, če torej artefakt iz okolnega sve-
ta izenačimo s statusom umetniškega dela. V tem smislu je celotna 
sodobna umetnost pravzaprav estetska »spoznavna teorija« sveta kot 



211

umetniškega dela brez umetniškega dela. Sodobno nelagodje v zvezi 
z umetnostjo je še toliko večje, ker nove estetike (instalacije, perfor-
mativnosti, digitalnosti) ne pričajo več o obnovi že zdavnaj izginu-
lih kategorij tradicionalne estetike, temveč o možnostih reflektiranja 
umetnosti onstran razlike med iluzijo in realnostjo. Ko ideja postane 
umetniško delo ali pa dogodek v realnem ali virtualnem prostoru, 
lahko z vso upravičenostjo govorimo o udejanjenju težnje moderne 
umetnosti, da bi se sama razvezala v tistem, kar jo vzgibava. To pa je 
ideja nove družbe, kulture in človeka. Toda »novo« še vedno ni aktu-
alna zdajšnjost, tj. »zdaj«. Artaud je na primer mislil in živel gledali-
šče, kakršno nikoli ni obstajalo. Tisto prihajajoče, tisto, kar v resnici 
določa nekaj novega-v-svetu, lahko nastane šele, če umetnost res ne 
bo imela več nikakršne zveze z estetizacijo sveta. Na nekem mestu v 
svoji novi knjigi Einführung in die Anti-Philosophie (Uvod v anti-fi-
lozofijo, C. Hanser, München 2010) sodobni estetik in filozof Boris 
Groys, ko se ukvarja z interpretacijo znamenite Heideggrove razprave 
Izvor umetniškega dela, trdi, da Heidegger umetnosti emfatično pri-
soja mesto postavljanja resnice-v-delo zato, ker moderno umetnost 
od Kleeja naprej dojema iz horizonta prihodnosti, tako rekoč »futu-
ristično«. Groysu bi lahko pritrdil. S to pripombo, da je treba esteti-
ko filozofsko osvoboditi vseh drugih nalog, razen te, da si postavlja 
vprašanje o mejah estetskega nasploh v dobi postzgodovinske situa-
cije izginotja metafizično utemeljenega sveta. Skromna naloga, ki pa 
nikakor ni manj zahtevna od vsakršne zgodovine estetike.   

Izdal si tri zbirke poezije. Kako prehajaš v poetično govorico, 
kako danes lahko ta spregovarja v besedi brez sveta?

Na to vprašanje bom odgovoril z verzi iz svoje zadnje zbirke z nas-
lovom Potopljeni (Uronjeni), in sicer iz pesmi z naslovom Poročnik 
Broch leta 1909 v Zagrebu:

 »Svoboda je nova pošast./ Poezija životari v breznu spomina./ Vse 
diši po mesečniškem slavju oktobra.« 



212

Zaradi svobode v igri jezika z eksperimentom sveta je pesništvo 
spominjanje na tisto, kar ne more ugasniti, na bivše in prihajajoče. Vse 
je v jeziku – vse naše skrivnosti, tesnobe in upi, tisto apokaliptično 
odrešilno in ono ničeče, končno.

Misliš, da odstiranje novih duhovnih prostorov še lahko sproži 
politični aktivizem v razmerah krize demokracije? Ji je ta imanen-
tna ali transcendentna? 

Ko je demokracija ogrožena, to pa je danes bolj kot kadar koli, saj 
se sama preobraža v proceduro ideološkega slepila o svobodi v raz-
merah postliberalne demokracije, tedaj je edina nuja, da z vsemi raz-
položljivimi sredstvi demokratične politične kulture radikalno delu-
ješ proti »sovražnikom demokracije«, ki niso zunaj sistema, temveč 
v njem kot njegovi legitimni akterji, in prav tako razpolagajo z vsemi 
njegovimi sredstvi. To pomeni imanentno transcendiranje politike 
onstran moderne akumulacije moči in postmodernega pervertiranja 
javnega interesa v zasebno zadevo korporativne države. Danes je po-
litični aktivizem resnični odnos odpora do vsesplošnega narcizma in 
ravnodušja kulture kot spektakla, v katerem vse postane banalno, na-
domestljivo, potrošno in ničevno.

Če poskusiva strniti, so danes po vseh vidikih globoko suspen-
dirani vsi poskusi zasilnih pozicij filozofije, ki igra neko, v naj-
boljšem primeru rezervno  funkcijo v  sferi,  še  dosledneje,  coni  
brezpogojnega funkcioniranja, kot ga zajemaš v univerzalizaciji 
tehnosfere. Ni več etičnih,  estetskih, političnih, umetniških, mi-
selnih in drugih alternativ, vsaj ne tako, kot smo si jih lahko done-
davna še domišljali. To ovedenje je nemara treba vzeti resno v tem 
smislu, da določa naš odnos do tega, kar naj bi izkazovalo resnico 
in se sprevrača v prikazen univerzalne laži, še univerzalnosti in laži 
ne .... 



213

Za metafiziko je začetek že vedno naznanilo konca zgodovine. 
Zato moramo skupaj s Heraklitom, kot to pravilno zatrdi Heidegger 
v seminarju, ki ga je imel skupaj s Finkom, začeti govoriti ne le o biti 
kot méni in o času kot o igri večnega vračanja, temveč tudi o dvo-
značnosti vsakršne zgodovine Zahoda, ki je v znamenju upravljanja 
sveta s pomočjo odkritja informacije. Če rečemo, da je krog zaključen, 
to seveda ne velja le za t. i. tokovni krog, v katerem nadziramo proi-
zvajanje električne energije, temveč predvsem za nujno in neizbežno 
gibanje same resnice in razprtosti biti. Težava je torej v tem, da mitični 
začetek razumevamo, izhajajoč s konca filozofije v kibernetiki kot re-
alizirani tehnosferi. In tedaj se „ozavemo“, da fatalnost zgodovine ni v 
tem, da lahko gre v brezkrajnost možnosti. Nasprotno, možnosti so že 
preigrane – že s tem, ko je zgodovinski čas najtežje breme, ki nam ga 
zadaja nihilizem tehnike.

Vse je tako enostavno in prav zato zapleteno. Filozofijo je treba 
osvoboditi jarma proizvajalke t. i. univerzalne resnice, ker je to po-
četje že davno postalo nekaj nesmiselnega. Tudi sam Adorno, med 
drugimi, v spisu Čemu sploh še filozofija? zapiše, da bi „filozofija, ki bi 
se uveljavljala kot nekaj totalnega, kot sistem, bila sistem norosti.“ Kaj 
pa, če takšna norost tvori skrito „bistvo“ metafizike, ki jo že od Sokrata 
naprej imamo za kraljevsko pot k sintezi uma in svobode? Norosti pri 
tem nikakor ne smemo razumeti kot negacijo uma, temveč kot mož-
nost njegovega skrajnega udejanjenja v tistem, kar danes tvori triado 
kozmologije-astrofizike-biokibernetike. Mit je za filozofijo pričetek 
razprtosti zgodovine, tehnoznanost s svojo idejo ustvarjanja umetne 
inteligence kot umetnega življenja pa samo dovrši pot metafizike v 
čisti tehnosferi.

Konec zgodovine velja razumeti natanko tako, kot se ta dogaja v 
transparentnosti samega življenja – kot psevdo-sintezo filozofije in 
umetnosti v nihilizmu absolutne znanosti. Morda kot edini avtentični 
odgovor na to preostaja tisto, kar Rilke v svoji pesmi Apolonov arhaič-
ni torzo na skorajda velelni način izreka v verzu „Začutiš, da se moraš 
spremeniti“. Lik in delo filozofa morata ostati nezvedljiva na kar koli 
vnanjega in praktičnega, banalnega in potrošnega. Filozof mora živeti 



214

radikalno ekscentrično, prav zato ker je življenje samo postalo nihi-
lizem brezpogojne vednosti in tehnologije, katerih edini smoter  je 
v avtonomnem gibanju racionalne norosti sveta. Filozof ni umetnik, 
čeprav je bilo za Nietzscheja to nujno, zaradi njegove kritike psevdo-
razsvetljenstva metafizike. Filozof je filozof in zato – kot „redka žival“ 
– mora – z Rilkejevimi besedami – spremeniti svoje življenje, ki v svoji 
nujni neponovljivosti ostaja avtentična eksistenca svobode, tudi tedaj, 
ko pri tem gre za totalni neuspeh. Zakaj? Razlog je v bistvu filozofije. 
Nihče ne more ostati ravnodušen spričo njenega dogodevanja, v ka-
terem se v slehernem trenutku mišljenja vse zvede na nič. Filozofija 
nas osvobaja od nesmisla in minljivih novotarij, ker iz bistva govorice 
spregovarja o radosti duhovne biti, s katero živimo in umiramo kot 
ljudje, vredni tujosti v sebi samih. Tega nihče ni vedel bolje od Grkov, 
te „republike genialnih“, kot je zapisal Schopenhauer.     

 

Če je ukvarjanje z resnico izgubilo sleherni smisel in ni nobenih 
razlogov, da bi se filozofija v tej smeri nadaljevala, prej nasprotno, 
če je odveč vsako iskanje smisla izgubljene resnice, če filozofija ni 
na nobenem kraju več, kaj bi bila v tej situaciji  – tvoja formulaci-
ja? Izbiram najbolj nemogočo oznako – „formulacija“ –, da danes 
spet kdo ne bi profitiral od nje, ker imam tega čez glavo, skupaj 
s t. i. medijsko promocijo i političnim marketingom v globalnem 
kontekstu.

Poglej, vsi t. i. konci v govorici metafizike od Hegla in Marxa do 
Heideggra in Foucaulta, kot je konec zgodovine, umetnosti, človeka, 
tudi znanosti, brez mišljenja, ki prihaja iz filozofije, ne bi bili mogoči. 
Da bo paradoks popoln, si vse te konce, kraje in krájine še lahko zami-
šljam, ne pa tudi konca filozofije. Filozofija je nastala v grški davnini 
kot zgodovinsko-epohalna usojenost in dogodek absolutne lepote in 
dostojanstva človekove eksistence, ki nima drugega namena kot to, da 
mišljenju dodeli veličino in sijaj biti. Zato filozofija na noben način 
ni pri „koncu“, ker je še edino, kar je preostalo od človekovega bistva 



215

v govorici kot poslednjem odporu do vseprisotnega vizualiziranja v 
svetu tehnike. Govorica osvobaja od slikovne simulacije življenja, ker 
skoznjo spregovarjajo moč ideje, lepota stvari, smrt bližnjega. Posled-
nja beseda, ki pripada tej agoniji sodobnosti, presega sleherni mogo-
či etični obrat, kakršen je bil recimo Lévinasov, v njegovem iskanju 
obličja brezpogojne milosti Drugega kot tujca v tujini. Najdemo jo v 
romanu Čas brezbrižnosti Alberta Moravie – „ravnodušje“, „vseenost“.

Kaj je lahko bolj Unheimlich od te ravnodušne „vseenosti“ sleher-
nika-nikakršnika do filozofije in umetnosti ter njegovega narcistič-
nega užitka v fetišizmu objektov potrošniške družbe? Ta ravnoduš-
na „vseenost“ pomeni, da si Nihče in Nič v svetu kot naključenosti 
udejanjenega tehnonihilizma, v katerem logika medijev od „filozofije“ 
terja, da je v funkciji kulture spektakla, enako kot to terja od politi-
ke, etike, religije, življenjskega sloga vseh teh ravnodušnih ljudi brez 
lástnosti. Formulacija, da je filozofija t. i. kritična praksa in subverziv-
no delovanje v slavo medijev, ki se je poslužujejo privrženci Lacana in 
vulgarno razumljenega Marxa, vzpostavlja hegemonijo filozofije kot 
refleksivne ideologije, ki z navideznim uporom zoper neoliberalizem 
in potrošniško družbo ostaja na ravni kozerije in psevdo-angažirane-
ga postavljanja s pojmovnim kaosom „revolucije“. To „insceniranje“ 
filozofije je pravzaprav postalo tako dolgočasno, da se bodo mediji, ki 
ga spodbujajo in mu sledijo, od tega globalnega marketinga idej brez 
idej kaj kmalu odvrnili in zadevo predali v roke post- in transhumani-
stom z njihovo apologijo nesmrtnosti človeka kot kiborga in estetske 
prikazni za sleherno novo prihodnost ravnodušne vseenosti. 

Problem je v tem, da se te prikazni znotraj logike medijskega pro-
izvajanja dogodkov ne moremo rešiti. Mar bi bilo kaj drugače, če bi 
se namesto tega uporabnega neolakanovstva za ekrane pojavile sekte 
bojevitih analitikov in postfenomenologov, da bi na medmrežju, od 
Instagrama do Tik-Toka, kar žarelo od odvratnega diskurza teh filozo-
fov, ki narcisistično težijo k temu, da bi bili več od Lady Gaga in manj 
od lokalnih sofistov z omejeno uporabo? Ta mediocentrizem me že 
dolgo pušča hladnega. Velikodušno ga prepuščam mediokritetam in-
telektualnega spektakla brez meja. Edini protistrup zoper to so knjige 



216

in predavanja, naša ACADEMIA VIRTUALIS. Vse drugo je obsojeno 
na ravnodušje vseenosti, ki je – ko ga spremljata navidezna slava in 
množična idolatrija – le še toliko hujše.    

Z druge strani, če se –ne glede na ceno –  ne odpoveš, marveč 
bolj od vsega, od vsih bod  – zaslutiš kot neko epohalnost tega, kar  
manjka v tem,  da pride – neko drugačno sfero, neko drugačno 
okrožje smisla,  ampak to nosiš v črki ….

Knjiga, ki sem jo že napisal, izdana pa bo pri založbi Mizantrop, 
ima naslov Obeti prihajajoče filozofije – metafizika, kibernetika in tran-
shumanizem. To je moja „poslednja“ filozofska knjiga. Vendar velja to 
„poslednje“ razumeti iz bistva filozofije kot metafizike. Tisto eshatolo-
ško je namreč vedno tudi soteriološko. Poslednje terja tisto odrešilno. 
Zato v poslednjem poglavju te knjige premišljam pojma Ereignis pri 
Heideggru in événement pri Deleuzu, torej to, kar opredeljuje prebo-
levanje metafizike iz bistva govorice, in ono, kar spada v ustvarjajočo 
ontologijo postajanja. Vendar ne mitopoeza ne tehnogeneza nista od-
ločilni za ono tretje, česar morda še ni, se pa kot znamenje prihajajoče 
filozofije oziroma filozofije prihajajočega pojavlja kot razprtost smisla 
iz samega brezdna zgodovine. Proti demonu vseenosti postzgodo-
vinskega ravnodušja se lahko borimo le z mišljenjem, vrednim člo-
veka kot blodnjavca in nomada med zoperstavljenima si svetovoma 
govorice in slike. Mar ni že Sofoklej v zborski pesmi iz Antigone rekel: 
Veliko je silnega, a nič ni silnejšega od človeka – polla ta deina kouden 
anthropou deinoteron pelei?  



217

LITERATURA

Adorno, Theodor W.: Ästhetische Theorie. Suhrkamp. Frankfurt/M. 
1970.

Agamben, Giorgio: Das Offene: Der Mensch und das Tier. Suhr-
kamp. Frankfurt/M. 2002.

Agamben, Giorgio: »Tiananmen«, v: Die kommende Gemeinschaft. 
Merve. Berlin 2003. 78-80.

Agamben, Giorgio: Kar ostaja od Auschwitza: arhiv in priča, prev. 
Mojca Mihelič, Založba ZRC, Ljubljana 2005.

Agamben, Giorgio: What is an Apparatus? And Other Essays. Stan-
ford University Press. Stanford 2009.

Agamben, Giorgio: »Otvoreno: Čovjek i životinja«, v: Europski 
glasnik 17 (2012). 37–95. Prim. slovenski prevod, Giorgio Agamben, 
Odprto: človek in žival, prev. Vera Troha. Študentska založba. Ljublja-
na 2011.

Althusser, Luis: Essays on Ideology. Verso. London-New York 1984.

Araujo, Walker Daiane: »Octavio Paz, leitor de Fernando Pessoa: 
crítica, tradução e poesia«, dostopno na: http://www.brown.edu/De-
partments/Portugese_Brazilian_Studies/ejph/pessoaplural/Issue10/
PDF/I10A22.pdf 

Augée, Marc: Nemjesta: uvod u moguću antropologiju supermoder-
niteta, prev. Vlatka Valentić. Naklada Društva arhitekata, građevinara 
i geodeta. Karlovac 2001. 

Badiou, Alain: D’un désastre obscure sur la fin de la vérité d’état. 
Editions de l’Aube. Paris 1998.

Badiou, Alain: »A Philosophical Task: To Be Contemporaries of 
Pessoa«, v: Handbook of Inaesthetics. Stanford University Press. Stan-
ford-California 2005.– Prim. Alain Badiou, Mali priročnik o inestetiki, 
prev. Suzana Koncut. KUD Apokalipsa. Ljubljana 2004.



218

Badiou, Alain: Stoljeće, prev. Ozren Pupovac, Izdanja Antibarba-
rus. Zagreb 2008; prim. slov. prev.: Alain Badiou, 20. stoletje, prev. A. 
Žerjav, Ljubljana 2005.

Badiou, Alain: »The Communist Hypothesis«. New Left Review, št. 
49, januar-februar 2009.

Badiou, Alain: L’ être et le événement. Seuil. Paris 2010.

Bailey, Kenneth D.: Social Entropy Theory. State University of New 
York Press. Albany 1990.

Balso, Judith: Pessoa, The Metaphysical Courier. Atropos Press. 
New York-Dresden 2006.

Barbarić, Damir: »Lepota in mera«, Tvrđa 1-2, Ivanić-Grad, 2000; 
prim. slo. prevod A. Košarja v: Phainomena 39-40, Ljubljana 2002. 
225-256.

Bardin, Andrea: Epistemology and Political Philosophy in Gilbert Si-
mondon; Individuation, Technics, Social Sytems. Springer. Heidelberg 
2015.

Bateson, Gregory: Steps to an Ecology of Mind: Collected Essays 
on Anthropology, Psychiatry, Evolution and Epistemology. University 
of Chicago Press. Chicago 2010; prim. Gregory Bateson, Ekologija 
idej: zbrani eseji iz antropologije, psihiatrije, evolucije in epistemologije, 
prev. G. Pobežin et. al., Ljubljana 2019.

Bauch, Kurt: »Imago«, v: Gottfried Boehm (ur.), Was ist ein Bild? 
W. Fink. München 1994.

Baudrillard, Jean: In the Shadow of the Silent Majorities or »The De-
ath of the Social«. Semiotexte. New York 1983.

Baudrillard, Jean: »The Ecstasy of Communication«, v: Hal Fos-
ter (ur.), The Anti-Aesthetic: Essays on Postmodern Culture. The New 
Press. New York 1998.

Baudrillard, Jean: Simulacija i zbilja. Jesenski i Turk. Zagreb 2001.

Baudrillard, Jean: Simulakrumi i simulacije. DAGG. Karlovac 2001.



219

Baudrillard, Jean./Nouvel, Jean: The Singular Objects of Architectu-
re. The University of Minnesota Press. Minneapolis 2002.

Bauman, Zygmunt: Liquid Fear. Polity Press. Cambridge 2006; prim. 
Zygmunt Bauman, Tekoča moderna,  prev. B. Cajnko, Ljubljana 2002.

Baumgart, Christel: »Das Perspektivische bei Friedrich Nietzsche 
und Fernando Pessoa«, dostopno na http://www.textfinding.de/
Pessoa.htm 

Beck, Ulrich: Macht und Gegenmacht in globalen Zeitalter: Neue 
weltpolitische Ökonomie. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002.

Beck, Ulrich: Weltrisikogesellschaft: Auf der Suche nach der verlore-
nen Sicherheit. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2007.

Belting, Hans: Das Ende der Kunstgeschichte: Eine Revision nach 
zehn Jahren. Beck. München 2002. 2. dopol. izdaja.

Benjamin, Walter: »Zentralpark«, v: Novi Anđeo, Izdanja Antibar-
barus. Zagreb 2008. Prevedla Snješka Knežević.

Besançon, Alain: L’image interdite: Une histoire intellectuelle de 
l’iconoclasme. Gallimard. Paris 1994.

Bibó, István, Tibor, Huszar, Jenó, Szüc: Regije evropske povijesti, 
prev. Eva Grlić, Igor Karaman, Arpad Vicko. Naprijed. Zagreb 1995.

Blanchot, Maurice: Književni prostor, prev. Vladimir Šeput. Litte-
ris. Zagreb 2015. – Prim. slov. prevod: Maurice Blanchot, Literarni 
prostor, prev. Jaroslav Skrušny, LUD Literatura, Ljubljana 2012.

Bloom, Harold: The Western Canon: The Books and School of the 
Ages. Riverhead Books. New York 1995. – Prim. Harold Bloom, Za-
hodni kanon. Knjige in šola vseh dob, prev. Nada Grošelj in Janko Lo-
zar. LUD Literatura. Ljubljana 2003.

Boehm, Gottfired: »Die Bilderfrage«, v: Gottfried Boehm (ur) Was 
ist ein Bild? W. Fink. München 1994.

Boehm, Gottfried: ʺWiederkehr der Bilderʺ, v: Gottfried Boehm 
(ur.) Was ist ein Bild? W. Fink. München 1994.



220

Bota le, Marc: »Marcel Duchamp, ‘ses célibataires, méme’«, v: Eu-
ropski glasnik. 4/1999. 315-322.

Boyd Maunsell, Jerome: »The Hauntings of Fernando Pessoa«, v: 
Modernism/modernity, št. 19, 1/2012 (januar). 115–137, dostopno na 
http://muse.jhu.edu/journals/mod/summary/vO19/19.1

Bröckling, Ulrich: »Totale Mobilmachung. Menschenführung 
im Qualitäts-und Selbstmanagement«, v: Bröckling, U./Krasmann, 
S./Lemke, Th. (ur.), Gouvernementalität der Gegenwart: Studien zur 
Ökonomisierung des Sozialen. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002. 131–
167.

Bürger, Peter: Das Altern der Moderne: Schriften zur bildenden 
Kunst. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2001.

Caeiro, Alberto: »The Keeper of Ship: XLVII«, v: Poems of Fernan-
do Pessoa. City Light Books. San Francisco 1986.

Campos, de Álvaro: »Bilješke za jednu nearistotelovsku estetiku«, 
v: Fernando Pessoa, Izabrane pjesme, prev. Mirko Tomasović. Konzor. 
Zagreb 1997. 252–253.

Campos, de Álvaro: »Pomorska pjesan«, v: Fernando Pessoa, Izab-
rane pjesme, prev. Mirko Tomasović, Konzor. Zagreb 1997. 146–147. 
– Prim. slov. prevod: Fernando Pessoa, Pomorska oda/Oda maritima. 
prev. Ciril Bergles, ŠKUC. Ljubljana 2002. 

Canguilhem, Georges: A Vital Rationalist: Selected Writings from 
Georges Canguilhem. Zone Books. New York 2000.

Castells, Manuel: Uspon umreženog društva. Golden marketing. 
Zagreb 2000.

Celan, Paul: Gedichte I. Suhrkamp, Frankfurt/M. 1975.

Chomsky, Noam: A New Generation Draws the Line: Kosovo, East 
Timor and the Standards of the West. Verso. London – New York 2000.

Combes, Muriel: Gilbert Simondon and the Philosophy of Transin-
dividual. The MIT Press. Cambridge 2013.



221

Critchley, Simon: »Surfaciality: Some Poems by Fernando 
Pessoa and by Wallace Stevens, and the Brief Sketch of a Poetic 
Ontology«, dostop na http://www.enl.auth.gr/gramma/grama06/
critchley.pdf

Čolović, Ivan: Balkan – Teror kulture, Biblioteka XX. vek. Beograd 
2008.

Dahrendorf, Ralf: Razmatranja o revoluciji u Europi. Izdanja Anti-
barbarus. Zagreb 1996. Prevedel Ivan Prpić.

Dahrendorf, Ralf: Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Eine 
Politik der Freiheit für das 21. Jahrhundert. C. H. Beck. München 2006.

Danto, C. Arthur: Philosophising Art: Selected Essays. University of 
California Press. Berkeley/Los Angeles/London 2001.

Davis, Martin: The Universal Computer: The Road from Leibniz to 
Turing. Norton. New York 2000.

Deleuze, Gilles: Logique du sens. Les Éditions de Minuit. Paris 
1969; prim. Logika smisla, prev. T. Erzar, Ljubljana 1998.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Anti Oedipus: Capitalism and 
Schizophrenia. University of Minnesota Press. Mineapolis 1983; prim. 
Anti-Ojdip: kapitalizem in shizofrenija, prev. J. Kernev Štrajn, Ljublja-
na 2017.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: A Thousand Plateaus. Capitalism 
and Schizophrenia. University of Minnesota Press. Minneapolis 1987.

Deleuze, Gilles: »Post-scriptum sur les sociétés de contrŏle«, L’Au-
tre journal 1. 1990.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Qu’est-ce que la philosophie? Les 
Éditions de Minuit. Paris 1991. Prim. slov. prevod, Gilles Deleuze, Fé-
lix Guattari, Kaj je filozofija?, prev. Stojan Pelko. Študentska založba. 
Ljubljana 1999.

Deleuze, Gilles: Logik des Sinns. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1993.



222

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Capitalism; A Very Special Deli-
rium«, v: Lothringer, S. (ur.), Chaosophy. Autonomedia/Semiotexte. 
New York 1995.

Deleuze, Gilles: Difference et répetition. P. U. F., Paris 2000; prim. 
Razlika in ponavljanje, prev. S. Tomšič et al., Ljubljana 2011.

Deleuze, Gilles: Francis Bacon: The Logic of Sensation, Continuum. 
London – New York 2003; prim. Logika občutja, prev. Suzana Koncut, 
Hyperion, Koper 2008.

Deleuze, Gilles: Foucault. Les Éditions de Minuit. Paris 2004.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: »Kafka: U prilog manjinskoj knji-
ževnosti«, prev. Ugo Vlaisavljević, Europski glasnik, št. 18/2013. 589–
687. Prim. Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Kafka. Za manjšinsko knji-
ževnost, prev. Vera Troha. LUD Literatura. Ljubljana 1995.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Mille plateaux: Capitalisme et 
schizophrénie II. Les Éditions de Minuit. Paris 2013.

Deleuze, Gilles: Proust et le signes. P. U. F., Paris 2014; prim. Proust 
in znaki, prev. Jana Pavlič, Študentska založba, Ljubljana  2012.

Deleuze, Gilles/Guattari, Felix: Što je filozofija?, prev. Marko Gre-
gorić, Sandorf i Mizantrop. Zagreb 2017.

Derrida, Jacques: Spectres of Marx. Routledge. London – New York 
1994.

Derrida, Jacques/Vattimo, Gianni: Die Religion. Suhrkamp. Fran-
kfurt/M. 2001.

Derrida, Jacques: Sablasti Marxa: Stanje duga, rad tugovanja i nova 
internacionala. Hrvatska sveučilišna naklada. Zagreb 2002.

Eagleton, Terry: Ideology. Verso. London-New York 1991.

Elstester, Friedrich-Wilhelm: Eikon im neuen Testament, Felix Me-
iner. Berlin 1958.

Enzensberger, Hans Magnus: »Hassproduzenten. Eine Erinne-
rung«, v: Zickzack: Aufsätze. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1999.



223

Fink, Eugen/Heidegger, Martin: Heraklit: Seminar Winter-
semmester 1966/1967. V. Klostermann. Frankfurt/M. 2014.

Fisher, Mark: Capitalist Realism. Zero Books. London 2009.

Flaxman, Gregory: »The Subject of Chaos«, v: Peter Gaffney (ur.), 
The Force of the Virtual: Deleuze, Science and Philosophy. University of 
Minnesota Press. Minneapolis 2010. 191–209. 

Flusser, Vilem: Kommunikologie. Fischer. Frankfurt/M. 2007.

Foucault, Michel: Power/Knowledge: Selected Interviews and Other 
Writings 1972–1977. Ur. Gordon, C. Pantheon Books. New York 1980.

Foucault, Michel: »Technologies of Self (A Seminar with Michel 
Foucault at the University of Vermont, October 1982)«, v: Martin, 
L.H./Gutman,P../Hutton, H, (ur.), Technologies of the Self. A Seminar 
with Michel Foucault. Amherst University Press. Amherst 1988a.

Foucault, Michel: »The Ethics of care for the self as a practice of 
freedom«, v: Bernauer, J./Rasmussen, D. (ur.), The Final Foucault. The 
MIT Press. Boston 1988b. 1–20.

Foucault, Michel: Riječi i stvari: arheologija humanističkih znanosti, 
prev. Srđan Rahelić, Golden marketing. Zagreb 2002. - Prim. slov. pre-
vod: Michel Foucault, Besede in reči, arheologija humanističnih znanosti, 
prev. Samo Tomšič in Ana Žerjav. Studia humanitatis. Ljubljana 2010.

Foucault, Michel, Vednost – oblast – subjekt, prev. Tomaž Erzar, Kr-
tina, Ljubljana 2003.

Foucault, Michel: The Birth of Biopolitics (Lectures at the Collège 
de France). Palgrave MacMillan. New York 2008; prim. slov. prevod: 
Michel Foucault, Rojstvo biopolitike, kurz na Collège de France, prev. 
Aljoša Kravanja, Založba Krtina, Ljubljana 2015.

Foucault, Michel: Il faut défendré la société. Cours au Collège de 
France 1976. Gallimard/Seuil. Paris 1997.

Fukuyama, Francis: The End of History and The Last Man. The Free 
Press. New York 1992.



224

Fukuyama, Francis: The Great Disruption: Human Nature and the 
Reconstitution of Social  Order. The Free Press. New York 1999.

Galović, Milan: Bog kao umjetničko djelo: Povijest svjetova u isku-
stvu mitske i religijske umjetnosti. Demetra. Zagreb 2002.

Gasset, José y Ortega :  »Razčlovečenje umetnosti«. v: Anthropos. 
št. 4/6. 1999, str. 388-407,  prev. Veronika Rot.

Gasset, José y Ortega: »Oživljavanje slike«, v: Europski glasnik, št. 
7/2002. Prevedla Tanja Tarbuk.

Gianetti, Claudia: Ästhetik der Digitalen: Ein intermediärer Beitrag 
zu Wissenschaft, Medien- und Kunstsystem. Springer. Wien 2004.

Groys, Boris: Die kommunistische Postskriptum. Suhrkamp. Fran-
kfurt/M. 2006.

Groys, Boris: Art Power. The MIT Press. Cambridge Massachu-
setts, London 2008.

Groys, Boris: Einführung in die Anti-Philosophie. Hanser. München 
2010; prim. slov. prev.: Boris Groys, Uvod v antifilozofijo, prev. Tanja 
Petrič in Tomaž Grušovnik, Študentska založba, Ljubljana 2010.

Gržinić, Marina: Fiction Reconstructed: Eastern Europe, Post-socia-
lism & the Retro-Avantgarde. Springerin. Wien. 2000.

Günther, Gotthard: »Cybernetic Ontology and Transjunctional 
Operations«, v: Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dia-
lektik. 1. zv., F. Meiner. Hamburg 1976. 249–328.  

Günther, Gotthard: »Die zweite Maschine«, v: Michael Hagner/
Erich Hörl, Die Transformation des Humanen: Beiträge zur Kulturge-
schichte der Kybernetik. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2008. 182-195.

Habermas, Jürgen/Derrida, Jacques: »After the War: The Rebirth 
of Europe«, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. junija 2003. Prim. 
tudi slov. prevod: Jürgen Habermas/Jacques Derrida, »Povojni pre-
porod Evrope«, v: Nova revija, št. 259-260, november-december 
2003.



225

Habermas, Jürgen/Ratzinger, Josef: Dialektik der Sekularisierung: 
Über Vernunft und Religion. Herder, Freiburg-Basel-Wien 2005. Prim. 
tudi slov. prevod: Jürgen Habermas, »Prispevek k razpravi s kardina-
lom Ratzingerjem«, v: Nova revija, št. 273-274, januar-februar 2005.

Hardt, /Negri, Antonio: Empire. Harvard University Press. Har-
vard 2000; prim. slov. prevod: Michael Hardt/Antonio Negri, Imperij, 
prev. B. Beznec, Ljubljana 2003.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik. 
Suhrkamp. Frankfurt/M 1986. Theorie-Werkausgabe, 13. zv.

Heidegger, Martin: Zur Sache des Denkens, Max Niemeyer, Tübin-
gen 1969. - Prim. slov. prev.: Heidegger, Martin: O stvari mišljenja, 
prev. Tine Hribar, Slovenska matica, Ljubljana 2021.

Heidegger, Martin: »Die Zeit des Weltbildes«, v: Holzwege. Vittorio 
Klostermann. Frankfurt/M. 1972.   

Heidegger, Martin: Vier Seminare. V. Klostermann. Frankfurt/M. 
1977.

Heidegger, Martin: Metaphysische Anfangsgründe der Logik im 
Ausgang von Leibniz, Gesamtausgabe. 26. zv. II. del: Vorlesungen 
1919-1944 (ur. Klaus Held) V. Klostermann, Frankfurt/M. 1990. 2., 
pregledana izdaja.

Heidegger, Martin: Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, 
Gesamtausgabe, 20. zv. II. del: Vorlesungen 1923-1944 (ur. Petra Jae-
ger). V. Klostermann. Frankfurt/M. 1994.

Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare: Protokolle, Zwiegespräche, 
Briefe. V. Klostermann. Frankfurt/M. 1994.

Heidegger, Martin: Was heisst Denken?, GA, 8. zv., Vittorio Klos-
termann. Frankfurt/M. 2002; prim. slov. prevod: Martin Heidegger, 
Kaj se pravi misliti?, prev. Aleš Košar, Ljubljana 2017.

Hörl, Erich: »Das kybernetische Bild des Denkens«, v: Die Trans-
formation des Humanen: Beiträge zur Kulturgeschichte der Kybernetik. 
Suhrkamp. Frankfurt/M. 2008. 182–195. 



226

Hörl, Erich: »Die offene Machine: Heidegger, Günther und Simon-
don über die technologische Bedingung«, MLN (2008) 3. 632–655. 

Huntington, Samuel P.: The Clash of Civilisations and the Remaking 
of World Order. Simon & Schuster. New York 1996; prim. slov. prevod: 
Samuel P. Huntington, Spopad civilizacij, prev. Barbara Simoniti, Lju-
bljana 2005.

Jameson, Fredric: Cultural Turn: Selected Writings on the Postmo-
dern 1983–1998. Verso. London-New York 1998; – Prim. slov. prevod: 
Fredric Jameson, Kulturni obrat: izbrani spisi o postmoderni, prev. Pri-
mož Krašovec, Studia humanitatis, Ljubljana 2012.

Josipovici, Gabriel: The Lessons of Modernism & Other Essays. Pal-
grave Macmillan. New York 1987.

Kandinsky, Wassily: »Über das Geistige in der Kunst«, v: Der bla-
ue Reiter. Dokumente einer geistigen Bewegung, uredil A. Hüneke. 
Reclam. Leipzig 1986.

Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Suhrkamp. Frankfurt/M. 
1979. Werkausgabe, X. zv., B 124/125. 4. izd. – Prim slov. prevod Rada 
Rihe: Immanuel Kant, Kritika razsodne moči. Založba ZRC. Ljubljana 
1999.

Katunarić, Vjeran: Lica kulture. Izdanja Antibarbarus. Zagreb 
2007.

Kellner, Douglas: Media Culture. Routledge. London-New York 2003.

Kern, Andrea/Sonderegger, Ruth: (ur.), Falsche Gegensätze: zeit-
genösische Positionen zur philosophischen Ästhetik. Edition Suhrkamp. 
Frankfurt/M. 2002.

Kittler, Friedrich: »Schrift und Zahl: Die Geschichte des errechne-
ten Bildes«, v: Christa Maar, Hubert Burda (ur.), Iconic Turn: Die neue 
Macht der Bilder. DuMont. Köln 2005. 186–203. 

Kittler, Friedrich: »Signal-Rausch-Abstand«, v: Die Wahrheit der 
technischen Welt: Essays zur Genealogie der Gegenwart. Suhrkamp. 
Frankfurt/M. 2013. 214–231. 



227

Koslowski, Peter: Die Prüfungen der Neuzeit: Über Postmodernität, 
Metaphysik, Philosophie der Religion, Gnosis. Edition Passagen. Wien 
1989.

Krämer-Friedrich, Sybille: »Informationsmessung und Informa-
tionstechnologie: oder über einen Mythos des zwanzigsten Jahrhun-
derts«, v: Alois Huning in Carl Mitcham (ur.), Technikphilosophie im 
Zeitalter der Informationstechnik. Friedrich Vieweg & Sohn. Braun-
schweig 1986. 81–96.

Kroker, Arthur: »The Image Matrix«. 2002. www.Ctheory.Net

Lacan, Jacques: XI Seminar – Četiri temeljna pojma psihoanalize, 
prevedla Mirjana Vujanić-Lednicki. Naprijed. Zagreb 1986; prim. 
slov. prev.: Jacques Lacan, Štirje temeljni koncepti psihoanalize, prev. 
R. Močnik, Z. Skušek in S. Žižek, Cankarjeva založba, Ljubljana 1980.

Latour, Bruno/Weibel, Peter: Das Ende für das ‘Ende der Kunst’: 
Über den Ikonoklasmus der modernen Kunst«, v: ICONOCLASH: 
Jenseits der Bilderkriege in Wissenschaft, Religion und Kunst, ZKM, 
Karlsruhe – The MIT Press. Cambridge, Massachusetts, London 2002.    

Latour, Bruno: Mi nikada nismo bili moderni: Ogled iz simetrične 
antropologije. Arkzin. Zagreb 2004; prim. slov. prev.: Bruno Latour, 
Nikoli nismo bili moderni. Eseji iz simetrične antropologije, prev. Saša 
Jerele, Studia humanitatis, Ljubljana 2021. 

Lemke, Thomas: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analy-
se der modernen Gouvernementalität. Argument. Hamburg-Berlin 1997.

Lemke, Thomas: »Foucault, Governmentality, and Critique«, v: 
Rethinking Marxism  Conference. University of Amherst (MA). 2000. 
September 21-24.

Lemke, Thomas: »The Birth of Biopolitics – Michel Foucault’s Lec-
ture at the Collège de France on Neo-Liberal Governmentality«. Eco-
nomy & Society 30, 2. 2001. 190–207.

Liessmann, Konrad Paul: Philosophie der modernen Kunst. WUW. 
Wien 1999.



228

Lipperheide, Christian: Die Ästhetik des Erhabenen bei Friedrich 
Nietzsche: Die Verwindung der Metaphysik der Erhabenheit. Königsha-
usen und Neumann. Würzburg 1999.

Lovink, Geert: Dark Fiber: Tracking Critical Internet Culture, The 
MIT Press. Cambridge Massachusetts. London 2003.

Lübbe, Hermann: Im Zug der Zeit: verkürzter Aufenthalt in der Ge-
genwart. Springer. Berlin-Heidelberg 1992.

Lüdeking, Karlheinz:  »Zwischen den Linien: Vermutungen zum 
aktuellen Frontverlauf im Bilderstreit«, v: Gottfried Boehm (ur.) Was 
ist ein Bild? W. Fink. München 1994.

Jean-Francois Lyotard, Différend, Minuit, Pariz 1983. – Prim. slov. 
prevod Jelice Šumič-Riha: J.-F. Lyotard, Navzkrižje, ZRC SAZU, Lju-
bljana 2003.

Lyotard, Jean François: The Inhuman: Reflections on Time. The Po-
lity Press. Cambridge-London 1991.

Manovich, Lev: The Language of New Media. The MIT Press. Lon-
don-New York 2001.

Mersch, Dieter: Ereignis und Aura: Untersuchungen zu einer Ästhe-
tik des Performativen.  Edition Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002.

Mersch, Dieter: »Con-Stellare: Reflexive Epistemik der Künste«, 
v: Epistemologien des Ästhetischen. Diaphanes. Zürich 2015. 131–186. 

Mitcham, Carl: Thinking Through Technology: The Path between 
Engineering and Philosophy. University of Chicago Press. Chicago 
1994.

Moles, Abraham A.: »Design und Immaterialität«, v: Florian Rötzer 
(ur.), Digitaler Schein, Ästhetik der elektronischen Medien. Suhrkamp. 
Frankfurt/M. 1991.160–170. 

Monteiro, Adolfo Casais: (ur.)  Poesia de Fernando Pessoa. Editori-
al Presença. Lisboa. 2006.



229

Münch, Richard: Globale Eliten, lokale Autoritäten: Bildung und 
Wissenschaft unter dem Regime von PISA, McKInsey & Co. Suhrkamp. 
Frankfurt/M. 2009.

More, Max/Vita-More, Natasha: (ur.), The Transhumanist Reader: 
Classical and Contemporary Essays on the Science, Technology and Phi-
losophy of the Human Future. Wiley-Blackwell. Oxford 2013.

Norris, Christopher: Uncritical Theory: Postmodernism, Intellectuals 
and the Gulf War. The University of Massachusetts Press. Amherst 1992.

Nussbaum, Marta C./Cohen, Joshua (ur.), Za ljubav domovine: 
Rasprava o granicama patriotizma, prevedli Drinka Gojković in Slavi-
ca Miletić. Biblioteka XX. Vek. Beograd 1999. 

Ouspensky, Pjotr, D.: Tertium Organum. White Crow Books. Gu-
ildford 2010.

Paić, Žarko: »San i preobrazbe: Ispovijesti Drugoga u Knjizi nemi-
ra Fernanda Pessoe/Bernarda Soaresa«, v: Fernando Pessoa. Knjiga 
nemira. Konzor. Zagreb. 415–428.

Paić, Žarko: Politika identiteta: kultura kao nova ideologija. Izdanja 
Antibarbarus. Zagreb 2005.

Paić, Žarko: Moć nepokornosti: intelektualac i biopolitika. Izdanja 
Antibarbarus. Zagreb 2006.

Paić, Žarko: »Teorija danas«, v: Krešimir Purgar (ur.), K 15 – Poj-
movnik suvremene hrvatske umjetnosti. ART magazin KONTURA. 
Zagreb 2007. 150-165. 

Paić, Žarko: Vizualne komunikacije: uvod. Centar za vizualne stu-
dije. Zagreb 2008.

Paić, Žarko: Zaokret. Litteris. Zagreb 2009.

Paić, Žarko: Posthumano stanje: Kraj čovjeka i mogućnosti druge 
povijesti. Litteris. Zagreb 2011.

Paić, Žarko: »Shizofrenija i svemir: od kaosa do kontrole«, 
»Zagonetka nadolazećeg događaja: između vjere i tehnoznanosti 



230

(Heidegger i Deleuze)«, v: Treća zemlja: Tehnosfera i umjetnost. 
Litteris. Zagreb 2014. 109–164, 165–203.

Paić, Žarko: »Technosphere – A New Digital Aesthetics?: The Body 
as Event, Interactivity and Visualization of Ideas«, v: Žarko Paić, Kre-
šimir Purgar (ur.), Theorizing Images. Cambridge Scholars Publishing, 
Newcastle 2016. 121–143. 

Paić, Žarko: »Zašto je umjetnost zagonetka? Theodor W. Ador-
no i ‘prestabilirana disharmonija’ svijeta«, v: Književna republika, št. 
5–8/2017. 129–155.

Paić, Žarko: »Crna kutija« metafizike: Kibernetika i absolutno vre-
me stroja, TEHNOSFERA, 2. zv., Sandorf i Mizantrop. Zagreb 2018. 

Pessoa, Fernando: Paginas Intimos e de Auto-Interpreçâo (ur. Ru-
dolf Lind in Jacinto do Prado Coelho). Atica. Lisboa 1966.

Pessoa, Fernando: Knjiga nemira, prev. Tatjana Tarbuk. Konzor. 
Zagreb 2001. Slovenski prevod, Fernando Pessoa, Knjiga nespokoja, 
prev. Barbara Juršič Terseglav. Cankarjeva založba. Ljubljana 2001.

Pessoa, Fernando: Textos Philosophicos, I. zv., v: Obras Completas 
de Fernando Pessoa, izbral in predgovor napisal António de Pina Co-
elho. Atica. Lisboa 2006.

Pessoa, Fernando: Psihotipija, prev. Miklavž Komelj, Mojca Med-
vedšek in Ciril Bergles. Mladinska knjiga. Ljubljana 2007.

Pessoa, Fernando: Philosophical Essays: A Critical Edition. Contra 
Mundum Press. New York 2012.

Pias, Claus: »Zeit der Kybernetik – Eine Einstimmung«, v: Claus 
Pias (ur.), Cybernetics: The Mac-Conferences 1946–1953: The Complete 
Transactions. Diaphanes Zürich 2004. 9–41.  

Pickering, Andrew: The Cybernetic Brain: Sketches of Another Fu-
ture. University of Chicago Press. Chicago 2011.

Platon: Gastmahl/Phaidros. Wiesbasden, VMA. Düsseldorf/
Köln 1959. - Prim. slov. prev.: Platon, Zbrana dela, prev. in spre-



231

mna beseda Gorazd Kocijančič, Celjska Mohorjeva družba, Celje 
2006.

Platon: Kratil, prev. Dinko Štambak. Studentski centar Sveučilišta 
u Zagrebu. Zagreb 1976.

Plotnitsky, Arkady: »Chaosmologies: Quantum Field Theory, Cha-
os and Thought in Deleuze and Guattari’s What is Philosophy?«, Pa-
ragraph 29 (2006) 2. 40–56.

Reichle, Ingeborg: Art in the Age of Technoscience: Genetic Engine-
ering, Robotics and Artificial Life in Contemporary Art. Springer. Wien 
2009.

Ribeiro, Nuno Felipe: »Pessoa – the plural writing and the sensa-
tionist movement«, v: Hyperion, št. 2/2010 (november). 79 (74–95).

Rieserbrodt, Martin: Die Rückkehr der Religionen: Fundamentalismus 
und der »Kampf der Kulturen«. C. H. Beck. München 2001. 3. izdaja.

Rose, Nikolas: »Tod des Sozialen? Eine Neubestimmung der Gren-
zen des Regierens«, v:  Bröckling, U./Krasmann, S./Lemke, Th. (ur.), 
Gouvernementalität der Gegenwart: Studien zur Ökonomisierung des 
Sozialen. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2002. 72–109.

Salmann, Elmar: »Im Bilde sein: Absolutheit des Bildes oder Bil-
dwerdung des Absoluten?«, v: Gottfried Boehm (ur.),  Was ist ein Bild? 
W. Fink. München 1994.

Scheibler, Ingrid: »Effective History and the End of Art: from Nie-
tzsche to Danto«. Philosophy & Social Criticism, št. 5-6. 1-28.

Schmidgen, Henning: »Nesvjesno strojeva: koncepcije psihičkoga 
kod Guattarija, Deleuzea i Lacana«, Tvrđa  (2013) 1-2. 131–138.  

Schulze, Gerhard: Erlebnisgesellschaft: Kultursoziologie der Ge-
genwart. Campus. Frankfurt/M.-New  York 1992.

Simondon, Gilbert: L’Individuation psychique et collective: à la lu-
mière des notions de forme, information, potentiel et métastabilité. Au-
bier. Paris 2007.



232

Sloterdijk, Peter: Versprechen auf Deutsch: Rede über das eigene 
Land. Suhrkamp. Frankfurt/M. 1990.

Sloterdijk, Peter: Srdžba i vrijeme: političko-psihološki ogled, prev. 
Nadežda Čačinovič. Izdanja Antibarbarus. Zagreb 2007. - Prim. slov. 
prev.: Peter Sloterdijk, Srd in čas: politično-psihološki poskus, prev. Sla-
vo Šerc, Študentska založba, Ljubljana 2009.

Stock, Gregory: Redesigning Humans: Our Inevitable Genetic Futu-
re. Houghton Mifflin. Boston 2002.

Strasser, Peter: »Nezaključena sekularizacija umetnosti«. Europski 
glasnik. 4/1999

Sutlić, Vanja: Praksa rada kao znanstvena povijest: Povijesno miš-
ljenje kao kritika kriptofilozofijskog ustrojstva Marxove misli. Globus, 
Zagreb 1987.

Sutlić, Vanja: »Delo in bog«. prev. S. Krušič, v: Apokalipsa. št. 
110/111/112. 2007. 188-240.

Talan, Nikica: Fernando Pessoa: djelo. Disput. Zagreb 2013.

Tschumi, Bernard: Architecture and Disjunction. The MIT Press. 
Cambridge, MA-London 1996.

Virilio, Paul: Brzina oslobađanja. DAGGK, Karlovac 1999. /Prim. 
slov. prevod: Paul Virilio, Hitrost osvoboditve, prev. S. Pelko, Študent-
ska založba. Ljubljana 1996.

Virilio, Paul: The Information Bomb. Verso. London-New York 2000.

Weber, Jutta: Umkämpfte Bedeutungen: Naturkonzepte im Zeitalter 
der Technoscience, Campus. Frankfurt/M.-New York 2003.

Weiss, G. Martin (ur): Bios und Zoë: Die menschliche Natur im Zeital-
ter ihrer technischen Reproduzierbarkeit. Suhrkamp. Frankfurt/M. 2009.

Wiener, Norbert: Cybernetics: or Control and Communications in 
the Animal and the Machine. MIT Press. Boston 1948.



233

Wiener, Norbert: The Human Use of Human Beings: Cybernetics 
and Society. The MIT Press, Hughton Mifflin Company. Boston, New 
York 1954.

Wittgenstein, Ludwig: Tractatus Logico-Philosophicus, Routledge. 
London-New York 1974. – Prim. slov. prevod: Ludwig Wittgenstein, 
Logično-filozofski traktat, prev. Frane Jerman. Mladinska knjiga. Lju-
bljana 1976.

Zagoričnik, Franci: To je stvar, ki se imenuje pesem. Obzorja. Ma-
ribor 1972.

Zenith, Richard: »Introduction: The Birth of Nation«, v: Fernando 
Pessoa, A Little Larger than the Entire Universe: Selected Poems, prev. 
in ur. Richard Zenith, Penguin Books. London 2006. XIII–XL.

Zima, Peter: Ästhetische Negation: Das Subjekt, das Schöne und das 
Erhabene von Mallarmé und Valéry zu Adorno und Lyotard. Königsha-
usen und Neumann. Würzburg, 2005. 

Žižek, Slavoj: The Sublime Object of Ideology. Verso. London-New 
York 1991.

Žižek, Slavoj: Did Somebody Say Totalitarianism? Five Interventi-
ons in the (Mis)Use of a Notion. Verso. London-New York 2000.

Žižek, Slavoj: (ur.) LACAN: The Silent Partners. Verso. London – 
New York 2006.

Žižek, Slavoj: The Parallax View. The MIT Press. Cambridge 
Massachusetts. London 2006; - Slavoj Žižek, Paralaksa: za politični 
suspenz etičnega, Društvo za teoretsko psihoanalizo, Ljubljana 2004.

Youngblood, Gene: »Metadesign«, v: Florian Rötzer (ur.), Digitaler 
Schein: Äesthetik der elektronischen Medien. Suhrkamp. Frankfurt/M. 
1991. 305–323.

	



234

Žarko Paić

MIŠLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE  –  OD 
METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Poglavitna karakteristika dela Žarka Paića z naslovom Mišljenje in 
brezno zgodovine  –  Od metafizike do tehnosfere je poskus soočenja s 
smiselnim razsežjem aktualne družbene situacije in položaja huma-
nosti. Oba vidika sta znotraj različnih horizontov in perspektiv  široko 
zastopana v današnji produkciji filozofskih naziranj, ne da bi se ob 
tem obenem posebej zarisalo problemsko polje  filozofije same. Če 
je, na eni strani, postalo bolj ali manj očitno, da se stališče filozofi-
je ne more vzpostavljati na torišču čistega spoznanja, kar je pokazala 
predvsem fenomenološka smer znotraj sodobne filozofije, se, na drugi 
strani, javlja tako rekoč  nepremostljiv problem prezentacije filozofije 
znotraj formiranja humanističnih ved ter znanosti in akademske sfere 
nasploh. Neposredno se v tem pogledu javlja okoliščina, da se sama 
predmetnost obravnavanih tem, kakršne so, npr., umetnost, moralne 
vrednosti, znanstveni dosežki, politika, medijska komunikacija, kaže 
v uokvirjenju posebne tujosti smisla, ki opredeljuje kontekst filozofske 
pojmovnosti. Slednje najbolj opredeljuje zlasti zaznačevanje  destruk-
cije in dekonstrukcije kot alternativnih metodičnih prijemov, kakor 
sta se oblikovala predvsem znotraj hermenevtičnih in poststruktura-
lističnih različic sodobne filozofije. Nanje se opira tudi Paić, vendar 
je poglavitna intencija njegovega premisleka drugačna, kolikor vzame 
v zakup, da mora trans-formativna moč filozofije računati s svojimi 
mejami in omejitvami. Temu sledi ključno pripoznanje metafizičnosti 
postmoderne dobe in posthumanistične zgodovine, ki na metaravni 
prehaja v tehnosfero. Znotraj našega srečevanja z umetnostjo, zna-
nostjo, tehniko, družbo, kulturo, mediji, politiko in religijo kot for-
mativi našega življenjskega sveta ostaja njihova zamreženost v cono 
tehnosfere nevidna in neobčutena: a natanko kot taka pospešuje raz-
položenje svobode razpolaganja z vsem, ki v sebi pogreša sleherno 
eksistencialno nujnost.



235

Glede na relevantnost filozofskih pogledov, kakršno izpričujejo 
razmisleki Žarka Paića, izkazuje – upoštevajoč tudi avtorjevo nepos-
redno umeščenost v filozofsko in kulturno diskusijo na Slovenskem 
– pričujoči prevod neizpodbitno vrednost za razumevanje sodobne 
situacije človeškosti, zato ga brez zadržkov priporočam za subvencio-
niranje s strani ARRS.

Dr. Andrej Božič

Inštitut Nove revije, zavod za humanistiko

Ljubljana, dne 25. aprila 2022



236

Žarko Paić:  

MIŠLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE  –  OD 
METAFIKE DO TEHNOSFERE

Knjiga Žarka Paića z zbranimi razpravami, študijami in eseji 
MIŠLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE - OD METAFIZIKE DO 
TEHNOSFERE na najboljši način predstavlja njegovo edinstveno 
filozofsko mišljenje o temeljnih vprašanjih sodobnosti. Avtor, ob 
vpogledu v bistvo slike, kritike politične filozofije glede na problem 
konca suverenosti v dobi planetarne totalne mobilizacije kapita-
la, preko analize aporij sodobne umetnosti, vzpostavlja razmerje 
med metafiziko in tehnosfero. Knjiga izhodiščno problematizira 
vprašanje pomena umetnosti v obdobju posthumanizma in tran-
shumanizma na osnovi razumevanja transcendentalnega statusa 
umetnosti nasploh v času njenega prehoda v postčloveško stanje. 

Glavno vodilo knjige, ki se ukvarja tudi s kritično interpreta-
cijo ključnih sodobnih filozofov, mediologov, estetikov ter vizual-
nih umetnikov in pisateljev (Lyotard, Derrida, Heidegger, Deleuze, 
Pessoa), je poskus tematizacije umetnosti glede na smisel človeka 
v tehno-znanstvenih eksperimentih z umetnim življenjem in ume-
tno inteligenco. To pomeni, da Žarko Paić poleg estetskih, onto-
loških in fenomenoloških problemov skuša razumeti aporije in 
veličino moderne, avantgardne in postmoderne umetnosti kot res-
ničnega in pristnega območja človekove svobode. Vprašanje mož-
nosti človeka v dobi uresničene tehnosfere se v končni fazi skrči na 
vprašanje nujne možnosti umetnosti in življenja v tehničnem sve-
tu, saj Heidegger v svojih poznejših delih obrača znameniti Heglov 
postulat o nujnosti konca umetnosti v dobi absolutne znanosti.

V celoti gledano Paić s svojim transverzalnim mišljenjem pre-
sega meje klasičnih filozofskih disciplin in zahteva celovitost misli, 
potem ko je postalo gotovo, da s koncem metafizike v kibernetiki 
položaj humanistike predstavlja poskus odpiranja nove eksperi-



237

mentalne poti, ki povezuje filozofijo, politiko, umetnost in zna-
nost.

Izr. prof. dr. Krešimir Purgar

(Univerza v Osijeku)    

Osijek, 25. 4. 2022



MIŠLJENJE IN BREZNO ZGODOVINE – OD 
METAFIZIKE DO TEHNOSFERE

Avtor: Žarko Paić 
Izbor tekstov in pogovor z avtorjem: Dean Komel
Znanstvena monografija
Humanistična zbirka INR 
Urednika: Dean Komel, Tomaž Zalaznik 
Prevod in jezikovni pregled: Samo Krušič 
Recenzenta: dr. Andrej Božič in izr. prof. dr. Krešimir Purgar
Založil in izdal: Inštitut Nove revije, zavod za humanistiko, 
Oblikovanje in prelom: Žiga Stopar
Oblikovanje naslovnice: Slaven Paić
Tisk: Primitus, d. o. o. 
Naklada: 300 izvodov 
Leto izida: 2022
Cena: 25 €

Prepovedana je vsakršna oblika razmnoževanja publikacije brez 
pisnega soglasja avtorja. 

Delo je nastalo v okviru izvajanja raziskovalnega programa Humanisti-
ka in smisel humanosti v vidikih zgodovinskosti in sodobnosti (P6-0341), 
raziskovalnega projekta Problem hermenevtičnega razumevanja človeške 
eksistence in koeksistence v epohi nihilizma (J7-4631) in dejavnosti Infra- 
strukturnega programa Centra za promocijo humanistike (I00036), ki jih 
sofinacira Javna agencija za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

Publikacija je izdana s pomočjo sredstev Javne agencije za raziskovalno 
dejavnost Republike Slovenije.



Žarko Paić, profesor estetike na Univerzi v Zagrebu, je 
avtor številnih knjig s področja družbenih in humani-
stičnih ved, kot so Slika brez sveta, Postčloveško stanje, 
Doba oligarhi je, Tehnosfera I-V, Nihil izem in sodobnost . 

Njegovo razumevanje sodobne fi lozofi je ima v tem okviru 
posebno mesto. Paić razmišlja o možnosti nastopa priha-
jajoče fi lozofi je,  potem ko se njeno bistvo udejanji  v triadi 
metafizike, kibernetike in transhumanizma. Ni treba pose-
bej omenjati ,  da gre za poskus tlakovanja poti razmišlja-
nju, ki si  po Heideggru in Deleuzu ne predstavlja več, da je 
prihodnost odprta za fi lozofi jo in jo lahko zapolni pluralni 
niz t .  i .  f i lozofi j  tehnoznanosti ,  f i lma, kulture, vizualnosti ipd.

Knjiga izbranih razprav Mišljenje in brezno zgodovine - od 
metafizike do tehnosfere vključuje sistematično teoret-
sko analizo temeljnega problema sodobnega časa, kako 
ubesediti  svobodo kot možnost smisla človeka, saj po-
šastna moč omrežja tehnosfere nastopa kot imanentna 
transcendenca umetnega življenja, ki vse alternative temu 
spreminja v psevdoutopi je in i luzorne akci je sveta življenja. 


	PRVA STRAN
	PAIĆ  3.9
	ZADNJA STRAN

